

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

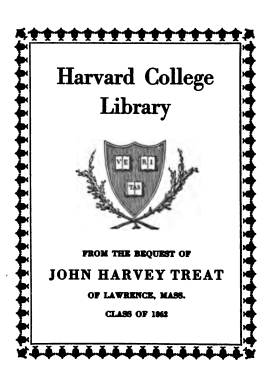
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



FROM A COLLECTION OF BOOKS

BOUGHT IN RUSSIA IN 1922 BY

ARCHIBALD CARY COOLIDGE

# XPUCTIANCKOE TENIE,

سانق

**ЙЗДАВАЕМОЕ** 

при

# САНКТИЕТЕРБУРГСКОЙ

# ДУХОВНОЙ ARAJEMIN

часть первая

САНКТПЕТЕРБУРГЪ

Въ типографія Департамента Удёловъ (Литейный просп., № 39).

1870

CP385.5

AND COLLEGE LIBRANY
CHT OF
HEALD CARN COOLINGS
TILLY 1.1822
TILLS 1 LEEC

Печатать прэноднется. Ректоръ С. Петербургекой Духовной Академіи Шротої Ректоры Іоання Янышева.

# краткое изложение

# KAHOHNYECKATO ПРАВА

ЕДИНОЙ, СВЯТОЙ, СОБОРНОЙ И АПОСТОЛЬСКОЙ ЦЕРКВИ,

#### COCLYBIERHOE

#### Андреемъ фонъ-Шатуна,

ВЛАГОДЯТІЮ ВОЖІЕЮ АРХІВПИСКОПОМЪ СЕДМИГРАДСКИМЪ И МИТРОПОЛИТОМЪ РУМУНЪ ГРЕКО - ВОСТОЧНАГО ВЪРОПСПОВЪДАНІЯ ВЪ ВЕНГРІИ И СЕДМИГРАДІВ, ТАЙНЫМЪ СОВЪТНИКОМЪ И ПРОЧ.

#### перводъ съ привикато маданін,

сдаданнаго съ румунскаго явыка д-ромъ Алонзомъ Зентцомъ, ординарвымъ проексоромъ королевско - вентерской коридической академім въ германштадть, почетнымъ членомъ седмиградскаго общества румунской литературы и народнаго просвъщения (1).

Върному клиру и върному народу румунской митроноліи греко-восточнаго въронсповъданія въ Венгріи и Седмиградіи.

Благодать вамъ и миръ отъ Бога Отца нашего и Господа Iucyca Христа.

Съ давнихъ дътъ трудился я надъ составленіемъ сей книги и теперь, окончивъ ее, говорю самому себъ: «Возеращись, душа моя, ез покой твой, ибо

<sup>(1)</sup> Преддагаемое «Изложеніе каноническаго права, принадлежить перу знаменитаго въ Румуніи архипастыря, личными трудами положившаго основаніе богословской и педагогической литературт въ своейть отечествъ. Считаемъ долгомъ дать мъсто переводу этого систематическаго изложенія православнаго каноническаго права на страницахъ «Христ. Чтенія» въ убъжденіи, что, при скудости и у насъсочиненій по каноническому праву, трудъ православнаго іерарка австрійской Румуніи не будетъ безполезенъ и въ нашей литературт.

Господь благотворить тебъ» (1). Между тънъ, всъ чувствованія моего сердца и духа, устремляясь къ Небу, сливаются въ вопросъ: «Что воздамь Господу

Сожально только, что, по недостатку у насъ въ внатокахъ румунскаго явыка, переводъ сделанъ не съ подлиннаго текста. Вотъ что д-ръ Алонвъ Зентиъ, издавшій «Изложеніе» на нъмецкомъ явыкъ въ Германштадтъ (Compendium des canonischen Rechts, 1668), пипістъ въ предисловіи къ своему переводу:

«Генеральное собраніе Сединградскаго общества румунской литературы и народнаго просвъщенія, во второмъ своемъ засъданіи, бывшемъ въ Блазендоров 8 сентября 1863 года, избрало меня своимъ почетнымъ членомъ. Считая монкъ долгомъ по мъръ силь быть достойнымъ этого почетняго отличія, я ділью румунское изложеніе каноническаго права Его Светлости, Господина Архіспископа и Митрополита, доступнымъ и намецкой литературъ въ предлагаемомъ переводъ. Какъ ни легко въсить въ наукъ заслуга простаго переводчика. все же я могу считать выгодою моего труда то, что онъ посвященъ произведенію Предстоятеля церкви, который оказаль высокія заслуги для успаховъ румунской литературы, и у которато едва-ли межно съ основаність оспаривать честное стремленіе, съ преодолжність осо. бенных трудностей, проложить нуть въ маложевествой области знанія. Если бы встретились въ его сочиненіи по местамь и недостатии, естественно неизбъяные въ каждомъ первомъ опыта, то внакомый съ обстоятельствами дела мюбитель этого предмета, который пожеласть ознакомиться съ правовыми отношеніями и учрежденіями греко - восточной церкви, отдастъ справедливость трудности и заслуга сочнеснія Его Свътлости.

«Въ ваключение сознаю себя обязаннымъ съ благодарностию упомянуть о томъ пособи и содъйствии, которыми я, всякий разъ, какъ встрачался съ непреодолнимии для меня затруднениями, пользовался отъ двукъ процессоровъ греко-восточняго, педагогико-богословскаго, епархіальнаго института въ Германштадтъ, Захарія Бойю и Іоанна Попеску».

Свой трудо микрополить москищаеть епоному клиру и народу Румунской митрополія греко-восточнаго въронсповъданія въ Венгрін и Седмиградів, и, предпославь ему слідующія израченія изъ 118 певлив: «Благослодень Ты, Господи! научи меня уставамь Теоимь. О повеленняхь Теоих размышляю и езираю на пути Теои. Уставами. Теоими утимаюсь, не забываю слова Теоего» ст. 12, 15 и 16,—обращается нь своему клиру и пастві съ предлагаемыми, здісь предполовіємь. — Ред.

<sup>(&#</sup>x27;) Hear. 114. 6.

за всь благодиянія Его ко мню»? (1) и тайный годось подсказываеть мнь, что отблагодарить Господа, оказавшаго мнь свои великія благодьянія—когда
Онь подаль мнь Свою благодатную помощь къ составленію и окончанію сей книги, составляющей все
утьшеніе моей жизни, — я не могу ничьмь другимь,
какь тымь, что «возму чашу спасенія и призову имя
Господне; благодарную молитву мою Господу совершу предъ всюмъ народомъ Его, во дворю дому Господня,
среди тебя, Іерусалимъ» (2)!

И чтобы моя благодарность къ Вогу была совершенна, подобно жертвъ Авеля, я взываю и къ моей душъ, чтобы она благодарила Вога и говорила: «Благослови, душа моя, Господа и вся внутренность моя святое имя Его. Благослови, душа моя, Господа и не забывай всках благодъяній Его; Онг возвеселилг уста твои и показалг пути Своя тебъ, сынамг израилевымг дъла Свои (3)!

Но я приглашаю и тебя, возлюбленный клиръ и возлюбленный, върный народъ нашей румунской митрополіи греко-восточнаго въроисповъданія въ Венгріи и Седмиградіи, соединить твои благодарственныя молитвы къ Богу съ моею, прославить Господа и возвеличить Его имя вмъстъ со мною; потому что, «когда я взыскаль Господа, Онг услышаль меня и от вспых опасностей моих избавиль меня; возгрите на Него и просвытитесь и лице ваше не постыдится; ибо айгель Господень ополчается вокругь боящихся Его и избавляеть ихь» (4).

<sup>(&#</sup>x27;) Псал. 115. 3.

<sup>(\*)</sup> IIcaz. 115. 4. 9. 30.

<sup>(\*)</sup> Hear. 102. 1. 2. 7.

<sup>(4)</sup> Hcar. 33. 5. 6. 8.

Ты, возлюбленный клиръ и возлюбленный, върный народъ, конечно спрашиваешь меня: что содержится въ этой книгъ «Каноническое Право», которую я посвящаю тебъ? Мое ниже слъдующее разъяснение представить тебъ наглядный образъ относительно моего труда.

Прежде, нежели я приступиль къ составленію сей книги, я призваль Бога къ себъ въ помощь, говоря: «Благословенз Ты, Господи, научи меня уставамз Твоимз, устами моими возвъщаю всъ суды устз Твоихз; уставами Твоими утъщаюсь, не забываю слова Твоего» (')! И, начавъ такимъ образомъ мои занятія, я помъстиль въ началъ книги, во введеніи, общія свъдънія о понятіи, значеніи, происхожденіи и развитіи каноническаго права; потомъ я сказаль объ источникахъ и вспомогательныхъ пособіяхъ каноническаго права, также о собраніяхъ ихъ, наконецъ раздълиль мое сочиненіе на три главныя части.

І-я часть разсуждаеть о внутреннемь, каноническомь правь нашей церкви; въ ней я сказаль объ основани, Основатель и Главь церкви, о догматическомь, символическомь, аксіоматическомь обрядовомь ученіи и о таинствахь; за тьмь, переходя къ устройству церкви, изобразиль организмь церкви въ ея личныхъ и соціальныхъ элементахъ, съ ихъ правами и обязанностями. Потомъ слъдуетъ ІІ-я часть, о внышнемъ каноническомъ правъ; здъсь говорится о церкви въ государствъ и о взаимной терпимости христіанскихъ церквей между собою. Наконецъ

<sup>(1)</sup> Hear. 118. 12. 13. 16.

синдуеть III-я часть, о церковномъ законодательствъ, управлении и судъ. Въ этой части изображены: 1) происмождение и ворма мермовнаго законодательства; сказано о каменахъ вообще и о соборахъ въ частности; о составв и себраніях церковных правник; объ изданіяхь первовныхь правниь въ XI въкв; о канонистамъ среднихъ въвовъ; о нефеводъ церковныхъ правиль на румунскій и на славянскіе языки; 2) церковное управление въ отмощения въ приходамъ, можастырямь, протопресвитерствамь, смископствамь, митрополіямь и потріархатамь; 3) церновный судь сь обозрвніємь выстанцій протопресвитерской, емиснопской, китрополичьей и погріарией, канонець поивстныхъ сунодовъ и воеденсиять соборовъ; церковные судьи, компетентность перловных судовь по жкь предметамъ; судебные приговоры; средства жъ защитв и оправданию, и из отнежанию правы по суду, --- и навазанія.

А въ заплючение моей имиги я принесъ Вогу глубочайную мою благодарность словами пророка: «Бланословень Ты, Господи; устнами моими возпладю всть суды усть Твоих»; о пути откровений Твоих» я радуюсь, како о великоми богатство» (1)!

Приводя здісь тебі, возлюбленный влиръ и везлюбленный народъ, содержавіе месі вниги, и питаю при этомъ радостную надежду, что, чител и научая эту внигу, ты убіднивься:

что она составлена на основании постановлений нашей цермии въ ихъ мервоначальной чистотъ и неповрежденности, какъ научили имъ и угвердини ихъ

<sup>(1)</sup> Heat. 118. 12. 13: 14.

Списичень нашъ Інсусъ Христосъ, его Апостоны и Отды периви, отъ начала пристівнетва;

что Христосъ есть основатель, замонодатель и тлава периви, что слёдовательно Омь даль начало кановическому праву и положиль для него основаніе;

что Аностолы сохрания въ своей двятельности бунву и духъ Христова учени, соверниали эту двятельность въ собраниях при содъйствии старцевъ и върукощаго народа, яводя тънъ въ управнение церповными двязами начало соборности, т. е. конствтуціонное начало, которое есть начало общественной двятельности; описавъ въ четырехъ свангелиях жизны и учение Спасителя, Апостолы также описали и свою двятельность и жизнь, отдально, въ посланіямъ изразличнымъ народамъ, и оставили муза въ руководство церким на всё времена; такою своею двятельное христомъ наноническое право;

что еписновы, следовавшие за апостолами, продолжали свое служение по образну, паследованному отъ Апостоловъ, когда и оми описали дела своей жизни для утверждение основанной І. Христомъ церкви, равно какъ и то, что они и христане претериъ-, ли среди вомений отъ языческить императоровъ; такъ что и въ эченъ им накодинъ вальсти дальстиче развитие и намоническато права;

что, съ обращениемъ императора Констанчина въ пристинетву, дънгельность араживотърей распрылась яснъе двениято сивта въ созовние вселенскить и поитстинкъ соборовъ, въ соборниять опредълениять и ихъ классическихъ творенияхъ, которыя всё показываютъ развитие святыхъ началъ, исшедшихъ отъ Христа, описанных и раскрычых Апостолами и потомъ переданных потомству деже до скончанія міра, и это въ двяніяхъ вселенскихъ в поивотныхъ соборовъ наноническое право достагло высшей ступени своего развитія-жань въ отношенім нь церковному законодательскау и управлению, - такъ и въ отношения къ церковному суду;

что исходнымъ для моня пунктомъ къ введенію въ мой трудъ служать слова псалнопъвца въ изравыскому народу: Внемы, народа мон, учению моему, приклони уго тове из словами усть мония. Я отверавю для пришчи уста мои, произнесу гаданія изъ древности, что слыками мы в дзнали, что повиствовали **HAMS OMITH HAMMS** (1);

· что за начало внутренняго каномическаго права я принямъ слова Спасичели: «Блаженны слышение слова Бажіе и соблюдиющіе его (3);

что мь вивишему наноническому праву я, какъ начало, приволь учение Хриота: «Порвая из вспях вапостдей: слыши Ивраилю! Господь Бого наше соть Господь гдиний: и возмоби Господа Бога тесего встыч вердивых терини и всею душею твоею и всеми разуминісня тавина, и асею кримостію тевею: вота первая зацовыдь! Вторая модобная ви: возмоби блироняю тосью, жакт самые вебя. Иной, большей силь, запоerodu hrans. (3);

что начало порковнаго законодательства и утвердиль на учени Христа: 'сдоколь не прейдеми небо и вемля, ни одна іста или ни одня черта не преадеть us sakoha, noka he uchoshumch ece(4).

<sup>(1)</sup> Hear. 77. 1—3. (2) Mys. XI. 28. (3) Maps. XII. 29. 30. (4) Me. V. 18.

что за начало церковного управления я нриналь учение апостола: «Итакт вы уже не чужие и не пришельны, но сограждане ввятими и свои Богу, быть утверждены на основании апостологи пророкови, импя самаго Іноуса Христа краеугольными камнеми, на котороми все вдание, слагаясь стройно, сограстаети вы святый храми вт Господа, на которожи и вы устролемысь вт жилище Божие духоми»; (1)

что при разсуждении о цорковномъ ваконодательствъ и вышель изъ основной мысли, которую представили мить слова Спасителя: «Если согранит протист тебя брать твой, пойди и обличи его между тобот и има однима: всли послушает тебя, то пріобрамь ты брата своего. Если же не послушает, возми съ србою еще однаго, или двоих, дабы устами двоих, или трех соидителей, подтвердилось всякое слово; если же не послушает иха, скажи церкви»; (2)

что ты изъ паноническаго права удостовъришься въ достоинствъ твоей личности, до которато возъмшають тебя церковныя постановиенія, предоставляя тебъ право, посредственно наи непосредственно, въ согласіи съ каноническими требованіями, участвовать въ избраніи всего нлира, пачиная съ діамоновъ, пресвитеровъ и протопресвитеровъ, восходя даже до епископовъ и архівнископовъ; а это право убъдить тебя, «что всю мы соработники у Бога, Божія нива, Божіє смросніє; что вы краме Вожій ю дуж Божій живетя вз вась; и если нто растлить храме Божій, того покораема Бога; ибо храма Божій сеять, а сей храма вы»; (3)

<sup>(&#</sup>x27;) Eo. II. 19. 22.

<sup>(2)</sup> Me. XVIII. 15-17.

<sup>(\*) 1</sup> Kop. III. 9. 16. 17.

что церковь, не противореча овоимъ постановленіямъ о человеческомъ достоинстве, принимаєть въ свое матернее сердце изціональности всехъ народовъ и даетъ имъ право служить и молиться Богу на ихъ азыке, иметь священниковъ и епископовъ изъ собственнаго племени, съ темъ, чтобы они исполняли свое высокое служение внутри и вне церкви на языке народномъ, могли сочинять и издавать церковныя клиги и молитвенники для употребленія илира и вернаго народа, равно накъ человеческаго достоинства;

что мы Румуны грековосточнаго въроисповъданія, искони живя въ этихъ мъстахъ, среди другихъ идеменъ, церковно и политически до сихъ поръ благопріятнъе насъ поставленныхъ ко вреду нащей церкви
и народности, единственно и исключительно должны
быть благодарны установленіямъ нашей восточной
церкви за то, что сохранили себя, нашъ родной языкъ
и посредствомъ него нашу національность, т. е. корень нашего существованія, и что мы теперь, вотъ
уже три года, чрезъ возстановленіе нашей румунской
митрополіи съ народной іврархією, на основаніяхъ
неоспорямаго, каноническаго и историческаго права,
снова можемъ достигать нашего душевнаго спокойствія;

что церковь, эта добрая мать, не смотря на безчисленныя, неблагопріятныя обстоятельства, восимтала насъ въ мужей, оставщихся върными своей первобытной въръ и родинъ, и закалила въ насъ характеръ мужественной непоколебимости на всъ добрыя и злыя времена; что сабдовательно та же школа, которою служила намъ церковь и въ которой она воспитала насъ, научила насъ увнавать наше человъческое достоинство 
и наше земное назначеніе, какъ и то, что мы оставляемъ по себъ эту школу, какъ сокровище, нашему 
потомству, да пребываеть она въ общеніи съ нами 
при жизни и послъ смерти нашей, подобно тому, какъ 
и мы пребываемъ въ непрерывномъ союзъ съ умериним о Господъ нашими родителями, прародителями 
и предками, повторяя въ сердцъ слова умирающаго 
Маттаейи къ его сыновьямъ: «Итакъ, любезныя дъти, 
поревнуйте по законъ, и положите жизнъ вашу за 
завътя отщовъ нашихъ, и вспомните, какія дъла въ 
свое время совершили отцы наши и вы достигнете 
запонной славы вашей и въчнаго имени (1).

И такъ, возлюбленный клиръ и возлюбленный народъ, я твердо увъренъ, что ты, когда узнаешь изъ этой книги о томъ достоинствъ, которымъ награждаетъ тебя церковъ, равно какъ и о благодъяніятъ той инколы, посредствомъ которой та же церковъ изливаетъ на тебя просвътительные лучи для твоего образованія и усовершенствованія, — одущевишься желаніемъ сдълаться достойнымъ того, чтобы стать соработникомъ Богу, Его плодоносною нивою, Его препраснымъ зданіемъ и быть Ему пріятнымъ жилищемъ; это, ручаясь тебъ за временное и въчное спасеніе, поведетъ тебя къ умственному и правственному совершенству во всъхъ дълахъ, общественныхъ и частныхъ, церковныхъ и гражданскихъ.

Выше я упомянуль, что много льть трудился в

<sup>(&#</sup>x27;) 1 Marr. II. 50. 51.

надъ этою кингою, --- упоменаю объ этомъ и въ другой разъ,--не потому, букто-бы и оставался равнодушнымъ къ настоящему моему предпріятію, а вследствіе того, что, еще находясь въ низмихъ церковныхъ должностяхъ, я быль обременень должностными зеняті ями; но когда, израдъ тому двадцать лють, я въ санъ епископа принядъ правленіе надъ нашею сединград скою церковію, ранятія мон умножились еще болье; такъ какъ и токъ часъ замътниъ большую, крайнюю нужду въ изкоторыхъ нерковныхъ и учебимхъ кижгахъ, которая, безъ очевиднаго вреда иля общаго блага, не дозродяда медлить новымъ изданіемъ одникъ, составленіемъ и напечатаніемъ другихъ; и вотъ я распорядился новымъ печатаніемъ всёхъ церковныхъ внигъ; изъ ученыхъ же сочиненій и учебиввовъ одни составиль и самь, другіе же были написаны или переведены научно-образованными дюдьми и они, также по моему распоряжению, напечатаны въ типографія, основанной мною и отданной нашей церкви въ Седин-. градін (1).

Следуеть еще принять во вниманіе то важное обстоятельство, что мое предпріятіє составить сію кингу представляєть собою начто новое въ области нашей церковной литературы и начто оригинальное въ



<sup>(1)</sup> Здась авторъ перечисинеть: 87 названій вновь напечатанных имъ боюслужебных кник, 19 имъ самимъ составленныхъ или переведеннихъ сочиненій, въ томъ числё два тома общей церковной исторіи и акты Сединградскаго Сунода 1850, 1860 и 1865 годовъ, и 21 сочиненів изъ составленныхъ или переведанныхъ другими, по распоряженію митрополита; иъ этимъ послёднимъ относятся большею частію учебники для эдементарныхъ школъ. Замійчательная діятельность современнаго намъ православнаго ісрарха се предълже асстрійсной монарація—Ред.

частности между различными книгами и сочиненіями, до сихъ поръ появившимися въ отділів канонической литературы нашей церкви; посему и трудности, съ которыми я встрічался при этомъ сочиненія, были велики и многосложны, и зависіли преммущественно отъ моего желанія представить систематически стройный и по возможности самостоятельный каноническій трудь; такъ что эта стройность въ распреділеній предметовъ сочиненія по каноническому праву, какъ того требуютъ существо сего предмета и вообще литература, далеко подвинувшаяся впередъ въ наше времи по всімъ отраслямъ, составляла для меня ту трудную сторону при исполненіи моей задачи, которую преодоліть я могъ только послідовательною и продолжительною настойчивостью.

Недостатокъ въ краткомъ изложени каноническаго права и чувствовалъ еще въ то время, когда проходилъ низшія церковныя должности; но, получивъ званіе епискона, я созналъ его еще болъе.

Я увъренъ, возлюбленный клиръ и возлюбленный народъ, что и ты часто, а особенно теперь, когда мы желаемъ завъдывать и управлять дълами нашихъ церквей, школъ и монастырей всъ сообща, въ духъ нашего церковнаго устройства, ощущалъ недостатокъ въ томъ же краткомъ руководствъ каноническаго права, съ помощію котораго ты могъ бы върпо и основательно разъяснять твои, могущія встрътиться, недоумънія въ церковныхъ дълахъ.

Вотъ тебъ теперь желенное руководство каноническаго права, которое я составиль по подлиннымъ и первоначальнымъ основаніямъ Св. писанія, правиламъ вселенскихъ и помъстныхъ соборовъ, равно какъ по толкованіниъ Пидалівна, Вальсамова (1) Зонары (2) и алеодичной Свинагны Властаря (2), а при разсужденін о пермонныхъ древностяхъ я пользовался трудами Бингама и Генпецція. (4)

пособій жановичеснаго права, признанных в мною обяподкая си непоры полимения подкам вы выпорым во каждой части міра, я не обращанся ни къ канивь другимъ сочиненіямъ, ин дамо къ частнымъ опредълоніямъ натріарховь въ томъ носмъ убъжденін, что, если частимя распоряженія наи опредвленія патріаршаго престоль согласны съ Св. писаніемъ, правилами соборовъ и сунодовъ, равно канъ и съ трудами, которыми и пользовался; то было бы излищие обращаться къ нимъ, векь вспомогательнымъ источникамъ каномического прева; потому что они не заключають ничего новаго и представляють собою только или желанія или административную практику; а если дійствія и примъры патріаршаго престола не согласны съ Св. писаніемъ и опредъленіями соборовъ; то въ такомъ случав я и не смель обращаться въ нимъ, какъ не имъющимъ ни силы, ни значенія; поэтому даже каждый изъ насъ уполномоченъ отвергать всякое каноническое произведение и всякій патріаршій акть, которые не соотвъствують буквъ Св. писанія и положительнаго церковнаго правила.

Теперь же, —возлюбленный клиръ и возлюбленный народъ нашей Румунской монархіи греко-восточнаго

<sup>(&#</sup>x27;) Cm. § 56.

<sup>(2)</sup> Cm. § 57.

<sup>(3)</sup> Cm. § 59.

<sup>(4)</sup> Cx. \$ 80.

исповъданія въ Венгріи и Сединградіи, -- ногда я представиль тебъ вкратць главных черты настепцию ноего труда, и указаль тебф также источники и пособія, которыми я пользовался при составленій его,--мив не остается инчего болье, какъ только передать тобъ, вибстъ съ прочине, мною соотвышеними для тобя и паданимии сочинениями, и этоть мой, тебъ же посвященный трудъ; что я в дълаю семъ, въ званъ архипастырской мюбин, которую сохранию из тебв въ моемъ сердив даже до гроба, не жежая инчего такъ искренно, жакъ того, чтобы и ты вийстй со мною «сталь, препоясавь чресла тоок истиною и облекшись во броню праведности, и обуче ноги во вотовность благовъствовать мирг. А паче есего возмя щеть впры, которыми возможеть учасить вст распиленныя стрълы дукаваю; и шлему спасенія оовмите и мочь дуповный, поторый есть слово Божіе» (1).

Corunumest.

Германштадтъ. 1-го января.

<sup>(1)</sup> Beec. VI. 14-17.

# **ВВЕДЕНІЕ**

BT

# KAHOHUYECKOB IIPABO.

Внемли, народь мой, закону моему, прижмым ухо теоб нь елодых усти моихь. Я отверваю для притии уста мои, произнесу иданія изз древности, что слышали мы и узнали, что повраствовали намь отцы наши.

(Hoar. LXXYII, 1+3).

#### RITEHOII RIMOO

#### OTABLEHIE I.

Нонятіс, пропехожденіе и развитіс канопическаго права.

#### § 1. Понатіе о каноническомъ праві.

Право, вообще, означаеть согласіе съ закономъ; следовательно, каноническое право въ частности означаеть согласіе съ канономъ. Отсюда: 1) каноническое право, какъ наука, общиваеть собою церковных права; 2) понимаемое въ смыль объективномъ, оно есть сово-купность такъ церковныхъ законовъ, которыми опредъяются нрава и обязанности церкви и ел членовъ; 3) въ смыслъ субъективномъ оно есть совокупностъ тъхъ правъ, которыя, на основания положительныхъ законовъ, примадлежатъ церкви, въ ел дълахъ и въ ел внутренияхъ и въжинихъ отношениять; 4) наука христ. Чт. № 1. 1870.

каноническаго права есть искусство выводить церковные законы, опредъляющие права церкви и обязанности ея членовъ, изъ ихъ началъ и прилагать къ частнымъ встръчающимся случаямъ.

#### 5 2. Нужда въ нановическомъ правъ.

Каноническое право необходимо для священнослужителей л. для мірянъ, тряже для высокопоставленныхъ и низшихъ должностныхъ лицъ въ государствъ.

- 1) Для священнослужителей: потому что клиръ, безъ знанія каноническаго права, не можетъ быть представителемъ церкви въ разныхъ случаяхъ, съ которыми онъ очень часто встрвчается; онъ не въ состояніи оградить интересы своего званія, предоставляемые ему его положениемъ въ государствъ и въ церкви, какъ скоро онъ не ознакомился близко съ каноническимъ правомъ; отъ незнанія того же каноническаго права онъ легко можетъ дозволить себъ, ко вреду церкви, своего званія и върующихъ, такіе поступки, которыхъ, конечно, онъ не дозволилъ бы, если бы освоился съ каноническимъ правомъ; наконецъ не подлежить сомнънію, что клиръ, не изучивній каноническаго права въ системв, не въ состояніи проявить въ церковныхъ собраніяхъ той двятельности, которой ожидьють отъ него; почему онъ, какъ влиръ неспособный, и не можеть имъть надлежащаго значенія, такъ какъ ему педостаеть одного изъ главивищихъ церковныхъ знаній, и такъ какъ отъ этого недостатка происходять многія и неизміримо великія вредныя последствія.
- 2) Наука каноническаго права также необходима для образованныхъ христіанъ, почетныхъ лядъ и особъ

самовимы безь различія ихъ званія; потому что всь они, не успановленіямь нашей церкви, призываются къ участію въ церковныхъ собраніяхъ, для разсужденія о благъ и преннуществахъ церкви, о дълахъ церковно-хозяйственныхъ, училищныхъ, касающихся заввимый и вкладовъ въ церкви, благотворительныхъ, также для избранія приходскихъ причтовъ, учителей, церковныхъ должностныхъ лицъ, и архипастырей. Чтоби удовлетворять такому назначенію съ честію и съ дъйствительною пользою для церковной жизни, очевидно, необходимо знаніе каноническаго права, этого задочь, обсуждаемыхъ въ означенныхъ собраніяхъ.

3) Тоже знаніе необходимо для высокопоставленных и низших должностных лиць въ государствъ, дабы они умъли находить границу между полномочіемъ церкви и государства; чтобы они убъдились, что церковь содъйствуетъ достиженію цълей государства, поучая христіанъ, что неякая власть иромсходить отъ Вога, что императоръ есть помазанникъ Госиода; дабы они знали, что Вогъ даровалъ человъческому роду два великихъ дара, свищенство и государственную власть: одно исчется о богослуженіи, благочестіи и правственности царода, уча и просвъщая его; а другая объемлеть собою другія нужды и дъла человъка; и какъ высокое значеніе церкви ведеть свое начало отъ Бога, такъ—и власть государства, объ составляя украшеніе человъческой жизни (1).

#### § 3. Происхожденіе ваноническаго права.

Поелику церковь есть союзъ върующихъ; поелику

<sup>(1)</sup> Praefat 6-ft Novel, imper. Iustin.

она есть общество, назначенное къ познанию, развитію и достиженію цілей віры, и, подобно жаному другому обществу, имветь свои особые учрежденія ж законы, по которымъ завъдуются, распредълженся и ведутся ея дъла къ достижению цъли, состоящей въ въръ, нравственности и царствіи Вожіємъ; и поелину Господь и Спаситель напів Інсусь Христось, основавъ христіанскую церковь, единую, святую, соборную и апостольскую, даровать ей ученія, указанія и руководства-содержащіяся вообще въ евангеліяхъ Матеся, Марка, Луки и Іоанна—на всё времена, до скончанія всего міра: то, на основанім всего этого, мы исповъдуемъ, что перво-началомъ каноническаго права нашей церкви служать изложенныя въ евангеліяхъ и до нашихъ дней, какъ наследіе, сохранившіяся ученія, указанія и наставленія Господа нашего Інсуса Христа.

#### § 4. Первоначальное развиние каконческаго права-

Христосъ Спаситель, облекая своихъ Аностоловъ властію свыше, сказаль имъ предъ Своимъ вознесеніемъ: «идите, научите вст народы, крестя ихъ во имя Отца и Сына и Св. Дука, уча ихъ соблюдать все, что Я повельлъ вамъ (1). Апостоиы, исполнян порученіе Господа, разошлись по всему шіру, ко всёмъ народамъ, такъ что «по всем земль прошелъ голосъ ихъ и до предъловъ вселенной слова ихъ» (1). Такимъ образомъ ученіе Христово сдёлалось вселенскою религією, которую приняли разные народы, съ разнообразными нравами и обычаями, наслёдованными ими отъ ихъ прежнихъ вёрованій.

<sup>(1)</sup> Me. XXVIII. 19. 20.

<sup>(°)</sup> Pun. X. 18.

Оти именно обстоятельства и возбудили между первыми Христівнами ивкоторыя возгранія и мивнія, требовавина псиравления предъ дицемъ христіанства. Когда Ацостовы заметили необходимость такого исправиснія пакоторых воззраній и мизній, возникмихь между хрискіснами и вызнавшихь среди нихъ недовольство, а вийств-и необходимость возвратить ниъ къ образу ныслей, согдасному съ основнымъ учепісить Христа: то они начали сходиться на соборы и примирять резличныя мизнія, разрашать медоразуивнія и принимать та мары на дальнайшему разпати резигіознаго и человіжолюбиваго чувства и къ управлению всем церковию и церквами частными, которыми (мърами) должно было непоколебимо сохранаться внутреннее единство основанной Христомъ, и Анестолами, во визинемъ единствъ духовнаго управленія, распространенной всемірной религіи.

Эти распоряженія Апостоловъ, содержащіяся въ икъ діяніяхь и посланіяхь, вийсті съ ученіемъ и повелініями Сиасителя представляють такинь образомъ периопачальное развитіе каномическаго права.

#### 5 5. Дальнайшее развите каномическиго права.

Дальнайшее развитие каноническаго права находится въ даянияхъ и посланияхъ такъ называемыхъ апостольскихъ мужей (¹) и въ сочиненияхъ отцовъ и писателей церкви, жившихъ въ первые три вака по Рождества Христовомъ. Материалъ для каноническа-

<sup>(1)</sup> Они мили во времена Апостоловъ, отъ нихъ поставлены епископами и просвитерами и были ихъ непосредсивопычни прозникками.—Аси.

го права, заключающійся въ дваніяхь и инсекціяхъ этихъ церковныхъ мужей, имветь высотайшую важность и можеть представлять образець на всв премена церковнаго управленія; потому что вынь, въ воторый жили эти великіе, духомъ и ученісмъ просващениме, мужи, по праву называется золотымъ вбиемъ жристіанства; эти мужи: 1) не только не допустиля потеряться божественному Христову ученю, но совранили его съ самоотвержениемъ, даже до мученической смерти; 2) не только противостояли местомостимь, съ которыми языческіе императоры преслудовали иристіанъ, но и укрвиляли последнихъ въ перевезенія этихъ жестокостей, подавая имъ примвръ теривність въ собственныхъ мученіяхъ, и такинъ образонъ воспламеняя въ нихъ лучезарный севтильникъ христіанства, и привлекая къ евангелію Христа большое мисжество ученыхъ и почетныхъ лицъ изъ верки дляссовъ языческаго народа; они же боролись и съ ересями и еретиками, и держали соборы для сокраненія Христова ученія въ его чистоть и для каноническаго управленія своею церковію; 3) върно понямая ученів Христа и дъянія Апостоловъ, именно, что Божія дарованія-из досимення, дебеспаго царства доступны всъмъ членамъ церкви, а члены церкви только въ томъ случав исполняются живою любовію къ христіанской въръ, когда имъ предоставлено участіе въ дълахъ церкви, по обычаю основанному Христомъ (1) и продолженному Апостолами (2); и следовательно, когда ихъ духовно-административнымъ дъламъ по образованію и по благотворительности чуждо всякое

<sup>(&#</sup>x27;) Mo. XYIII. 17-20.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Дъян. 1. 14—28, ibid. гл. VI и XV.

насиліе и деспотизмъ, -- върно понимал все это, они полагали начало церковных в опредъленій въ соборной формъ, согласно съ словами апостола: «ибо какт тъло одно, но импетъ многіе члены, и ест члены одного тпла, хотя их и много, составляють одно тъло: такт и Христост. Ибо вст мы одними духоми крестились в одно тъло, іуден, или еллины, рабы или свободные; и вст напоены одними духоми; тъло же не изг одного члена, но изг многихг. Если нога скажеть: я не принадлежу къ тълу, потому что я ме рука; и осли нео спанция: я не принавленну не тълу, потому что я не глазъ; то неужели оно не мринадлежнть, яз трану? Если все тало илам, те гдп служе Если ова осе служе, то им обоняние Но Ботв расположиль члены, наждый во составы тила, как ему было учрдия. А если бы всть были одинь члень, то гдъ было бы тъло? Но теперь иленови много, а тъло одно. Не можеть слага сказать динь: чты мит не надобна, выи шиноне: голова: насвий: вы жиз не шине ther. (1). : Hobsony min hobopame, sto origin treats meleвыхъ въковъ ще Рошдествъ Христоромъ дали ссимому унравление дориви Хрисковой соборную, наи, по сопременному словозновроблению, конституціонную форму, добы, по словемъ Госчоде и Анестоле, всъ члены "Христона: явие, похоров всть Его, церковь, обнес руживали: «вею, дъятельность,, соолранственно, тому можние піво,: жанов : пажабій, чломъ, или, нучию: сперать, вынами хрисфівниць запимость, да сего редиглозномъ общество син, принцин. обраноми, лив. прому. наприн жинопівновожь основачін оми воздвития пермовный

<sup>(1) 1</sup> Kop. XII. 12-21.

организмъ. Распоряженія названныхъ мужей предотавляють собою канонисту уставы отцовъ первенствующей церкви, которые и въ настоящее время сътеплотою и благоговъніемъ объемлють всёхъ, умъющихъ и желающихъ возвыситься до истинно-христіанской жизни, и не знають деспотизма, чуждаго ученію Христа, Который сказаль апостоламъ: «кто хочетъ быть первымъ между вами, да будетъ всъмъ рабомъ» (1).

#### 5-6. Развине приовическаго права на первые нака спороди первыя от гоненій.

Разритіе каноническаго права въ первые віме овободы христіанской перкви отъ гонемій содержатся въ діяніямъ и опреділеніямъ вседенскихъ и помістимих соборовъ—съ 325 по 788 годъ по Р. Ж., отпосительно вседенскихъ,—а съ 265 по 879 годъ, относительно вседенскихъ соборовъ; потому что въ началіз четвертаго віла Константинъ, со вобит его домомъ, приняль христіанство и, начиная отъ него, восточные и западние наператоры были христіане.

Само собою разумается, что Кристова периона, подъ протиниъ и человановиобиванть попровительствомъ христанскихъ тосударей, изчала развинаться по всата ся частяхъ. Но когда развине Христева учения и ревность изкоторыхъ учителей и писытелей подели поводъ иъ разнообразио религюваниъ инжий и иъ злоупотреблению религизмою свободою, иъ индубранствующей перион, и когда ото резнообразио инжий

<sup>(1)</sup> Map. X. 44.

стало даже перерождаться въ ереси: тогда перковь нашлась вынужденною взойти въ обсуждение этого дъла и на соборахъ возстановить порядокъ и постановить ръщения отнесительно ваблуждений, комерыя вызваны нъкоторыми дерзскими умами, хотъвшими стать выше буквы и духа евангелия Христова, и вредили подлинному учению Христову.

Правила этихъ соборовъ, равно накъ и правила св. Апостоловъ и первыхъ въковъ христіанства, подали въ послъдствім номодъ нъкоторымъ церковнымъ 
писаталямъ, отличавшимся догматическими и каноническими знаніями и ученостію, составить цълые 
труды о канонахъ и постановленіяхъ церкви; даже 
и въ промиложъ и въ настоящемъ стольтіи жили каноническаго права; почему и ихъ труды причисляются 
въ трудамъ послъдующаго развитія каноническаго 
права (1).

<sup>(1)</sup> Си. въ III Части гл. L, о перковновъ запонодатейвотия.-Асм.

# БОГОМИЛЬСТВО — БОЛГАРСКАЯ ЕРЕСЬ

#### X-XIV BB.

#### .(HOTOPHEBCINE OWNERS) (\*)

Откуду исходять волци сій, злій поп, вретическою ученія? на отвлятости ли грубости пастушьскы? Откуду ли разбойници и титів, ректе грпски и неправды? не отвлеказанія ли епископьска? Како бо слово Божів правижника хощеть грубомь и невыдущемь закона, ставивомь законадательно могатры по мыгды, еже всть второе идоложеретье?

(Козив Пресв. Пр. Соб. 1864; УПІ. 420)

I.

### Характеръ ереси.

Исторія богомильской ереси можеть составить не одну весьма замічательную страницу въ церковноисторической наукі. Богомильство нисколько не уступаеть въ этомъ гностицизму, мессаліанству или даже

<sup>(\*)</sup> Источниками и пособіями, при составленіи настоящаго очерка, преимущественно служили.

Анна Комнена: «Alexias» ed. Paris 1651 и русскаго перевода I томъ.

Euthymius Zygabenus: «Narratio de Bogomilis» ed Gieseler 1842. Gotha.

<sup>- «</sup>Victoria de Massalianorum secta» ap. Tollii.

<sup>«</sup>Insignia itinerii Jtalici». 1696. Utrecht.

Psellus. «De operatione daemonum» 1838, Nüremberg ed. Boissonade.

Petrus Siculus: «Historia Manicheorum s. Paulicianorum» 1604 Ingelstadi, ed. M. Rhaderus.

нанихейству: это явленія равжосильная, найвинія одинаковое значеніе въ жизни христіанства, и потему представляющія одинаково важный научный интересъ.

Rosma Trecounters: «Bechija na новожвивнуюся сресь Вогункку», Прав. Cof. 1864 г., вм. IV--VIII.

Стнодикь Даря болгарского Бориса, Времен. Общ. Ист. и Древн. 1855, XXI.

«Munic upon, Happiona Monachuse» espain, nunevas, no IX T. Hoze, Cob. Mar., exp. 144—149.

«Житів преп. Осодосія Терновскаго». Чт. Общ. Ист. и Древи. 1860. Т. І.

Истрановиче: «Вогранки Црнков Восецьова и пресвинда. 1867. Задер. (Zara).

Гильфердиния: «Писька объ исторіи Сербовъ и Волгаръ»; выпускъ І-й 1853; вып. II въ Русс. Весефа, 1859 III. IV.

«Боенія, Гермеговина и Сербія», Этнографизескій Сборника.
 1859. С.-Петербургъ.

C. Schmidt: «Histoire de la secte des Cathares on Albigeois» 1840.

«die Katharera na Reale Encyklopedie, vom Herzog, t. VII. pp. 461-470.

Gioseler: Lehrbuch der Kirch-gesch, I. II 4 Aufl.

- Untersuchungen fiber die Geschichte der Paulicianer, no Theolog. Stud. und Kritik. 1829. Heft I.

— Uber den Dualismus der Slaven. ib 1837. Hef. II. Neumder, Karchengeschichte. t. V. ed. 1826.

I. Engelyart, Kirchengeschichtliche Abhandlungen 1832 Enlangen: pp. 151-250.

Oder, Prodromas historias Bogomilerum eriticas ap. Heumania Nesa. Syllogè dissectationum 1755 t. II pp. 423 aqq. 56 1.~XXIII.

J. Chr. Wolf. «Historia Bogomilorum» 1712. Wilstemberg.

Du Canger «Historia Byzantina» 1682 Paris.

Fejer: «Codex diplomations Hungariae contestantions et civilié» 1829-Budac.

Mansf: «Conciliorum collectie» 1759. Phyroneia.:

Villersouin, Histoire de la conquête de Commandimople, ed. Pertitot 1819. Paris.

Налаусов: «Взя» белгарскаго Царя Симсона» 1852. С. Негербурга.

C. U. Hahn, Geschichte der Kütter im Mittelalter oder des neut maniekläschen Mätter, 1845 Stattgardt.

Эрбани «О навологія чанняць» Рус. Вес. 1667. IV г.

Шеппины: «Миси чавынамой Дранабови» 1606: С. Начарбургы: э.-

Въ жиме симоль, наконорме жет историновъ ботемильства но онибит, такъ сказать, и инио воли, но высказали глубожно метину, названии ату ересь нево-малихайской (¹). Ни по своему происхождению, ни по основному характеру своего учения и его жизненныхъ мотивовъ, богомильство не было ни отраслыю, ни вокобновлениемъ дрежияго манихейства,—на что собственно старались указать вышеприведеннымъ названиемъ. За то оно равняется манихейству по своимъ носледниять выводамъ, по карактеру своихъ отношений къ истинному христіанству.

Собственно говоря, богомильство недьзя назвать ересью, въ смыслъ уклоненія отъ одного или пъскольних цастных пунктовъ христіанскаго въроученія, при болье или менье полномъ, хоть часто и воображаемомъ, согласіи съ нимъ въ общемъ и существенномъ. Богомильство именю, столько же накъ и манихейство, было искаженіемъ самой сущности хри-

<sup>(1)</sup> Византійцы (Peell p. 2., Euthym. «Narratio» p. 5, Victoria p. 114. Anna Komin. 486. Cedrenas I. 514) aparamerinous forcamators, To нь мессалівнамь, то нь манихоннь, или же называють ученів шль омбеью той и другой стихии. Въ модейдиемъ симент остивногом о богомильства и Синедирь у. Вориер: «всемукавый прага равсая ва земли болгарогай манихейскую вім арась, симанич сію си моссаліанскою». (ск. Гильферд. Писька: Г. 178). Жилін пред. Кларіона невываеть богомильство просто «манадейством», навижейского сресью (П. С. Л., т. IX. стр. 145), сившивая его съ навликіанствомъ. Петрановичь (стр. 33—35) певторяють почти теме, относи навличають из измихениъ. Римьосранитъ (1 с.) реворятъ, что монъ богущинъ, по значенію своему, можеть стать на ряду съ Манесомъ и Певломъ Самосктенить-высления предобранения дуециетыческих сресси. Относительно перваго-это такъ; но насчетъ Павла Самосатомаго уважаеный изгорь оченицио въ медоразумбийн менвелию, въ чемъ состояла его ересь. Только впоследствін легента, им на ченъ неоснованняя, связала съ этой инчесствю произволяющей навликіанова (см. Gieseler's Unterbuch: Cher die Gesch. der Peulisiener. 16. 84).

стівнотий, и таким нолими и лаубовимо, что отъ этого последнято оставалесь лимь известное поличество образово и представленій, только полидимому близимих кримчівнству, но съ кодершаність существенно отъ него отличнымъ.

Вогомильотно, новтому, наражий съ маникойскиемъ, следуетъ считать скорже особою способранного редитіей, чемъ христівисною правидебною христівиству. И то и другое быми отрицаминь христівиства, одинаново упорнымъ и ожесточеннымъ, хоть и не въ одинаковой ибре сознательнымъ, или намереннымъ. Последнею чертою исмермынаемся именно вое рединие въ харажтере объихъ сентъ, въ ихъ отношения къхристіанству, но размичіе восьма знаменательное: опо—печать виски того и другато исморическаго яцленія.

Осповной задичей своей манихейство высладияло мнимо окончательное развитие, прогресов, восполнет ніе христіанской истинкі, осуществить которое считать себя призванным самь Манось, истинкій будто бы Паракисть, об'ящинний Христомь. Эта анотеоза личности ересіарка была кореннымь догматомъ манихейства. Въ ней именно и замлючалось примое и сознательное отрицаміе христіанства дъйствительнато, которое, какъ данное, примо объявлялось несостоятельнымъ, ведостигающимъ шфан, ничтожнымъ Дальнъйшее развитіе манихейской доктрины, ея мантенстическая космогонія,—эта воздушная ткань минеютическая космогонія, выражающихъ полячін искомнаго дуализма, въчной борьбы добра и зла, представляєть дъйствительно едва примътную тънь христавляєть дъйствительно едва примътную тънь христавляєть дъйствительно едва примътную тънь христавляеть дън христавляеть дъпоставляеть дън христавляеть дън христавля

етівновихь понятій, один гелмя имена: Інсусь, Парвочеловать, Дуга животворищій и т.п. Въ низ-PETS HER TOMS MERSKOTO OCHORANIE LOUNGOCKOTO, & линъ одна простав ассоціація, вибинес спанленіе представленій. Между тамъ, въ общемъ этихъ миноовъ, въ ихъ оситастически-грандісскомъ сочетаніи, пеотразимо-обантельномъ для нылимъ головъ, и заключанся центръ тяжести нанижейства, а вибств и разгадка его могущества. Въ свое время омо слиществ живо говорило воображению простаго народа, томимаго чувствомъ неудовлетворенности обветшавшею отеческою верой, и также обольстительно было для пытливости ужовь образованных, по той же причинъ и по духу времени, всегда склонныхъ къ инстицизму и созерцательности. Даже строгіе умы увлекались манихействомъ, ища въ немъ разръщения высшихъ тайнъ бытія и задачъ ума человъческаго (1).

Совериненно другимъ карантеромъ отинчались тъ внутреннія побужденія, которыя заправляли возникновеніемъ и развитіємъ богомильства. Вогомильство весьма споро дошло до такого же крайниго иснаженія христіанства, какъ и манижейство, но дошло путемъ совершенно противуположнымъ и, можно скавать, совершенно изотивуположнымъ и, можно себъ последователей больше всего строгостью иравственнаго ученія, промовёдью о простотё и чистотё жизии, аскетизмомъ, —не можеть не обратить на себя внима-

<sup>(1)</sup> Блаж. Августинъ говоритъ о себъ, что его долго удерживани въ манихействъ глубокосоверцательных «духовимя» представления секты о Божествъ, особенно выигрывавшия много въ сравнени съгрубыми представлениями антропомороживь, широко распространенными среди тогдашниго христианскаго общества (Confee. V. c. X. 20).

нія, при первомъ даме знакомствѣ съ исторієй секты. Самое названіе послѣдователей ен Вогомилами людьми богоугодными, благочестивний (¹), кѣмъ бы ни было оно придумане, самими ли семтамими, или ихъ противниками, точно талъ же какъ и равнозначущія названія отраслей семты на западѣ: Касары (²), «Волі Ношіпев», «Воля Ношев», Волі Christiani (³),

Протестантскіе писатели, питая симпатію въ богомиламъ, какъ реогранторамъ, позаботнинсь найти истинное значеніе этого названія
секты. Готер. Арнольдъ (Hacresiologia, р. 206) называетъ ихъ Deo
dilecti: Гейманъ (Nova Sylloge dissert. въ примъчаніи) Theophili;
Эдеръ (ib.) доказываетъ это зактически тъмъ, что и теперь у славянъ есть ими болумиль, въ переводъ Осозиль. Спазанное объ этомъ
предметъ Гизелеромъ (въ примъч. въ изд. Narrationis) заимствовано имъ у Эдера.

<sup>(1)</sup> Евений Зигабенъ (Narratio p. 1) производиль имя богомильской сенты отъ словъ Боль и милуй, и выходить будто бы, что Больмилы означають мистерогобом Det Спроставия. Оченидно Евений не зналь во 1-хъ славянскаго языка, хоть можетъ быть и слыхиваль въ Константинополь славянская молитвословія, какъ предполагаетъ Энгельгардть (Abhandiungen, р. 163); во 2-хъ, производа богомиловъ отъ древних мессиліанъ, спараден и въ имени первых указать ихъ тождество съ последними: гудтаг, praecantes; но по славянски сладовало бы богомолы, какъ дъйствительно и етонтъ въ одной рукописи каричей XVI в. (си. Оп. Рум. Муз. № 231 инстъ 269. «Мессаліане, име суть глаголеми богомоли бабуни»). Евений объясненію, тоже по незнанію языка, сладовали: Дюканжъ (Glossar. med. et inf. graec., в h. v.), Монвоконъ (Paleographia Graeca р. 374), Вольев (Histor. Bogom. р. 4); Варенію болке славянского ворною казалось Вопромій (Annal. Т. XII. ad. an. 1118 прт. XXVII).

<sup>(\*)</sup> Касары—самое древнее и самое карантеристическое названіе послідователей секты на Западі. Оно истрічаєтся впервые у Элберта, Боннскаго наноника, боровшагося съ сектою въ половині XII в. (см. Шмидть Н. 239. 276). Значеніе его объяснять піть падоблюсти. Оно имість еще ту важность, что убавываєть восточное промсхожденіе ереси, извістной подів этимъ именемъ на Западі. По чрезвычайной ея распространенности, имя это стало нарицательнымъ именемъ ереси и въ этомъ смыслів сохранилось въ языкахъ: нізмецкомъ (Каtzer) польскомъ (Касеvz, kacerstwo) чешскомъ Касуу).

<sup>(\*)</sup> Boni christiani — самое употребительное ими секты на юга Францін (Провансъ), и при томъ — въ среда самихъ сектантовъ и

уме, ядио поярзывають, что состорияль существенную при страмасній состы и караса гарнала мысла; одушевляла ся постановогоста,

Не манихейское развитие христівнства, канъ космогоминескаго принципа, и не гностическое принаровление от догимпово вы посподствованиямы монятіны школы было задачей богомильства. Христівнство, напротивъ, оно ставило всегда высочайшимъ идеаломъ ученія и жизни религіозной, и съ полною метрениостию дълало все для осуществления этого илеала. Но исходною точкою и двигателемъ этихъ стремленій была пагубная мысль о поливишемъ искаженій этого идеала госпедствующею церковію и преимущественно ея практикой, современною богомильству. И эта то мыслы, дававшая всегда обильную пищу фанатической пропаганде секты, при неразвитости христівискаго совнанія на родина богомильства въ Волгарін, при свіжести языческих преданій носледней и при воздействіи на нее сильныхъ стороннихъ вліяній, враждебныхъ христіанству, была существенною причиною, увлекшею богомильство, путемъ отрицанія христіанства, ему современнаго, къ искаженію христіанства вообще, равносильному манихейству, хоть самой сектой вовсе несознаваемому.

Искажение и отринание христинства заниочались уже въ самомъ протестъ богомильства противъ современнаго ему строя церковной жизни, протестъ самомъ полномъ и широкомъ, обнимавшемъ всъ стороны

для обозначенія дъйствительных в членовъ секты (Perfecti, Consolati, см. Шмидтъ pls. pgs.). Въ Болгарів и Греціи они тоже вменовали себя христівнами, какъ увидниъ ниже; въ Босніи—тоже кръстини, или Воні Cartagiani, какъ называль ихъ предъ папой Иннокентіемъ III ихъ покровитель банъ Кулинъ (см. Шмидтъ I. 119).

церковной жизии: бегослужение и таниства, иерархию и ея авторитетъ, а вийсти съ нею и авторитетъ церковнаго преданія. Отрицались, следовательно, самыя основы церковной жизни и вибств съ ними объявлялась ничтожною, неимъющею смысла, и жизнь всего христіанства въ теченіи цілыхъ віковъ отъ появленія. Но совершенно антихристіанскимъ сталь этоть протесть потому особенно, что для теоретическаго обоснованія и оправданія его богомильство призвало на помощь дуалистическую доктрину павликіанъ-отголосовъ восточнаго гносиса. Онасколько съ одной стороны сообщила ръзкость и исключительность практическимъ стремленіямъ богомильства, столько же съ другой стороны вовлеказ его въ безвыходныя внутреннія противорючія и совершенно удалила его отъ здраваго пониманія христіанской истины.

Говоря строго-исторически, дуализмъ и влементъ реформаторскій въ богомильстві нераздільны, явились одновременно и въ одинаковой мъръ подъ воздъйствіемъ посторонняго вдіянія. Но вопросъ въ томъ, что было болье жизненною стихіей секты, въ чемъ закиючался, такъ сказать, центръ тяжести богомильства? То, что можно назвать богомильской догматикой или мисологіей, есть вещь крайне курьезная, если можно такъ выразиться. Изученіе ея, особенно по византійскимъ о ней свидетельствамъ, можетъ привести лишь въ тому печальному убъжденію, что нътъ нельности, которой не рышился бы слыно слыдовать умъ человъческій. Это дъйствительно безпорядочная смъсь образовъ и представленій, богатыхъ лишь грубыми противоръчіями, чудовищною фантастичностью Христ. Чт. № 1. 1870.

и начимь больше. Одинь обличитель богомильства върнъе всъхъ окарантеризоваль его догматическія представленія, сравнивши ихъ съ гнилой ветошью («гиила свита», Козма Пресв.). По этому, въ виду сильнато распространенія богомильства, въ виду многочисленности и фанатичности его приверженцевъ, было бы прайне унизительно какъ для достоинства человъческой природы, такъ особенно для достоинства чистаго ученія христіанскаго, представлять, что сущность и главная сила сокты заключелась въ ся теософическихъ грезахъ. Притомъ, догматико - миоологическое ученіе богомильства, во все время четырехвъковато существованія секты, подвергалось значительнымъ видоизмвисинямъ и полебаннямъ. Оно не имьло никакой законченности, никакихъ каноническихъ формуль или книгъ, авторитетъ которыхъ былъ бы для всвуъ обязателенъ. Иногда ревностивищие члены секты не имъли объ этой догматикъ точнаго понятія, такъ что предполагають даже, что самый коренной пункть ея-дуализмъ быль только эсотерической стороной богомильского в вроучения (Петрановичь, стр. 50). Постоянно существовало много споровъ въ сектъ, какъ изъ за частностей, такъ и изъ за общихъ положеній этого въроученія. Главное же, какъ между догматическими представленіями секты, хоть и основанными на дуализмъ, нътъ тъсной внутренней связи и единства, такъ еще болве ивтъ этой связи между ними и внутреннимъ бытомъ секты (1).

<sup>(1)</sup> Въ втомъ отношение справедливо выразился Энгельгардтъ, что «мъ догматико - мисологическимъ представлениямъ богомильства (отлуда они замиствованы—другой вопросъ, и авторомъ рашенъ онъ неудовлетворительно) примъщивалась значительная доля ресорматорскихъ стремленій», въ видъ упорной опповиціи ісрархіи, церкви и

И если съ самаго начала секта усивла выработать своеобразную и широко-развитую внутраннюю организацію, ісрархическое устройство, цалый цикль богослуженія и обрядовъ, особый, опредъленный типъ нравственнаго ученія и образа жизни, то все это съ одной главной карактеристической тенденціей-жить по Евангелію. Если изъ за этого принципа тысящи ознативовъ безбоязненно шли въ темницы и на востры, если этотъ принципъ не быль маской лицемът рія, а горячимъ сердечнымъ убъжденіемъ самообольщенных душь, то значить въ немъ и скрывалось то, что можно назвать первоначальный пей живненной основой богомильства. И намъ не важется одишкоми нарадоясальною мысль, что въ попъ Богумиль надобно видеть не столько Манеса, сколько Лютера, но X-го въка: дувлизмъ богомильства, принимаемый а priori за источникь его реформаторских страмленій, быль на самомъ дълъ только очень неудачною ихъ подкладкой, — неизбъжною, потому что единствение возможною по тому времени.

Отъ того-то, при всёхъ противорёчіяхъ въ теоре-

церковности. Именно — примицивалась, и не была логическить матних выводомъ (см. Abhandl p. 205). Но тотъ же Энгельгардтъ несправедливо придаетъ стремленіямъ этимъ второстепенное значеніе. Шмидтъ, въ заключеніе своей многоученой «исторіи касарияма», для: лан общую оцінку стремленій секты (II pd. 167—176), говоритъ, что все это — попытка незрілой мысли разрішить вічную проблемну происхожденія зла въ мірі и, сообразно съ этимъ, устронть жизнь.— Если это и справедливо относительно ересеучителей, отремившихся, въ жару полемики съ церковными учителями, выяснить и діалектически обосновать дувливить своего ученія (Шмидтъ, II, 1—8), то вея четырехвіновая жизнь всей секты вообще была проето самообольщеннымъ стремленіемъ—жить по Евангелію, и весь ученый трудъ автора — оба тома его «Исторіи» — представляеть на паждой сяраниці ясилійнія тому доказательства.

тическомъ учении секты, при всёхъ разногласіяхъ сектантовъ въ этомъ отношении, всъ они и всегда сходились совершенно въ одномъ — въ самообольщенномъ стремленіи въ мнимоевангельской жизни, въ темной, непреодолимой ненависти къ господствующей Церкви, въ отрицаніи порядковъ ся жизни, исказившихъ будто бы идеаль жизии евангельской. Отъ того-то, долго спусти послъ перваго знакомства Византіи съ богомильствомъ, всякое отрицательное отношение къ ея церковнымъ порядкамъ представлялось ей не чъмъ инымъ, какъ богомильствомъ: такъ, значитъ, резко запечативнась въ памяти у всвхъ эта черта секты. Отъ того-то, наконецъ, и изъ поздивишихъ историковъ богомильства, одни склонны были видеть въ немъ просто только предтечу реформаціи (въ родъ Вальденсовъ) и старались повтому отвергнуть всё обвиненія его въ дуализив и его нравственных следствіяхъ, приписывая оныя пристрастію, злобъ и невъжеству его противниковъ (1); другіе, наоборотъ, стараясь

<sup>(1)</sup> Этимъ особенно отличается «Historia Bogom. critica» Эдера. Весь трактатъ состоитъ изъ «обличеній лии монака Евениія», о которомъ авторъ отвывается въ следующихъ выраженіяхъ: nuilam paene auctoritatem Graeculi hujus agnosco, dum monachum cogito, i. e. hominem superstitiosum, ortodoxistam, credulum, crudelem, etc (§ 4). Но и болъе серьезные писатели, какъ Арнольдъ (Haereslologia I. 356), Спантейнъ (Historia Christ T. I. p. 1601), отзываются о показаніяхъ Евениія насчеть ученія богомиловь сь большимь сомивніємь. Первый говорить прямо, что такъ какъ онв заключають въ себв положенія въ высшей степени нелішыя и невіроятныя, а притомъ и противоръчивыя, то онъ-чистая ложь и выдумка (figmenta et fraudes). Эдеръ именно посвятиль свой вышеназванный трактать отыскиванію дъйствительныхъ или мнимыхъ противоръчій въ Евеннісвомъ «Narratio». Къ оцение частныхъ свидетельствъ Евонијя мы возвратиися еще не разъ. Теперь же замътимъ вообще, что обвинения его въ пристрастів и искаженіяхъ не несправеданны; его XXIV гл. «Паноплій», трактующая «о магометанской ереси» — очевидное тому доказа-

провести параллель между богомильствомъ и современными движеніями религіозной жизни, собирали безъ разбора всъ свидътельства, говорившія не въ пользу перваго, представляя его прямымъ исчадіемъ ада (1).

Говоря же безъ преувеличеній, богомильство дійствительно было весьма різкой, вполнів искренной реформаторской попыткой, во имя чистоты и простоты жизни первобытнаго христіанства, но понятых совершенно ложно и односторонне. Съ самаго начала ступивши на ложную дорогу, оно придало своимъ стремленіямъ не только антијерархическій, но и прямо антихристіанскій характеръ.

Такой путь развитія ереси—факть весьма замічачельный. Онъ показываеть, какъ легко всякое одностороннее, коть и благонаміренное по началу, напрательство: она—грубое искаженіе магометанства. По этому то, въ Терговицкомъ изданіи «Паноплій» (1712 г.) должны были ее выпустить изъ страка предъ турками (см. Fabricii, Bibl. Graeca VII. 461).

(1) Бароній, описавъ смерть знаменетаго ересіарха богомиловъ Василія (созженъ въ Константинополъ въ 1118 г.), дъластъ такое заключеніе: «Ніс ејиз finis, homine sacrilego dignus, quo supplicio afficiendos Novatores (scil. Protestantos), cum Basilio sentientes, candidus lector jure consentiet (Annal. T. II. ad. an. 1118. р. 139). Вольсъ, хоть и протестанть, относится съ подобными же чувствами къ піэтистамъ, которыхъ тоже онъ приравниваетъ къ богомиламъ, не щадя темныхъ красокъ для изображенія послъднихъ. Онъ пресерьезно защищаетъ, противъ скептика Петра Баля, сусвърный и не складный разсказъ Анны Комненой о томъ, что бъсы швыряли камнями въ ересіарха Василія, заключеннаго до казни въ тюрьму.

Упомянемъ наконецъ, и о слабости нашихъ отечественныхъ ученыхъ извъстнаго сорта, старающихся не только приравнять къ богомиламъ, но и произвести отъ нихъ всё наши ереси, секты и расколы,—что вовсе не удается. Образчикъ сего см. въ «Вятек. Епарх. Въдом.» 1865. ЖМ 4, 5, 6 и 7: въ статъъ «о богомилахъ», наполненной и многими другими значительными промахами. Названная статъя есть, впрочемъ, единственная въ нашей духовной литературъ монограсия по нашему предмету, бывшая у насъ нодъ ружами.

вленіє въ области віры можеть привести къ невращенію самыхъ основъ віры, будь эта односторонность увлеченіемъ разсудка, воображенія или чувства.

Фактъ этотъ замъчателенъ тъмъ болъе, что богомильство не единственный примъръ его: наши Стригольники и Жидовствующіе шли по той же доротъ. Укажемъ еще на два историческія явленія въ этомъ же родъ, на ноторыхъ намъ необходимо остановиться съ нъкоторою подробностію: аналогія между ними и ботомильствомъ имъетъ тъмъ большее значеніе, что промъ неи между ними нельзя не признать и вивиней болъе или менъе тъсной связи. Это—мессаліанство и павликіанство.

#### II.

## Мессаліане.

Въ томъ благоговъйномъ уважении къ иночеству, съ какимъ встръчено было его появление въ христіанскомъ міръ, не было и, повидимому, не могло быть ничего антицерковнаго и антихристіанскаго. Церковь сама назвала иночество «житіемъ равноангельскимъ», т. е. совершеннъйшимъ и богоугоднъйшимъ образомъ жизни. Что же вышло на дълъ? Иночество многимъ инокамъ показалось не только богоугоднъйшимъ, но и единственно-богоугоднымъ образомъ жизни. И такъ, переходъ отъ уваженія къ обожанію, для людей съ пылкимъ сердцемъ, былъ также естественъ, какъ, и мало замътенъ. Разъ допустивши его, нельзя было не идти дальше. Церковъ, какъ необходимая посредница въ дълъ религіи, потеряла для энтузіаста монаха всякое значеніе. Такиства ел «не пользуютъ ни-

чтоже»--- ибо-де «прещеніе только сразываеть грахь, какъ вивший наростъ, коревь же его истребляется въ душъ только подвигами» (Блж. Өеодоритъ. Наст. fab. IV,II.), «евхаристія и причащеніе тоже дъло излишнее: душа аскета можеть и сама по себъ преискренивище, какъ бы чувственно, соединяться съ. Божествомъ, нужно только молиться и молиться» (id. Hist. eccles. IV. 10). Чтобы Духъ Св. вселицся въ душу человъка, послъднему необходимо прежде избавиться отъ власти демоновъ, которая на дущу, и на тъло наше простирается до того, что они соединяются съ человъкомъ существенно (ένυπος άτως), становятся канъ бы частію человіческой природы. Это происходить отъ того, что вообще зло-въ природъ вещей (от та хаха-фейсец; Св. Іоаннъ Дам., «De Haeresibus» c. 80 ap. Coteler. Bib. Gr. I. 303-307). И воть, уже во времена Бл. Осодорита, встречались между иновами τά των μανιχαιων νοσούντες. Чтобы исправить-разсуждаль монахъ-злую, полную бъсовъ природу нашу, переродить ее и возвести до степени безстрастія (άπαθεια), для этого нівть другихь средствь, кромъ молитвы. Чтобы получить способность знать будущее, получать божественныя отпровенія ( дубого ди-Эουσιασμούς), ощутительно прозравать самыя глубовія тайны не только сердца человъческаго, но и самаго существа Божія (видъть, напр., :какъ бы плотскими очами саму Св. Троицу), -- опять таки върнъйшее средство для этого-молитва. (1) Вотъ въ нъсколькихъ словахъ весь процессъ возникновенія цілой ереси, характеръ и сущность которой хорошо выражаются

<sup>(</sup>¹) См. Тиков. Пресвит. De recept. haeret, ap. Cotel. Т. III, p. 400—405.

самымъ ен названіемъ: Мессаліане — по еврейски, ευχδιται — по гречески, Вогомолы — по славниски (см. пр. 3). Въ этой-то ереси большинство писателей указывають прототипъ и главный, матеріальный, такъ сказать, источникъ богомильства. Оставляя разсмотрёніе этого вопроса пока въ сторонъ, замътимъ только, что трудно опредълить съ точностію степень, время и путь вліннія мессаліанства на богомильство, по крайней мъръ нътъ прямыхъ, неоспоримыхъ указаній историческихъ въ этомъ родъ.

Мессаліанская ересь явилась въ IV в. въ Месопотамін; оттуда перешла въ Сирію ( s. Epiphan. «Нает.» 80 § 3. Бл. Өеодоритъ Ц. И. IV, 10), гдъ во время Іеронима была сильно распространена (Вл. Iepon. «Dialog. adv. Pelag.» totius paene Syriae haereticos, quos sermone gentili Massalianos, graece ἐυχόιτας. Vocant). Тогда же явились мессаліане и въ Памоиліи. Извъстно, что зараженные мессаліанствомъ монахи не высказывали открыто своего еретичества и часто между тъмъ достигали виднаго положенія въ церкви; для обличенія ихъ потребовалась особенная, довольно необычайная міра (о которой см. Вл. Өеодор. Ц. И. IV, 10). Мессаліанство, коть и осужденное церковію, продолжало существовать въ У в. и послъ. Импер. Өеодосій II издаваль противь него постановленія (Cod. Theod. I. 65). На собор'в ефессиомъ два епископа заявили, что въ Памоиліи и Ликаоніи оно еще въ большомъ ходу. Соборъ постановиль по этому, чтобы мессаліанствующіе клирики были **лишаемы** своихъ степеней и отлучаемы, міряне же просто отлучаемы.--Изъ этого видно, что мессаліамство не было сентой въ строгомъ смысле слова; оно не имело

въ виду нивакой исключительной цёли и никогда не достигало собственной внутренней организаціи, свойственной всёмъ сектамъ. Это было просто извъстное направленіе религіозной мысли, въ роді піэтизма или мистицизма новійшаго времени. По этому, если на нівсколько візковъ (отъ половины VII до X—XI) извістія объ немъ прекращаются, то оно все таки могло существовать тогда незамітно въ обителяхъ и скитахъ, въ виді личнаго образа мыслей и склонностей монашествующихъ.

Неудивительно, поэтому, если пёть прямых и ясных свидётельствь о времени появленія его въ Европів. На распространеніе его во Оракіи извістія указывають въ X—XI вв. (Psell р. 3. 5 etc. Cedren. Hist. 1. 514 sgg.). Но, такъ какъ съ временемъ этимъ вполнів совпадаеть возникновеніе во Оракіи богомильства, то рождается вопросъ: слідуеть ли этихъ еракійских в мессаліанъ признавать за одно и тоже съ древними (IV в.), или же они были нічто особенное, только болье или меніве сродное имъ? (1) И не слідуеть ли подъ именемъ ихъ разуміть просто приверженцевъ богомольства изъ монашествующей братіи во Оракіи? Посліднее всего візроятніве. Не даромъ же греческіе писатели — современники отожествляють эти два явленія (Bogomilorum sive Massa-

<sup>(4)</sup> Гизелеръ (Lehrb. 11, 1, 402) доказываетъ первое, именю, что мессаліане, изгнанные изъ Азін, сохранились во Ораків до XI в., и отъ нихъ—то въ прямой преемственности, произошли богомилы, присоединивши только иъ върованіямъ древнихъ евхитовъ изкоторым представленія западныхъ касаровъ. Шинтдеръ, напротивъ того, доказываетъ ("Die Euchiten" въ Stud. der Geistlichk. Würtemberg. Т. XI, р. 171. Stuttgard. 1839), что между древники мессаліанами и оракійскими XI в. изтъ ничего общаго, но что богомилы произошли всетаки прямо отъ последникъ (Орави. Инмертъ II, 265, 266).

lianorum haeresis). Произошно это, въроятно, отъ того, что богомильство, проникши въ монастыри Оракіи, усвоило тамъ тв монашескія особенности, которыя придали ему характеръ какъ бы спеціально монащеской ереси, чвиъ въ древнее время было мессаліанство. Таковы, по нашему мивнію: а) ентиность монашеская (одежда); б) чинг встипленія въ секту (содвоlamentum у Зап. Касаровъ), явно скопированный съ «последованія малыя схимы»; в) ненависть ка браку и семейной жизни; г) аскетизмо своего рода (воздержаніе отъ мясь и вина), и особенно д) демонологія и суевърныя боговиденія. Вероятно, последняго рода заимствованія (если только они были заимствованіемъ) и сообщили богомильству характеристическое названіе «бабунства», синонимъ суевърій, съ которымь оно является въ нъкоторыхъ позднейшихъ памятнивахъ и при томъ какъ одно и тоже съ мес-Carianctbomb. (1)

<sup>(1) «</sup>Месеоліане—иже суть нынь глаголеніи Боюмили—бабуни» или «бабуни». Большая часть нашихъ Коричихъ XV—XVI вв. (см. прим. 3-е, а также рукоп. сое. библ. №№ 1175, 1176) содержать статьи съ приведеннымъ заглавіємъ, которыя, какъ и самыя Коричія, происхожденія несомивные южно-славянскаго (си выписии изъ букарешт. Корич. XV в. у Григоровича «о Сербіи» 1859. Казань. Прим. 1). Въ первый разъ встръчается такое названіе ереси въ ХІУ в., въ «Законникъ» сербекаго крадя Стевана Душана. «Вто рече бобунску речь аще будеть властелинь, да платить 100 перперь; аще ли себрь (смердъ-селянинъ) да платитъ 12 перперь и да се біетъ стапіемъ (Gatoramu)» (cm. Lex Steph, Dusani, ed. D-r Fr. Miklosich, 1856, p. 10). По толкованію Миклошича (Fremdwört. slav. Sprache. 1867, р. 4), речь бабунска овначаетъ здёсь вообще ересь, котя собственно бабуны, бабунска значить: богомилы, богомильскій. Значеніе названія «бабуны» открывается изъ следующихъ сопоставленій: boboane мн. ч. въ румунск. вначить incantatio; мадыярск.—babona; малорусск. забобоны supestitio; польск. bobo, -- zabobony-idolum, чудище, superstitio, бредия и проч. Богомильство, такимъ образомъ, къ концу своего фществованія (XIV в.) стало синонимомъ суєвірій и водхвованій. Вігроятно

#### Ш.

## Павликіане.

Еще болве близную аналогію и связь св богомильствомъ имъетъ ересь павликіанская. нымъ мотивомъ павликіанства были также реформаторскія стремленія во имя первобытнаго христіанства, въ искажение котораго господствующею церковію павличівне были такъ же упорно убъждены, какъ н Вогомилы. Руководящимъ началомъ этихъ стремленій павликівне старались поставить писалія вп. Навив, которыя представлялись имъ не только поливаниямь, но и единственно-вернымъ источникомъ христіанскато въроученія. Исходя изъ этой жысли, еретики паправили свои листолкованія на ту особенность въ ученіи св. Апостола, по которой идея христівнской свободи развивается рядомъ сравненій и противоположеній ветхаго завъта съ новымъ, - редигіи, богатой вижиними обрадами, съ религіей, ведущей къ внутреннему нравственному усовершенствованію. По этимъ лжетолкованіямъ выходило, что церковь православная или какъ называли ее еретики — византійская (1),

какую-нибудь связь съ этимъ имъетъ урочище—гора Бабуна нежду Прилъномъ и Велешемъ, въ Волгаріи. Связь втого названія съ исторіей богомильства подтверидается едникъ древнить намятникомъ, въ которомъ выраженіе: иде у боюмили у бабуни (Даничнъ, Рјегиц, 1863. 1. 24. срав. Миндонича "Fremdwörter", р. 4). Есть еще изстность съ втимъ названіемъ въ Эпиръ (Гильфердингъ. Письма, П, 185). Григоровичъ утверищаетъ, что и доднесь этимъ именемъ называется самое племя болгаръ между Прилъпомъ и Велешемъ (см. Путем. из южи. едав. 196).

<sup>(\*)</sup> Petr. Sieul. p. 17, ed. Rhaderi: "Pauliciani seipsos Christianos numeupent; nos autem ethnico nomina Romanes appellant". Извъстно, накъ тщеславались византійны этимъ названіснъ рамлянъ въ симеле

совершенно утратила характеръ церкви христіанской, потому что вся, будтобы, жизнь ея, какъ и церкви ветхо - завътной, заключилась въ обряды и чисто внъщнія формы, блестящія по наружности, но не свойственныя религіи духовной, какою должно быть и есть истинное христіанство, т. е. павликіанство.

Дъйствительно, павликівне строго избъгали всякой обрадности; іерархическая же организація была развита у нихъ лишь на столько, на сколько это требовалось единствомъ стремленій сенты, и главное—на сколько сообразнымъ казалось это съ исторією жизни и наставленіями ап. Павла. Отсюда — переименованіе главъ секты именами учениковъ Апостола, а его помощниковъ—«спутниками». Отсюда и наименованіе общинъ навликіанскихъ именами церквей, основанныхъ Апостоломъ. Отсюда же, наконецъ, и наименованіе самой секты «павликіанствомъ» за ея исключительное уваженіе къ апост. Павлу (1), ея единственному авторитету.

Исторія павліннанства, и сама по себ'я зам'ячатель-

политическомъ. Павликіане примънили его къ дълу въры: ринская (византійская) церковь была для нихъ язычествомъ.

<sup>(1)</sup> Таково мизніє Гизелера (Theol. Stud. und Kritik 1829 г. р. 84 seq.). Византійскіе писатели (Петръ Сицилійскій, Фотій, Евенкій Зигабень—въ «Панопліяхъ, гл. ХХІІ,—производять названіе секты отъ Павла и Іоанна (ато Пачле как Гоату») сыновей изкоего Каллинка изъ Самосаты, Маникея IV в. Но это производство, неправильное этикологически, соминтельно и въ своей исторической въройтности. Павликіане произинали этихъ минимихъ основателей секты, и настойчиво отрицая всяную солидарность свою съ маникействоиъ, выстанлям себя единотвенно—върными ученивами Христа и ап. Павла. (Фотій, 1 р. 56, 63, срав. Gieseler 1 с. р. 108). Pauliciani sese а Manichaeorum impuritalibus alienos esse dictitant, говоритъ Петръ Сицилійскій (еd. Rhaderi, р. 3). Ясизйшимъ подтвержденість тому служитъ ихъ учеміе, сколь ни скудны сохранившіяся объ пенъ извързетія.

ная, имветь особенное право на наше внимание по ея близкой связи съ богомильствомъ.

Основателемъ секты быль нъкто Константинъ. родомъ изъ Самосатской области, въ Сиріи. Воспитанный въ преданіяхъ полузабытаго Сатурнинова гносиса, онъ изъ чтенія посланій ап. Павла пришелъ нъ мысли устроить общину въ духв ученія апостольскаго. Для этого онъ удалился съ единомышленииками въ г. Кивоссу, переименовалъ себя въ Силъвана, учениковъ назвалъ македонянами, а общину-Македоніей. Двадцатисемильтняя двятельность его (668-695) въ качествъ главы секты, видно, не была безуспъшна. Имп. Константинъ II-й счелъ нужнымъ послать военачальника Сумеона для уничтоженія общины силою. Сильванъ былъ побитъ камиями. Но черезъ три года послъ того Сумеонъ самъ сдълался членомъ и главою секты: онъ былъ сожженъ за это въ Константинополъ со многими изъ своихъ товарищей. Изъ другихъ предстоятелей сенты замычательны: а) Геннезій-Тимовей, который на допросахь въ Константинополь, предъ патріархомъ св. Германомъ, успълъ такъ искусно изложить свое ученіе, что быль признань за православнаго; это было въ царствованіе Льва Исавра (717—746); б) Сергій Тихикз, обращенный въ ересь одною женщиной. Она совътовала ему читать Евангеліе. «Но это позволено только священникамъ», возразвлъ Сергій. — «Нътъ, Богъ всъмъ человъкомъ кощетъ спастися, отвъчала женщина, свищенники же, чтобы легче исказить Евангеліе, запретили читать оное мірянамъ» (Фотій 1 р. 31. Pert. Sicul p. 56, 57). Этотъ неофить, сделавшись предстоятелемъ секты, «прошель--- какъ самъ онъ говорить (Фотій р. 112) собственными ногами оть востока до запада, отъ сввера до юга, насаждая Евангеліе (т. е. ересь свою)». Учениковъ своихъ назваль онъ «спутнивами о Господъ», въ подражание апост. Павлу (Двян. XIX, 29. 2 Кор. VIII, 19). Въ ево время секта достигла высшей степени могущества. Самаго имп. Никифора (802-811) подогръвали въ наклонности въ ереси. Говорили даже, будто онъ участвоваль въ Жогослужебныхъ собраніяхъ сектантовъ (Кедр. 1,480 Зонар. 11,128). Сергій-Тихикъ убить быль въ двсу собственнымъ же топоромъ, съ которымъ онъ работаль тамь въ качествъ плотника: одинъ слъной ревинтель православія думаль оказать этимъ убійствомъ услугу церкви. Во время Сергія, часть павликіанъ убъжала отъ гоненій къ сарадинамъ, въ Арменію, и поселилась въ Аргаумъ, прозванномъ Ахаей. Оттуда начали они постоянные хишные набъги на Имперію, что, естественно, еще больше усилило гоненія на оставшихся въ ней единовърцевъ ихъ. Императрица Өеодора воздвигла на малоазійскихъ павдивіанъ такое гоненіе, что болье 10,000 еретиковъ были частію повішены, частію обезглавлены, частію утоплены. Уцвавные отъ избіенія, въ часлю 5,000 человъть, съ Кабреей-начальникомъ востока во главъ, (отецъ его полибъ въ числъ этихъ десяти тысячь) ушли тоже въ Арменію. Близъ Аргаума явидись, так. обр., два новые города, (Амара и Теорика) исключительно населенные павликіанами. Кабрея и зять и преемникъ его Хрисохеръ вели уже правильныя войны съ Византіей. Къ посавднему, въ 869 г., имп. Василій македонянинъ посылаль, для разивна планныхъ, монаха Петра, родомъ изъ Сициліи, который, пробывь вы Теориев 9-ты ивсящемы, собрать тамы матеріалы для своей «исторіи манихеовь или павликіаны». Тому же импер. Василію ўдалось вскорв (871) уничтожить самое гивадо павлиніаны вы Арменій, Теорику. Секта все таки продолжала существовать вы Сиріи и Малой Азін; но средоточісмы ся съ такы поры стала колонія ся во Оражіи.

Еще въ 752 г. Константинъ Копронить, по симдътельству Кедрина (р. 463), переселиль изъ Сирія въ опустъвшую отъ моровой язвы Оракію миожество навликівнь. Съ этихъ поръ они сдълались тамъ весьма извъстиы, безъ сомивнін, своею ревностною пропагандой (Theophan p. 287 ed Venet). Извъстность эта усилилась еще болье съ поселеніемъ въ Филиппоноль и опрестностяхъ новой партіи навликівнъ, которое совершиль имп. Іоалиъ Цимискій въ 972 г. Переселенцы тотчасъ не ознаменовали себя совращеніемъ въ ересь православнаго народонаселенія (Ани. Коми. XIV. 451).

Изъ дальнъйшей исторіи этихъ Филиппопольскихъ павликіанъ приведемъ еще слъдующіе сакты, ноназывающіе какъ многочисленность этихъ переселенцевь, такъ и дерзость ихъ въ отношеніи къ ихъ моминальнымъ повелителямъ — императорамъ византійскимъ. Жива мирно въ своемъ Филиппополі, въ дружбъ съ болгарами-состани, противъ которыхъ они должны были защищать имперію (Гильсерд. писъма 11, 121 въ Рус. Вес. 1859, IV), павлиніаме иміли довольно многочисленное, отборное войско. Трехтисячный отрядъ ихъ дівтельно помогалъ Алекейю Комнену въ борьбъ его съ Робертомъ Гюнскаромъ (Анн. Комн. IV, 4). Послъ мораженія, понесеннаго импера-

торомъ при Диррахіи (Дураппо), союзники эти его оставнии и преспокойно воротились къ себъ домой (ibid. V. 3). Напрасно Алексъй сладъ въ нимъ приглашеніе за приглашеніемъ, объщая за помощь зодотыя горы: павликіане инчего не слушали. Поправивши свои дъла съ Робертомъ, истительный императоръ закотълъ расправиться съ непокорными. Пригласивши ихъ будто бы для смотра и раздачи наградъ, онъ далъ вдругъ приказаніе отобрать у нихъ лошадей, оружіе и все имущество, а самихь вийсти съ женами запереть въ тюрьмы (ib. VI. 2). Месть вызвала новую месть: «одинъ изъ слугъ императора, прещенный Манихей (павликіанинъ) Травлъ, неудачно понусившись убить императора, бъжаль къ своимъ (оставшимся въ Филиппополъ), и началъ съ ними постоянные опустопительные набъги на захватывая ся пограничныя крыпости, напр. Всліатову» (ib. VI. 4 по рус. перев. I. 259 см. также Вальсамона Scholia in Photii Nomoc, ap. Velli et Instelli, Bibl juris can. T. 11 p. 1,042 cpas. Giesel Lehrb II II 598). Можеть быть это обстоятельство, а можеть быть также извъстная склонность Алексвя нъ богословсинть делань побудили его спеціально заняться сектой. Императоръ надъялся обращениемъ ея въ православіє усповоить границы имперіи, а себъ стажать славу равноамостольнаго. Этой при онъ исключительно посвятиль свое долговременное пребывание въ Филиппонодъ (около 1,100 г.). Тамъ онъ призываль въ себъ учителей павликіанъ, диспутироваль съ ними, спориль, убъждаль нь обращению встми мърами, и въ заключение сажалъ упорныхъ въ тюрьму. Но и эти «апостольскіе» — какъ говорить его дочь (Анн.

Вомя. XIV: 357) пруды не достигна прин: санивому свирня фила политилестви и Велигуозива предвисть павливіонь въ Виренрії, Филипрополь но прежнент быль полонь еретиковь въ конив, накь быль и въ началь XII, в., и поорда они, при порядка длобиомъ случан, приципали сторону праговъ Византів. Выин между пими и случан обращения въ православје, Кромъ вышеупоминутаго Транда, упоминается още въ нервой половина XIV в. (въ парствованіе Андроника старинаго) «одинь манихойскій учитель, который, самъ отанчалов умонь, ниват у себя пакнять же поствдовате: лей; всею душею отревнись своихъ единовариевъ, они приняли св. крещеніе» (Н. Григоры истор. VIII. 15 стр. 379 по рус. пер.). Это последнее историческое навъстие о навликанамъ. Въ окрестномъ народонасе, ленін близь. Филиппополя сохранилось до изстоящаго BROWGER OFFIC LOTPE AND HOUSE HUBINE HEART выотся теперь болгаро-католики, въ числъ 50,000 банзь Филиппополя (Пловдива) и Свилатова (см. обз. слав. литер. Пыпина, 81). Если это потомки дай, ствительных павляківнь (ославянившихся), то окатоличились они въ весьия издавнее время. Въ начада настоящего столькія нередонаселеніе Филипополя сог стовио: изъ 11/25 пуровъ, 1/15 грековъ и 1/15 жидовъ ерикить и павливіань, дазывавних си манитолик (имνιχάιοι, οι κοινως λεγόμενοι Παρλικιάνοι, οπ. Έγχειρίδ, περι της exapx. Polenvoránd. in Kongartine, 1819 en Beeren); apont того дать наи месть ближайщихъ деревень, чскирчительно, или большею настію, были неселены ини me (Gieseler's «Untersuchung». Stud. ud Krit., 1829 p. 124). Ученіє павликіанства послужило главинация всточиномь допинтическихь возграній богомильства. Христ. Чт. № 1. 1870.

Основою его служить дуализмъ, но дуализмъ вовсе не абсолютнаго характера и не маникейскій, навъ это кажется пекоторымъ (Шмидту, а за нимъ гг. Гильфердингу и Петрановичу).

Павликіане признавали Небеснаго Отца патёра імочράνιον της άνω Ίερβσαλημ (Φοτ. Η p. 148) и творца міра μπκ του πονηρου ποσμοπράτορα (Tolli p. 144, 146). Ποζετήςній быль прежде добрымь, но послі паденія (п протп πορνέια) сталь злымь: тогда-то задумаль онь создать міръ. Подробности космогонім немавёстны, во всякомъ случав, по манихейскимъ представлениямъ, міръ создань не здымь началомь, а однимь изь основь, навываемымъ «spiritus vivens» (см. Gieseler Theol. Stud und Krit. 1829 р. 102, 103). О творенім человёна мавъстно гораздо болъе. Диміургь или падмій ангель, уже низвергнутый съ неба, увидёль однажды «образъ и подобіє» Небеснаго Отца. Лучезарное видініє глубоко поразило 'его. Онъ захотвлъ, съ товарищами; создать человъка по этому «образу и подобію». Но созданный ими человъть быль такъ слабъ, что не могь держаться на ногахь и ползаль но земль, модобно червю. Тогда Небесный Отецъ, сжадившись надъ своимъ подобіемъ, послаль ему отъ себя испру жизни и создание сдълалось настоящимъ человъкомъ. противоположныя влеченія его природы обличеють въ немъ теперь его двойственное происхождение.

Это буквальное повтореніе возэрвній Сатурнинова гносиса (см. св. Иринея «Contra Haer.» 124 § 1, 2 св. Епиф. Наег 23), господствовавшаго ніжогда въ Сиріи. Сирійское-же происхожденіе основателя павлікіанства ділаеть вполні понятнымъ такое повтореміе (Gieseler Theol Stud ud Kr. 114). Св. Тромпу павликіане признавали (Фот. 1 р. 18); въ ученіи же объ искупленіи и о лиць Спасителя держались докетизма, и потому Пресв. Дъвы Маріи не признавали Вогородицей; утверждали также, будто она и послъ рожденія Спасителя имъла дътей, — чъмъ особенно сильно оснорбляли религіозныя чувства православных (Gieseler ib. 117).

Другой печальный; но неизбъжный выводъ докетизма,—это ученіе о такъ называемомъ икономическомъ служеніи І. Христа, который призрачностію своихъ страданій обмануль диміурга. Вредныя практическія слёдствія, вытекающія отсюда, угадать не трудно; одно изъ нихъ—позволительность лжи и притворства во время гонскій навлекало на павликіянъ справедливые укоры ихъ противниковъ.

Въ устройствъ своего быта, сента строго до буквы старалась слъдовать, какъ сказано выше, ап. Павлу. Посланія его были въ преимущественномъ уваженія (Фот. 1 р. 100), не въ ущербъ, впрочемъ, другимъ новозавътнымъ писаніямъ. Одни лишь писанія ап. Петра не были признаваемы еретиками, на основаніи Гал. ІІ. 11. Замътимъ еще, что сента не знала вовсе Апокалипсиса; за то въ ея нановъ было посланіе къ Лаодивійцамъ (Giesel. р. 104).

Всяную обрадность, особенно же роскошь при богослуженіи, сектанты строго порицали. Почитанія иконь гнушались, какь идолослуженія (Toll. р. 146), почитанія же креста—на основаніи Гал. III. 13 и Лук. IX. 23, объясняемых в докетически (Фот. І. р. 29). Крещеніе и Евхаристію хотвии совершать невещественно одними свящ. словами; въ оправданіе ссылались на Іоан. VIII. 10, Алт есмь вода жива; объ Евхари-

стін же говорили что Христось установиль ее не хавбомъ и виномъ вещеотвежнымъ, а одними одовами учпежденія: прічмуте ядуте и рейме от нея еси, пъ томъ же спыска какъ Аза есль жанба орцеотный, IGAN, VI. 35, (Фот. I. p. 22. 29. Toll. p. 144, seq.). Ісраркін у павликіанъ не было почен никалой. Глава секты ни саномъ, и ни чёмъ визминимъ те отличался оть простыть членовь; вой его преимущества выключались въ правъ на имя одного изъ учениковъ ап. Павла, что указывало только на образенъ, избранный для подражанія, но отнюдь не ныражало уб'яжденія въ тожественности провменоважнаго съ его прототипомъ, какъ увъряеть Фотій (основываясь на томъ, что проименованные называнись хоссой спосодог, І, р. 14. 65). Власть предстоятеля секты и его вліяніе ОСНОВЫВАЛИСЬ ЕДИНСТВЕННО НА ЕГО ЛИЧНЫХЪ ДОСТОИНствахъ. Его окружали «очисндпрас» и «чотергос»; обязанностію последнихъ было чтенів при богослуженів.

Заслуживають, напонець, вниманія еще дві особенности павликіань: они не отвергали ни брака, ни употребленія мясь, слідовательно, держались въ этомъ случат не возэрівній дуализма, а наставленій ап. Павла; въ ность бли мелочное (Toll. 146),—въ обонкь случаяхь совершенно противоположно манихейству (см. Gieseler's Untersuch. uber die Geschich. dr. Paplicianer. Tgecl. Stud ud Krit. 1829. p. 84 sqq.).

Изъ вышеизложеннаго видие, что минио-апостоль скій характеръ, ноторый старолась выдержать въ своей жизни секта, и которымъ оормулировались са ресорматорскія стремленія, быль ся главной внутренней силой и могущественныйшимъ орудість ся пропаганды. Роменія си не ослабили. Миссіонерскій же попытав

православныхъ, наяъ мы видъян, комчались явогда совращениемъ въ сресь самихъ же миссіонаровъ: столь благовидно-христіанскимъ казалось практическое направленіе секты, и такъ мало видно было изъ за него его теоретическое, анти-христіанское основаніе-гностическій дуализмъ! (1) По этой, безъ сомивнія, причинь, повъствуя довольно обстоятельно о быть селты и жизни ел членовъ, современника доволько темно ж отрывочно передають намь черты ся догматической доктрины. Трудно сказать повтому: изъ мея да родилось указанное возврбніе на ал. Павла, или же сама оне съ семего начала привилась въ этому воззржнію, нанъ виутренне ей сродному; во всякомъ случав ресориаторская роль, къ которой призванъ быль гностициямь павликіанствомь, была такъ нова, что ме легко было узнать подъ этой маской, стараго, почти забытаго уже врага христіанства.

Павликіанство, случайно занесенное въ ноловить VIII в. въ предълы Болгаріи, черезъ два въка сдълалось тамъ важивйниею причиною, вызваниею появленіе богомильства. Таже ненависть къ Православной Церкви, тъже и такъ же формулированныя нападки на одни и тъже пункты ея обрядовато ученія, наконецъ, таже дуалистическая доктрина, облеченная даже въ образы совершенно сходные между собою, все это заставляетъ признать въ богомилахъ прямыхъ учениковъ павликіанъ, учениковъ впрочемъ настолько свободныхъ и самостоятельныхъ въ дальнъйшемъ развитіи общихъ стремленій, что ихъ противники никогда.

<sup>(4) «</sup>Difficile est simpliciores ab illis in pravam mentem non detarqueri... a sacris litteris facto pracconii sui initio, profidentes opiniantur (Petrus Siculus, p. 5. 7).

не смъщивали ихъ другъ съ другомъ и даже не видъли ясно внутренней свизи, ихъ соединявшей (¹).

### IV.

# Христіанство въ Болгарін.

Вогомильство, какъ плодъ павликіанской пропаганды, явилось въ Волгаріи въ эпоху, почти совпадающую съ утвержденіемъ въ ней кристіанства. :Обстоятельства, сопровождавшія это великое событіе, къ сожальнію, были таковы, что какъ будто сами собой вызывали павликіанство къ попыткамъ пропаганды.

Принятіе христіанства вняземъ Ворисомъ было, конечно, поступкомъ, хотя нечуждымъ политическихъ соображеній (\*), но вполнъ искрениимъ и свободнымъ.

<sup>(1)</sup> Большинство писателей, касавшихся исторіи богомильства, сявдуя показаніямь вивантійцевь, склонны скорфе производить его отъ мессаліанъ, чёмъ отъ павликіанъ, и песьма мало, или вовсе не насаются вопроса объ отношенів из нему последнихъ. Таковы: Вольфъ, Валькъ, Гизелеръ, Шиндтъ, Гильфердингъ, Петрановичь и особенно Энгельгардть. Последній (Abhandlungen, р. 151 sqq), приведин всь возможныя свидетельства объ ученіи древнихъ мессалівнъ и ихъраспространенів, все-така должень быль согласиться, что это не одно м тоже съ богомильствомъ, и что нельзя указать ни времени, ни способа видоизивненія мессаліанства въ богомильство (р. 197. 202.); тогда какъ стоило лишь сравнить возврзнія павликіантства съ богомельствомъ, — и происхождение последняго стало бы вполне очевиднымъ. Свидетельство двухъ древнихъ славянскихъ памятниковъ (Сунод. Ц. Бориса и житіе прп. Иларіона Могленскаго) въ связи съ вышеуказанными соображеніями ставять, какь увидинь ниже, вопрось этоть вив всякаго сомивнія.

<sup>(2)</sup> Неудачи военныя, голодъ и моръ въ странв и страхъ предъ Византіей открыли къ сердцу Бориса доступъ проповъди евангелія твиъ легче, что проповъдникомъ явилась родная сестра князя, а довершителями ся дъла—великіе первоучителя славянъ, крестившіе Бориса въ 862 г., на пути своемъ въ Моравію. (см. Суг. und Meth. dr Slav. Apost. v. Dobrovsky. 65).

Нельзя того же сказать о последовавшемъ за темъ обращение его подданныхъ. Во всёхъ подобныхъ случаяхъ обращений массами, погда распространение христіанства шло путемъ сверху внизъ, оно, какъ извёстно, дълало успёхи столь же быстрые, сколько поверхностные и немадежные.

Въ Волгаріи не обощнось и безъ отпрытаго сопротивненія новому ученію (1); принятіе его казалось юмому воинственному народу путемъ къ византійскому порабощению. Можетъ быть и самъ Борисъ увидъль потомъ нъкоторое основание подобныхъ опасеній, нан можеть быть онь дійствительно поняль, кань трудно Византіи, раздираемой жестокими дерковными смутами, выполнить ея высокое призваніе въ Волгаріи, во всякомъ случав не ито другой, а сама же Византія натолинула Вориса на шагъ, бывшій огромною и непоправимою ошибкою: онъ обратамся въ папъ. Извъстно, на что жаловался и объ чемъ спрашиваль у папы болгарскій князь; изв'ястно, навія двиствія папы и его клира были на это отвътомъ, и почему Ворисъ былъ вынужденъ снова (870 г.) вступить въ сношенія съ Византіей. Извъстно, наконецъ, какія упорныя, безконечныя пререканія завязались по этому поводу между двумя столицами христіанства изъ за права власти надъ новопросебщенною страною. Матеріальные интересы и вопросы честодюбія, повидимому, закрыли совершенно отъ внима. нія спорившихъ самое діло Евангелія въ Болгарін-О следствіяхъ этихъ пререканій для самой Волгаріи,



<sup>(\*)</sup> Вознутненијеся бояре окружели Бориса въ собственномъ его дворић, и только его нумество спасло его отъ смерти (см. Гильеердвить, имеъма, вми. 1).

дий преуспранія ей нь кристівнотив судить не трупно. И маною, при томъ, ботатою темою должны были послужить эти нестроенія дли антиперковной проповіди павликівнства!

Еретическая колонія во Оракіи, въ сосъдстві съ Волгаріей, поселенная тамъ літъ ван сто до этого, не остансь конечно праздимить зрителемі вамім'ательствь, сопронождавшихь обращеніе состаней страны нь исповіданію церкви, глубоко ненавидим'ой сектантами. Посредствойъ ихъ-то, візроятно, діла Болгарія тотчась же стали нізвіствы въ средоточіи навликівнства въ Арменіи и возбудили тамъ небезосновательныя надеждім на возможность пріобрість секті цілую новую страну (1). И только просівіщенная, истиню апостольская дівятельность ученіковь св. Месодія, въ особенности св. Климента Охридскаго, могла предотвратить опасность, трозивтую повонасажденному въ Волгарія христівнству (2).

<sup>(1)</sup> Борисъ увъдоманать папу Николан І-го (865 г.), что въ Болгарів, произвідшваль, нежду прочинь, намой то вримнинь (ви. у Ридьфердинга, письма, вып. 1, выписку отвата папы князю, изъ «Harduini» Collec. Concil T. IX). Петръ Сицийс. (р. 3.) говоритъ, что во время пребыванія его у армянскихъ павликівнъ (въ 868 г. на года спусти после вторжения въ Волгарию папсинкъ миссионеровъ) «ab ipsismet cognovi, quod e suo conciliabulo missuri essent, qui in Bulgaria quoscunque possent a catholica religione ad suam execratam et nefariam sectam averterent», и потому-то свою «Исторію Манжіевнь» овъ посвящаетъ болгарскому епископу, «qui sancti et divini nuperque collecti gregis et princeps et pastor».—Что намиреніе павликіанъ было исполнено и даже не безъ опасности для болгарской церкви, видно изъ словъ Іоанна Экварха болгарскаго: «да сл срамляють убо вон пошибени и скверни манихем и вси погани словени, явыкъ вловарный». Слова эти взяты изъ «Шестоднева» Іоаннова (слово о 4-иъ дий). Въ сожаленію, контексть ихъ не показань Н. Пакаузовымъ. приведшимъ ихъ по рукописи (Въкъ болгарск. ц. Сумеона, 92).

<sup>(\*)</sup> Поставленный епископомъ Велициимъ, св. Климентъ избралъ поприщемъ своихъ трудовъ страну Охридскую (899 г.). Тамъ онъ

He does donomania; usponeno, canan Pressonas "Hapковь, въ числё подвиговъ этихъ святыхъ, прослем: ляеть «уничтожемі» силы богомиловь» неи истрашныхъ волковъ-мессватанъ» (см. слук. св. Сединию; скенникамь, сост. Григор. Москон. въ Рус. Вес. 1859. II, 131 и сибр. прим. 20) (!). Двятельность элихь свя» тыхь совиадаеть при томь съ: пущией во вебиь: ютогошеніять впохой жизни Волгарів. Кроив высмей слепени своего можитического могущества, Поскарія, на царотвованіе Сумесна Ворисовича, мереживали вопочой въкъ своего просъбщения и письменности. Самъ живе. эн сиби придворие-византийскую образованность прозвинили попу-греномъ, привималь въ втопъ певосредственное участіе (си. Палаузова «Вінь II. Сумесня); INDOCEBNICHHER ME ABRICATION OF CORRESPONDED зарха Іоанна ставилась вносхінючнін вы образованнаобходиль села и грады, уча народь слову Божно, и ниви повсюду ровностных учониворы, всёхы диологи до 3,500, Дур, ликь, онь собразовалъ множество чтецовъ, мподъяконовъ, дъяконовъ, священииковъ, и до 300 изъ нихъ, разослаль въ разные предълы Болгаріи (7 316 r. ox. Vita S. Clementis Epis. Bulgur Graces ed. Der. I. Miklosich, 1847).

<sup>1142</sup> (1) Служба издана по гречески въ Мосхополь, въ 1740 г., канонъ: «истреблена сила богомиловъ, истреблени стрвам лукаваго дражона... вы (святые) совершенно истребили ересь стращиных волновъ жесев. діанъ». По замъчанію г. Гильфердинга (Рус. Бес. 1859. II. 131), основаніемъ службы и сунаксаря могло послужить древнее славянск. «Житіе». Другое указаніе на борьбу св. Климента съ ересью находится въ житіи св. Іовина-Владиніра, сербо-влбанскаго живзя (Х в.) инденномъ томе въ Москономи и состеманичесть уме примую переявляу славянского повиствовами, относкирося на жачну XVI в. Вз. немъ говоритов, что царк болгарскій Січесть (888-927 сопременнинъ Іоанна Энзария) быль сооброной топ ранариствой жуво Кларситось. ele d'edipeste the espédenc tor Borigiller non Massalismes (on : unque Гильосрдинга, вып. П. Р. В. 1869. III 158 и IV. 119): Свирогольство эти въ свизи съ приведенными више спонями Энзархе/Товия видитъ овою долю энечения чумпо только вывого миски богомыювь, жегорыхъ еще не было, поставить пенения или менения.

ряду съ модинами великих отпевъ: Василія, Іония. Завтоуств и др. (1).

Но всв эти обстоятельства только на нёсколько деоятнов'я лёть задержали уснёхь еретической пропаганды, по не успъли навсегда уничтожить его возможность. Книжная образованность, привившаяся съ христіанствомъ, выражая глубокое воздійствіе его на оъдъльныя личности, жичего не говорить еще о степени пронижновенія идей ого въ массы народимя. Напротивъ того, мы видимъ (см. прим. 18, слова виз. Ісания), что носледнія, и полежка спустя после осонціальнаго принятія кристіанства, кръпко держались за свои прежиза явыческія вірованія. Посредствонъ атиль-то верованій, упорно жинучихь и въ значительной мэрь променнутых дуализмонь, родинишемъ ихъ съ возгранівни наваннівнства, последнему всегда отврыть быль путь въ укорененію среди болгарскаго н другихъ славянскихъ племенъ. Въ виду особенно упорнаго господства богомильской ереси между славянами, ученых не безъ основанія занималь вопрось о связи этого обстоятельства съ славянскимъ язычествомъ. Мы также не считаемъ себя въ правъ пройти вопросъ втогь молчанівив.

<sup>(1)</sup> Козна пресв., обращаясь из современными сну списконами, геворить: «подражайте бывшики прежде васт въ ваники сантки связыки отець и спискони, Григорія меню и Василія и Ивана и провыз... ихъ же нечам и скорби бывшых о людехь ито испов'ясть?...
Педражайте Ивана просвитера новаго, его же и оть васт сантки мнози внають, бывшаго пастука и засарка, иже въ земли болгарьстай» (Прав. Сб. 1864. VIII. 424—425). О богатетий богословско-омлессеской учевости Ісанна си. Калайдовича «Ісани» Ви. болгарскій»,
1826, и Палаукова яв'якъ и Сумеска».

## ٧.

## Языческо - славянскій дуализмъ.

Христіанство застало языческо - славинскій натурализмъ въ томъ переходномъ состоянія, когда живыя, подвижныя одицетворенія природы, соеданныя: поэтическимъ творчествомъ народа, не успали еще окаменьть въ истуканаль и храмаль съ иль принадлежностями. Ни число, ни свойства и карантеръ свавинскихъ божествъ до сихъ поръ неизвъстим съ сърогою точностію. (Говоринъ о южныхъ слававаль; реянгія балтійск. славянь, благодаря посторовнему вліянію и продолжительности своего существованія (XII в.) достигна замъчательнаго вившияго развитія, см. Гильфердинга «Балтійск. Славине»). Скудость историческихь свидетельствь на этоть счеть приходится восполнять. лишь предположеніями, основанными частію на силодогических соображеніяхь, частію на остаткахь старины, сохранившихся въ современномъ быть славамских писмень (см. Эрбена «о Мисологіи Славинть», Рус. В. 1857 г. IV и Шеплинга «Мисы Скавии. Древности»).

Несомивно, впрочемъ, что славяне, чистые натуралисты въ религіи, не могли избътать въ ней дуализма. Боготворя добрыя благодітельныя силы и явленія природы подъ именемъ Святовида, Крака, Балбога, бывшаго олицетвореніемъ творческой силы свята и теплоты, они признавали въ тоже время, рядомъ и въ постоянной борьбъ съ нимъ, противоположное божество мрака, холода и смерти; Карачуна, Чернобога, Чорта. Какъ одицетвореніе двухъ противоноложныхъ

сторонъ одного и того же великаго явленія-годоваго солнцеоборота, олицетворейнаго въ свою очередь въ представленіи верховнаго бога Сварога, божества эти относились въ последнему, какъ понятія ему соподчинешника. Это были Оварожичи, п. с. дети одного и токо же главиого бога, по обравному выражению мародией семтавів (см. Эрбена «Мисскогія», Р. В. 1857. IV. 113). При всей неясности предмета, объ основнамь параптерь этихь верованій можно сказать полежительно димів то, что это быль дуеливир не строгопосабдовательный, не абсолютный. Заое начало, когь и въ безпрестанной борьбъ съ добрымъ, не имъло самостоятельности и самобытности. Самое представденіе объ немъ не имбло даже той степени отчетанвости, жекую мы жидимъ въ противоположныхъ ому оницетвереніямь: Чермобовь нан Чорть быль одиновь въ своеть претвъ, а добрыть божествъ было пълов новольне и прини рой. Единственное историчестве нивостів о презвичайном почнанім славливми Чер-Hecops Herszeibretz, tro Hohrtie o ment yetshobilioch и развилей опончательно въ довольно позднее уже BROWS W INDIFFORM BE GOOD BRISHIS. XDECTRECKARD YESнія о дьяволь (1). Живой примъръ подобнало вліянія

<sup>(&#</sup>x27;) Свидътельство это принадлежить Тельигольду († 1170). Воть чие гонорить онь вы слові «Сытоп: Slawor.» р. 135 ed 1659: «Ель аніем Slavorum mirabilis error; nam in conviviis et compotationibus suis pateram circumferunt (здравица у юж. слав.), in quam conferunt, non diesm conferent (здравица у юж. слав.), in quam conferunt, non diesm conferent (здравица у юж. слав.), in quam conferunt, non diesm conferent (здравица у юж. слав.), in quam conferunt, non diesm conferent (здравица у юж. слав.), in quam conferunt, boni salitest et mali, emnem prosperam fortunam a bono Deo, aversam a malo dirigi profitentes; ideo etiam malum deum sua lingua Diabol sive Zcernebog, id est nigrum deum appellant "Unter multiformia autem numina Slavorum propollet Zvantawith (Сътавидь)». Положеніе чернобога, но этому свидътельству, довольно загадочно. У Бога добраго, единаго—по свидътельству Прокопія (de bello Goth. III. § 14 р. 334 Веп) четь цама семъх божествь, укравляющих по раму овоскі

представляющь и фисторыя ныце, существующіх народныя славанія славань, въ которыхь христізцскими представленіями и именами (Ботр и лідволя) обдечены древне-языческія возаржнія на взациодайнтвіе добраго и злаго начада, на ихъ совийстное участіє въ созданіи вселенной, земли и разныхъ принадлежностей ея (см. Эрбена «Мисол.» 101 и Максимовича «Годъ русскаго землекальца» Р. В. 1856). Очевидно носла этого, сколь внутренно-близки и взадино-притажимы могли быть подобныя возаржнія съ ученісирнавликіанскимь. Недаромь экзаркъ Іоаннъ ставиль «ноганое словенство» на одну степень съ «сквернымъ манихействомъ»; это были срюзные, сильные своею взаниностію враги христіанства.

Воздъйствуя на сяввянскія дуалистическія воззрънія въ смысль окорчальнаго ихъ выясненія, давдикіанско-дуалистическая стихія съ своей стороны восприняла отъ нихъ нъкоторыя черты, значитадьно измънившія ен карактеръ; смъсь эту мы находимъ въ догматико - минологическомъ ученіи богомильства, въ его неогоніи и космогоніи. Славянскому вліянію приписываютъ именно смягченіе первоначальнаго дуализма павликіанъ (Петрановичь, 40), хотя собственно говоря дуализмъ этотъ навъ мы видъли никогда не быль строго абсолютнымъ. Матеріальные же слъды этого вліянія, дъйствительно, представляетъ бого-

развыми частями міра. Чернобогъ же стоитъ совершенно особияюмъ. Но христіанское его названіе (діаволъ) не доказываетъ еще его христіанского происхожденія, какъ утверждаетъ Гизелеръ (Theol. Stud. 1837 р. 359), а показываетъ только близкую соприкосновенность этихъ двухъ понятій, всявдствіе которой языческое кум чернобога (чортъ) усвоено христіанскому понятію (дъяволъ), а это последнее было перенесено на перваго.

мильское ученіе о двухь сынахь Вожінхь, представителяхь двухь начадь, добраго и злаго (Psell. p. 3. Козма Пресв. V. 100).

Противоръчивыя показанія о свойствахь этихъ двухъ сыновъ (Козма: «Христа творятъ старвишаго сына, меньшаго же діаволь менять»; Пселль-наоборотъ, t. с.), даютъ право догадываться, что богомильскія представленія объ нихъ и объ отношенія ихъ въ Отцу и между собою имъють только случайную, и потому весьма неточную аналогію съ евангельской притчей о блудномъ сынь (Козма Пресв. 1. с.), и собственно представляють отголосовь языческихь върованій славянъ о Вълбогъ и Чернобогъ въ ихъ отношеніи въ Сварогу. Это ясиве увидинъ мы при изложенія ученія Вогомиловь. Въ заключеніе же еще разъ повторяемъ, что предположение связи между богомильствомъ и славянскимъ язычествомъ-далеко небезосновательное предположение (срав. Гизелера «Uber den Dualism. dr. Slav. Theolog. stud. > 1887. Hef. 11).

Свящ. В. Левицкій.

(Продолжение будеть)

# O EANHOBBPIN

(по поводу современных толговъ летературы).

Въ прошломъ году въкоторние московские газетами былъ возбужденъ вопросъ о единовъріи. Дъло началось, какъ это часто бываетъ, съ исключительныхъ замътокъ о взглядъ на единовъріе православныхъ, единовърцевъ и раскольниковъ, но потокъ, въ слъдствіе особеннаго рода обстоятельствъ, принало такой оборотъ, что правильное ръшеніе вопроса о единовъріи было привнано Москов. Въдомостями «великимъ вопросомъ кашего времени».

Танъ какъ единовъріе, по мъстимъ условіямъ нашей церкви, дъйствительно составляєть предметъ первостепенной важности, то и мы съ своей стороны ръшаемся спазать о немъ итоколько словъ, именио о тъхъ сторонахъ его, которыя, по митию пачана, недовольно разъяснены церковію и возбуждають разваго рода недоумбиія, какъ въ православныхъ, такъ въ единовърцахъ и раскольникахъ. Но прежде, чъмъ приступимъ иъ дълу, считаемъ не иншиниъ познавомить читателей съ тъми обстойтельствами, которыя подали интературъ поводъ загронуть етотъ вамный вопросъ.

Въ 14 № Соврем. Лътописи за прошлый годъ г. Субботинъ помъстиль статью: «о предположеніи учредить въ Москвъ братство для содъйствія ослабленію раскола и возсоединенію раскольниковъ съ православною церковію». Въ этой стать достопочтенный авторъ, высказывая радость по поводу того обстоятельства, что въ числъ учредителей братства значительную часть составляють лица, принадлежащія къ такъ называемой единовърческой церкви, выразиль въ тоже время сожальніе о томъ, что «у насъ еще досель не установилось правильнаго понятія о одиноварія и объ отчошенів его къ православію», 970 «досель още не вислет совивно, что единовтріе есть таме единая вёре и что вся сущность различія между единовърческою и православною рессійскою дерковію, заключаєтся въ обрядів, въ томъ, что первая унотребляеть въ богослужения такь называемыя старыя, или, правильнее, старопечатныя вниги, а посвъднят-соборна исправленныя по греческимъ в древнвишимъ славянсиимъ». Продолжая развивать чуже нысль, г. Отботинь съ сожальнісмь заматиль, что віцевониць столинго столинго столинго столингова чэть-то отдыльнымы оть православной церкви и срявинтельно съ нимъ намодитъ въ этой последней разими несовершенства», — такъ равно и «бриышинство православныхъ въ свою очередь мало отдичаетъ единовъріе отъ старосбрядотва, яля же видить въ нежъ foliko, upudhumenie ku ndabochabim, a no emmetso оч нимъ и, что особенно малко, возгрънія такого рода поддерживаются даже ибхоторыми жев высших представителей православного духовенства», и при этомъ г. Субботинъ указаль на вятскаго преосвяшеннаго Анолюса, который, какъ сообщено было въ
Витекихъ епархіальныхъ видомостихъ, «при обогриній
единовирческой церкви, въ присутствіи единовирцевь,
обънвиль по одному случаю, что единовиріе есть
только ступень въ правеславію». «Если танъ, замівтиль при этомъ г. Субботинъ, то значитъ, по миницію
преосвищеннаго, единовиріе есть мінчю переходнов,
ничто среднее между расколомъ и привоспавісить,—
ни расколь, ни православіе, какъ дийствительно и
стараются представить единовиріе раскольники, стали
въ укоризну ему, эту минимую неопредвленность его
положенія».

Въ отвътъ на такое заизчание, въ 123 № Москонских ведомостей появилось сообщение изъ Вятин, въ которомъ, разъясивъ случай, о которомъ неопределенно было упомянуто г. Субботинымъ, и сказавъ, что преосвященный Аполлось не употребляль выраженія: «единовіріе есть только ступень въ превославію», а заметиль только православному, просившему у него позволенія перейти во единовёріе, что «желаніе его не основательно и не уважительно, потому что православная церковь только по духу мира и любри терпить въ единовърческей церкви накоторые обряды, снисходя въ немощи лицъ, издътства усвоившихъсебъ оные», неизвъстный авторъ въ тоже время старается доказать, что «совершеннаго тождества православія съ единовіріємь вь отношенів въ исповъданію христіанской истины вътъ въ дъйствительности», что единоваріе не обладаеть «истиной вселенскаго православія» наравив съ церковію православною, что между нимъ и православјемъ есть равличіе и оно признано вакономъ и что, следова-Христ. Чт. № 1. 1870.

жельно, г. Субботинь недожно передаль фокть, сообніанный Випакими спархіданными какомостими и нодержій поножь яз спору, или по прайнай мара неправильно осимолить спо, и что папонець сочношеніа православнымь къ адиновар́цамь, лакое желасть опущить г. Субботинь, не согласно съ правилами мигропомить Пладона, Высочайме утвержденными, при открымин въ Россім единоварнеской перивк».

и Само вобою разумается, нто пакое вообщение изъ Вашки не могле остаться берь отвъта со сторовы г. Оубботина. И дъйствительно въ 21 № (отъ 8 іюня) Современной летописи является статья, подъ насванісмъ: «місколько слоть о единовірім въ отвіть на вовреженія изъ Вични», въ которой досропочтенный ежгоръ съ одной стороны защищееть свой вериярь на единоверів, на основанім правиль митрополита Платона, съ другой-старается долазать, на основания выше приведенных нами выраженій Велопаго сообщения будто авторь его допускаеть различие между православіємъ и единовъріємъ нетольно нь обрядь, но «въ сямомъ православін, въ самомъ испов'ядамін православной въры», и мъ нонив концевъ г. Субботанъ товоритъ, что если преосвищенный Аповлесъ • отказаль... православному нь правъ перейти вы единовріє, изслюдовин преднавничельно, подиль ли опъ дотой ве превосивную церковь и принамаль да си таннотва, въ таномъ случай, онъ поступнив вполнъ согласно съ букоой закона, въ противномъ случаль онь поступить несправединю. Всобще же, по живмію г. Субботина, «безусловный, рэшительный отнать православнымъ присоединяться пъ единовърно не можеть быть принять постояннымь правиломъ, ареничальный аналумине. Анальный протоков в стана в стана протоков в стана в

можимър, но жрейней жрор из жий исключения и от при при предости на предости

Неско-совения напачерния продъл Москованія вфиот мовен», (пр. 131 ж. отр. 118/ іюня), праприлісти Стобоо тиче подъ свою вошить подбить подка домания в **инино совинтьен, інфонка: серьенных демёком**ы ос**вие** ченія обрада івч ідёдё. Вёры, "Уже нёры і рёчя (опоружу менвода, менфилапатындоромены, арожавы, окине тов...юмире, от обідення в се проходен фиринствооводи называется, что, только благодаря, неподавдеватольчости вакона, съ допущенісмъ, единорарія, удержань вопрось с лемь, можно и и и въ канри случалищ чри, коникъ усновіяхъ кожно донустить переховь, изъ православія на адкнорерів, дана будто можета. быть ржчь о переходъ тамъ, гдъ признано подпос, единство въры. Въ завлючение ответи реданция Московстихъ въдомостей говорить сдадующее: «дабы держовь, домустившая единовіріє, пришла въ нольое согласія съ собою, необходимо, чтобы исчения и, самыя памь въронсповъднаго раздичія между правосдавісмъ и сдиновъріемъ, чтобы единовърія признавелось внолню правосланіску и чтобы исчезь памий вопрось о цережодь изъ одного въ другое, какъ въ одобую первовы. Тамъ не можеть быдь рвчи о перехода, гда нать разинчія въ исповъданія въры. Каждому доляно быть предоставлено постинать ту или другио дервовь, кака

предоставляется жаждому посъщать первы разныхъ приходовъ. Только при этомъ условін будеть доститнута цваь, предпоставлениям при учрежденім единоверія, только при этомъ условій она станеть вполив правдою, поторая сохрушить раскомь въ самомъ источникъ его и съ тыкъ виветь возвысить карактерь православной церкви въ ся вселенскомъ значения. Обрядъ перестанетъ быть предметомъ религювной распри. Все грубое и невъжественное въ церковкомъ быты, предоставленное самому себь и лишенное дука, не можеть держаться и скоро уступить место кучмену разуменію. Вившніе порядии и самме богослужебные тексты требують очищения и менравления не въ одномъ единовърів. Дълу исправленія и очищенія предстоить обширное поприще и у насъ. Но велинить пріобратеніемъ было бы признаніе и оправдаміе на ділів той великой истины, что кристівнская церковь въ существъ своемъ мометъ оставаться ненобъявною, при полномъ разнообразіи обрадовъ в ферковнаго быта. Не въ этомъ ли состоить великій вопросъ нашего времени»!

Танимъ образомъ, какъ видно изъ всего сказаннаго, главныя педоуманія въ вопросъ о единовъріи, моторыя, по мизнію московской печати, досель не уменены и не рашены надлежащимъ образомъ, сводатся къ тремъ сладующимъ вопросамъ: отличается ли единовъріе отъ православія и чамъ именно? можно ли дозволить свободный переходъ въ единовъріс изъ православія, какъ дозволенъ переходъ въ него изъ раскола? можно ли, наконецъ, думать, что подобное дозволеніе, или другими словами: признаніе единовърія полимът православіємъ сокрумить расколь въ самомъ источника его? Раменію отиха вопросова мы: и посвящаемъ настояную статью.

Первый вопрось относительно единовёрія, который им предположили рёшінть, состоить им слёдующемь: отличается ли единовёріє оть православія и чёмь именно? Но прежде, і чёмъ будемъ отвінать на этотъ вопрось, считаемъ не лишнимъ обративь внималіе читателей на слёдующее обстоятельство, имеющее, но пашему мижнію, важное виаченіе въ разсматриваемомъ нами предметь.

Подъ православіемъ въ общемъ смысль, данъ это извъстно всякому, разумъсяся не одно кристіанское въротчение, не теоритическия только истины въры, не основныя только начала христіанской жизни и правственности, какъ они изложены въ словъ Вожівиъ и установлены апостолами и вселенскими соборамино и тотъ, въвани сложившійся, строй церковной жизни-визинего богопочтенія, обрядоваго богослуженія, церковной дисциплины, какой существуеть въ изстолщее время въ церкви православной. Эта последняя сторона православія не составляєть существа діла не касается сущности православія, но и не до такой степени изловажна, чтобы можно было не обращать на нее вниманія, или считать ее безраличною. Церковь православная, храня неизмённо догматы вёры и основныя начала христіанской правственности, какъ святую, непреложную истину, въ тоже время заботится и о томъ, чтобы и вившияя жизнь ея -- обрядовая, богослужебная, дисциплинарная вполнъ соотвътствовала ея внутранней истинь, была по возможности точнимъ выражениемъ того образа здравыхъ словесь, который составляеть основу православія. На

этомъ основанія, строго различая рогивство віфен в правила правственности отъ обрадовы богосвущения и порадковъ прриовной дисциплины по считал первые тиминии, всихивнении и необлодинии для спасонія истинами, а вторые -- второсчененник, усоверпинощимися и номогающими спассию вырующихы, чержонь праносканая на теме вреши истив дееть значеніе пристівнской исчини (въ общенть симсив) и тольно того, ито следуеть межны въ совожумности, содержимымъ ею, истинсмъ-догментичесникъ, правственнымы и обрадовынь, считаеть своимы сыпом'ь, — вножна превосиваниям. И така поступаеть цермовь не истому, чтобы образу, богослужебной бульв усвонав существенное значение вы дель веры и спасенія, но для того, чтобы върующіе въ Господа намето Інсуса Христа были, по апостолу, не только amsednegation as mone are, besimble n as mos are weски, по и тожде злаголами вси (1 Кир. 1, 10); чтоon heb taka es cusenan Bora ne todenc sommune сердцемя, т. е. согласными исповиданиемъ, убъщемісять, вирой, по и едиными устами, т. е. одинаковыда священными ивсиями и словами. Вирочемъ, Take Kare be ocnobe Ramparo Corocaymechare yeraповаенія, существующаго вы церкви, лежить какал либо вбройсповбдная мысль, то церковь, строго говоря, и не можеть смотрыть безразлично на самые обряды. Справединво заботись о'томъ, чтобы мысль върующихъ была православна, пона не женве справедливо можеть и должив желать, чтобы и обрадъ воздожно-точно выражаль эту мысль. Этою-чо забо-- тою церкви о точномъ соотвътстви обряда правильному ученію віры преосв. Филареть, житрополить

носковскій и объяснять, какъ шавістно, строгоє отношеніе Мосмовскаго собера 1667 года нь тімпь; обрядовымъ погріннюстямь, котория съ укорствомъ защищанноь приверженцами старины (Бес. нь глаков. старообр. 1844 г. стр. 117—118).

Сказаниаго нами достаточно, чтобы можно было безь веякихъ медоразумбий отвібчель на вопросъ; отинчестся им единовъріе отъ православія и чемъ именно? Что единовъріє не одно и ложе съ православісиъ, это, нажется, не требусть наканих допозательствъ. Стента православному побывать въ единовърческой перкви, чтобы окъ могъ видетъ, что форны вижиняго богопочтенія, или богослужебныя обряды, перкви единовърческой во многомъ отличаются отъ обрядовъ церкви православной. Томе самое говорить и провосдание устами своего святителя, интроновита Платона, Высочайне утвержденных правила котораго, но сознание самаго г. Субботина, состави LEIOTE «PERBEGG E HOTTH CHRECTBOHEGO 36EOHIGO OCHOваніе для правильнаго рішіснія вопросовъ о единовірів». Въ миниін, поморов счель нужными ирисовокупить жь пункчамть о сдиновіфій повойный святитель, прямо говорится, что церковы, допревая единовърје и дозвоина единскърнами употреблено техъ обрядовъ, которые признаны его непревильными, сдвлала это по снисхождению на нимъ и въ той благой надаждё, что «таковые со временем» Вогомы просийтитои и ни ве чеме ве неравнотвующее се церковно прімінуть согласіє». А если тамъ, то учверживать, будто нежду православіеми и единов'юрієми м'ять различія, будто единовёріе есть «виозий правосиввіє», наи видъть въ мент не приблежение тольно из правоставно,

в «единство съ нимъ» значить, по нашему мижмію, закрывать глаза отъ очевидной истины. Правда, въ томъ же кавнін митрополита Платона говорится, что самое желаніе старообрядцевъ имъть правильно рукоположеннять сващенниковь «човочения» офразомя нхъ съ церковію сближаєть, нли паче соединяєть, а «слова: соединеніе, единство, равенство, поляое согласіе, по вамінчанію г. Субботина, противорічащими признаны быть не могуть»; но выраженіе: «довельнымъ образомъ», употребленное митрополитомъ Платоновъ въ приложени въ единовърдамъ, уже ясно показываеть, что соединение ихъ съ церковию, но имсли святителя, есть не полное, не совершенное, и что, следовательно, если между словами: «соединеніе, равенство, полное согласіе» и нать противоржчія, за то изть между ними и полнаго тождества. «Сосершенное соединеніе» съ церковію, по слованъ митрополита Платона, бываеть только у тыхь старообрядцевъ, которые, «Богомъ просвъщенные», обращаются къ православію и вивств съ твиъ оставияють «пограшности, оть нераданія и неванества взошедшія въ прежнія церковныя книги», признанных нерковію неисправными.

Итакъ, что между православіемъ и единовъріємъ есть различіє, это выше всякаго спора. А если такъ, то мы не находимъ ничего страннаго въ выраженія «Вятскихъ епархіальныхъ въдомостей», что «единовъріе есть только ступень иъ православію», противъ котораго такъ вооружился г. Субботинъ. Употребилъ им это выраженіе вятскій преосвященный въ бесъдъ съ православнымъ, просившимъ у архицастыря позволенія нерейти въ единовъріе, какъ заявлено было

объ втомъ «Вятении епархівльными, въдомостяни». (1867 года № 18, стр. 549), ман не уновребиль, какъ увъряетъ въ: егоиъ сообщение: изъ Вятии, помещенное. въ № 123 «Мостовскихъ въдомостей», и сами «Вятсвія спарвівльныя відомости» (1869 г. № 12, одр. 265), для нось вто но важно; дело но ве липе, а въ самомъ. выражения, которое нодало г. Субботилу поводъ къ нареванию на православнаго епискона. Ито же? можно жи сказать о единеварів, что оно есть только опупень къ, православно? «Никио, конечно, не будеть отвергаль, говорить г. Субботинь, что доложение стоящаго на, CTYTICHE, GOLMONCTBYRDIGATO HIE MORRETLOS, No. RCDXY4, или опуститься къ нису, есть положение перехедное, неопредълениюе, неръщительное или что если одиновъріс въ саномъ двав соть только ступень въ правослевію, то оно должно быть признано чемъ-то переход. нымъ, среднимъ ментду расположъ и православјемъ,-им расколомъ, ни мравославісмъ, пекъ действительнои стараются представлять единоваріе раскольнява, стави въ упоризну ему оту мнимую неопределенность его положения. Если бы мы думали только играль словами, въ такомъ случай заметили бы, что единовъріе, такъ какъ оно единовъріе, есть дъйствительно ни расколь, на православіе. Но вопрось, о поторожь идеть рычь, такъ вамень, что шутки — въ сторону. Г. Субботинъ въ выраженіи: «единовъріе есть только, ступень въ православию» видить что-то переходнос, неопредъленное, нерешительное, и не доволень отимъ. А развъ митрополить Платонъ, говоря, что единовъ. ріе допускаєтся церковію въ той благой надежді, что. «тановые (т. с. единовърды) современем: Вогомъ-IIDOCHDTATES I HE BY TONY BY HEPREHETEIDIRES OF

церковин пріндунь согласів», обрежаль единскарцевь на невероную устойчиность, на выворую поподвинhooth?" Pauss for me enterest, santuas, tro rocks какъ «ничеторые» отв старообращиеми «Вогомъ аросмытенные восершение соединиотся» съ периовно, одиноворим только «досольными : образоми оближаются, MAN HATO COCAMINIOTORI CE HOD, HO PRASEBBADE MR TO: The high chie copacien carrate mere de nominipemin сы церковію, чтобы «совершенно соединиться» ней? Напрасно т. Субботить спущванся выражениемь: ступень правоскавию». Во первыкь, слово: окуполн не всегда указываеть на то, что находищися na hor chine hen number topo, no tory ond идеть: часто ступени находятся на одной горизон-TERBESS THERE IN TOJURU HOROSEBRIOT'S COJERNO HIM меньшую степень резетонние немодищегося на немы отъ того фредмета; из когорому ведуть: ступени. А разотонніе единевърдень от правослажной першы ясно обобначено мигрополичомъ Платономъ, сказавиний, что они только «довольным» образонъ», в не «совершенно» сбанжаются, нап соединяются сы церконію. Во вторыкъ, если бы и допусиять, что ширажелісыв: «единовиріе есть ступень» вы православію» THE STEER OF HE TO, TTO HOPBOR HIMSE HOUSEHERD, разышовно не справодино въ том смисль, что кни-I'M, KOTOPHIA YHOTPOGRATOTE CHEROEDPHIA HUM GOTOCLYжемій, ментье совершенны, чвить тв. чакія употребласть церковь православнай, что обряды, когорые содержать единовирам, мение правильны и древны чень обрады нормый правоставной, — вы чень совивесси и сими и Субботими? А посла втого «сожальть» с тель, что нодобави эмражения вмеказминяются, значить, по

RAMIERY' MEKNIS, "TO "REISANCE" "REP T PARIFERANCE APPEND фирминам дин император и в подобили и и прединения пред цихр де обращий **пх**рч **се: 1.10 се**ч испобиваний инивманій бідиноморрані змачины і викової і рексомощикаль і чена емориры понятія бот этемня придавнь початорог hate mb, har-leatheant over effectively indicates and constant будуб прополиценный живопоскандынайны обыше BEHRE''CCES' FORLED CTYREES WE AS BOULARDED PROBLEMENT сия существенное разметь пому праносимые и оди-BERGE - CERTAIN PHILIPPE - LEGEBRANDE - LEGE извинительную, помына пределенный помыный Chinchel butter better under Chord and, we attended so пиме сарбания, з но прособра прособо се и прособра скія видбиобтич, а равно чи го **Суббоч**инчу павн**явана** odparetts Benderal Ker eghkobbpiet tehnuten udpaobed nbrotophia netoinocta oophioemi eanichemb it ne иощи» («Витск. спарк. выд.» 1867 г. № 18, 6464 549).

И такъ, повторяемъ, что единовърйе отличаетем отъ православій, вто не можеть быть предменовы спора. Въ чемъ же состойть это отмичет Прамой отвъть на этоть вопрось находится въ 3 нумите предменовы виль митрополита Платона, гдё сказано, что чтота въ инитахъ, мяй (единовърцами) употреблюмыхъ, и находятся нъкоторыя потрышности, но не въ суще ственныхъ върй догистахъ, а въ словать и обрачать». Такъ, мы должны прибавить, смотрять из отличе единовърія отъ православіть не понімасть, на основать канталь доминать по не понімасть, на основать канталь доминать православнихъ не инфетъ православнить пониті о единовъріи и объ отношени его йолириновины, страто православнихъ не инфетъ правильныю пониті о единовъріи и объ отношени его йолириновины, страто

оно нало опинаюти одиновараю оть отвреобрадчество», Вирашеню «Виксими» снархівльники» задопострям сединоварію вонь только стрпавь на православію» не мемети слушим достатопили», основанісму для ракове упрака православники. — и мотому, что такинъ 
вирашенісмъ, нама міх уще реворили, опредаляєтся 
только дабетивнейное описненій, на вакона единоварію налодичає на православію, — и поному есебенпо, что возграній «Витання меправильных» надомостай», веле бы они были и меправильных пельзя привисневан «большинству» православных пельзя при-

.: Пропрад жель бы вы подгворждение спроредливости впрева правоскавным оо оторожы в. Охобожна за -игто ото ж відбаснико ими оікиминов вонавивасния. чів от православія, сообщеніе изъ Вятки, пом'ященное въ 123 № «Московских» въдомостей», разъясняя ви сдеттва ватоворно и опроворгая витиль на него р. Субботина, утверждаеть, что «въ дъйствительности нать совершенняго тождества православія съ единовъріемъ въ отношеніи къ исповъдамію дристівненой истины», что единовіріє «не обладаеть въ равной мірів сь православіемь истиной вселенскаго православія». Но, по нашему мивнію, только одно жоленіє видёть въ этихъ выраженіяхъ не то, что въ HATE SARIDUACTCA, MOMET'S ASTS OCHOBANIC RE MAICHA, будто сообщение жаз Вятии признаеть отличие единовърія отъ православія не въ обрядахъ только, а и «Въ самомъ исповадание православной стры и вселенскаго православія», какъ утверждаеть это т. Субботимь. Во первыхъ, въ сообщения нътъ ни одного слова о въръ, или о догиаталь въры, и говорится тольно со крнотівнокой нетинь, объ истинь, вселенcnaro mpasocansia». A sero randa officia depassanti выражения, подъ которыя метно подходить не ченькодогматы вёры, но и обряды. А что именно эт чосабднемъ смисав употреблены въ сообщения мес. Вятки указанныя выше выраженія, это видае шеч доуч TEXTS MÉCÉS TOTO ME COCOMENIA, THE INSUED TODOSTON. что преосвищенный Аполеось признали межале православично перейти въ единовъріе че основатель нымь и не уважительнымь, потому что превославная держовь только по духу мира и жибви теринть вы единовърческой церкви излоторые обрабы, смисходы ить исмощи лиць, издитства усвоившийть собъ оные и придажнихъ имъ особенно и существенно вамное значеніе», - и что самъ авторъ статьи: «обобранів Вятской епархін», передавая бесёду прессыященняю сь православнымь, просившимь позволенія мерейтя въ единоверіе, употребиль выраженіе: «единоваріф есть ступень къ правослевою тольно въ симске «мемощи, обпаруживающейся въ крайней привизанисски единовърцевъ въ такъ называемому стирообрядству»! Эти замечанія ясно показывають, микь мужно поканать выраженія, что между единоварість и православіємъ нать «совершенняго тождества въ отношенім къ исповіданію христівновой петины», нам что единовёріє не обладаеть наравив съ православість систиной вседеновато православія». Сознасися: выраменія, употребленныя въ сообщеній изъ Вича, прайне не точим; но, по суду христіанской и даме просто гранцанской правды, въ такомы смучай скорве нужно было тогмонать ихв въ пользу автора сообщенія, чемь въ обвиненіе его; и этоматемы бо-Pro Applia bed amenia poro me cootinenia meno

увая ы волен (жаб пресви в гр., е второ и подъ пировемъ, «УДЯотавистой інотичну, пли кистины восленского, правоставия, по и сбия м. А что висомо в ставить ставить RHETOTO, ATREETPHOPPASSIERDE 11 ACHOBRETO LE REBESSE : , вирежения витепато, сообщонія ще описть прободивания вінежения зв-оч-правани вырошеніями, вы прид походящимися, п. а претът имениот из преблетъз прступаръ, зараная, гермет жылық дерериненце. Аревинана Мадрарова: по: наг. **шему нафа**но и п**оно**висимо писамо, отр. конторста прад смотръдъ на нихъ безъ всякой предзанятой мысика че: монуть, приводить вы тому, завлючению, какое вы-тей: но : расколу: Г. Субботина синщаеть до достою тельство, на чемь ввторь сообщения жев Вятки обря--дайды жү ке керекерек, орын айын жерекереке айын жерекерек, кырын ж мериын одинорфриами, назваль, «истиной исолонскаго превоставів и преводения, профенения преводения профененция преводения профененция преводения прево Суббатина, привется мысян, будто единоварци; «поградивин две сомой рарам. «Хжели составитель сообиценія іне. 2006 развиль, замінасть іг. Субботинь, на женую бълстванную участь обранаеть онь влинонаріе. торь ірішитально утроримая, что оро не вполив облавасть пстиной воспановыго правослами, что одно ш.:Поще, погращветь ра самой врра, и въ каконъ спроиномъ, исполнаниомъ, прогиверачія, положенія -дан пресъ это сема праводлавная россійскай церковь, привисвищем веконными и превитенных сущесо оривод, си:..eto:/bemarhuqu: "Riquedhuge...фіномочто собою, адиненіе, померое и поддерживаеть, постоянимир общениемь въ тамиствахъ, в во то же время

овато бы непризнания, единовтрія, видина правосаввно исповыдующимъ христівнскую истину»? Напрасно, повторимъ длять, безпокоитъ, себя г. Субботинъ касательно мнимо бърственной участи, единовърія н видить противорние, тамть, гді его вовсе піть. Подъ пренекъ христівнской истины, которой, по сдо: вамъ сообщения изъ Вятки, единоварцы, не исповадують наравив съ правоснавісиъ, разуньются, какъ мы уже говорили объ этомъ, не одни догияты звары, а и обрады. А что это такъ, ведно изъ саныхъдуньтовъ о единоварія митрополита Пдатона. Въ помашениом в вонив пунктов инфији свигитела говорить, между прочимь, сивдующее: «дерковь все тщеніе и ревность придагала къ приведенію на путь межины отторгинися отт. нея, и для того издани чиогія книги, въ конхъ явственно и доказадедьно повызано и заблуждение отторгшихся и помурущиесть отъ нередінія и невіжества, взошедшія въ прежнія церковима иниги, и какъ скодственно съ греческими и ставинскими чревними книгоми тогратности исправлены, и что таковымъ образомъ исправлениня винги въ нашей церкви православной употребляются, и котя и ныий не можеть быть о дсерь тому циян деркви мысль, разва каковая сю доссив за исмини призиена и признантся, однако перковь ико пинть сердобольняя, не видя въ побращения отторгщихся отъ мея великаго услаха, резсудила за благо учинить ифиоторое, данавниъ нь невыдыни погрыщинин снисхождения т. с. допустила такъ навываемое одиновъріе. Если эту тираду перевесть на болье поилтную рачь, то выйдеть сладующее: отаробрядцы, рас тующіе за старыя жниги и обрады, погращають;

истина только на сторонъ церкви православной, которая употребляеть книги и обряды исправленные; но такъ какъ старообрядцы держатся неправильныхъ внигъ и обрядовъ по невъдънію и такъ какъ эти обряды не вредять существу въры, то церковь, признаван истинными только содержимые ею обряды и иниги, дозволиля однако же и дозволяеть твиъ изъ старообрядцевъ, которые чрезъ принятіе правильно-рупоположенных священниковъ сближаются, или соединяются съ нею, - употреблять обряды неправилы ные въ той благой надеждь, что «тановые современемь Вогомъ просвытится и им въ чемъ въ неразнствующее съ церковію пріндуть согласіе», т. е. окончательно вступить на путь истичны, поторымь идеть церновь православная. Танимъ образомъ, по мысли 'церкви православной, выраженной устами митропоинта Плагона, единовърцы дъйствительно не одинаково съ православными исповъдують христіанскую истину-обрядовую, и въ этомъ случав вятекое сообщеміе не сказало ничего новаго, а тъмъ болье «бъдственнаго» для единовърцевъ.

то Если же у кого возниннеть неудоумъніе, почему вы сообщенім изъ Вятки обряды православной церкви, не принимаемые единовърцами, названы «истиной оселейскаго православія», —и на это недоумъніе можне дать отвъть вполнъ удовлетворительный. «Вопросы, скажемь словами преоси. Филарета, митрополита московскаго, голось потораго, по словамъ т. Субботина, имъетъ несомнънную важность въ дълакъ церковныть, вопроси, какъ должно преизносить въ перкви славословіе Тріупостасно- му Вогу, относятся не до одной церкви россійской,

но до всей православной цериви вселенской: пбо престится и ноють алимуја не въ одной цериви россійсной, но во всей церкви вселенской» (Бес. къ глад. стар. стр. 112-113). А если такъ, то что же удивительнаго и месправедливаго будеть, если ито скажеть, что единовъріе, не принимающее ни тросперстія, ни трегубой алмауіа, не обладаеть наравив съ православіемъ «истивой вселенскаго православія». Это не то будеть значить, будто единовърщы «погръщають въ самой въръ», а то, что они отступають отъ обрядовыхъ истинъ, содержимыхъ всею православною церковію вселенскою. Правильно ли, или неправильно, по существу дъла, обрядамъ придавать значеніе вседенскаго православія, — это другой вопросъ, котораго мы не касаемоя, но какъ скоро тавой взглядъ на алимуја и проч. существуетъ, и омъ высказань такимь авторитетнымь лицемь, какимь быль покойный митрополить Филареть, Вятокое сообщение, употребившее указанное выше выражение, положительно право. Впрочемъ, и независимо отъ взглида на ивкоторые обряды полойнаго митрополита Филарета, авторъ «сообщенія изъ Вятии» имъль право унотребить спорное выраженія. Діло въ томъ, что нъкоторымъ обрядамъ, содержимымъ православною церковію и не принимаемымъ единовърцами, быль приданъ характеръ вседенскаго православія саминъ Московскимъ соборомъ 1667 года. Таково именно троеперстіе для престнаго знаменія, которое служить главнымъ предметомъ пререканій и недоуменій какъ для старообрядцевъ, такъ и для единовърцевъ (см. 5 пунктъ правилъ о единовъріи), и истинесть, или правильность, котораго отцы собора доказывали темъ, Христ. Чт. № 1. 1870.

что «тако имут» (т. с. крестятся тремя первыми перстами десныя руки) вси народи кристіанстіи, иже суть въ православіи отъ востока и до запада» (дополи. къ акт. истор. т. V, стр. 486).

Навонецъ не можемъ не указать еще на одно обстоятельство, поторое автору «сообщенія изъ Вятии» могло подать поводь симвать, что нетъ совершениего тождества православія съ единовіріемъ въ отношенія «на исповиданию аристіанской истины». Къ числу погръшностей, которыя по снисхождению терпятся церковію въ единовіріи, относится, какъ извістно, и не правильное чтеніе единовърцами и вкоторых в членовь сумвола вёры. Не мёсто судить здёсь о томъ, на сколько важенъ этотъ пунктъ отличія единовърія отъ православія; мы только считаемъ не лишнимъ привести здёсь слова отцевъ Московскаго собора 1667 года касательно этого предмета. Вотъ эти слова: «и свитый сумволь примати и глагодати, яноже святи и богоносній отцы въ первомъ вселенскомъ соборъ, иже въ Никев, и во второмъ вселенскомъ соборв, иже въ Константинополь, написаща греческимъ языкомъ, и прочіи вселенстім и помъстнім соборы пріммаша и утвердища, якоже нынв исправлено противо греческаго и напечатася словенскимъ языкомъ, безъ придога «истиннаго» и безъ всякаго измененія, тако убо встиъ держати повелъваемъ и глаголати въ церкви и повсюду исповидание православныя впры». Какой выводъ можно сдълать изъ этихъ последнихъ словъ въ пользу «сообщенія изъ Вятки» и правильнаго пониманія авторомъ его отамчія единовърія отъ православія, -- это, кажется, понятно всякому.

(Продолжение будеть)

## **ОЧЕРКЪ**

## исторів древевку національных летургів занада.

(продолжиния)

## ·III.

Третій періодъ (VII—XVI в.) въ исторіи западныхъ національныхъ литургій представляетъ прежде всего эрвлище замвчательной борьбы между обрядами римскимъ и другихъ церквей запада, -- борьбы, увънчавшейся побъдою римскаго обряда съ нъкоторыми, незначительными впрочемъ, уступками мъстнымъ обычаямъ разныхъ церквей. Далве обращаетъ на себя впиманіе судьба самой римской дитургім въ этоть періодъ. Намереваясь представить вниманію читателей изображение какъ борьбы національныхъ западныхъ литургій съ римскою, такъ и судьбы самой римской литургін въ такой продолжительный періодъ времени, какъ въка отъ VII до XVI., мы слишкомъ далени отъ претензіи шагь за шагомь проследить фазисы этой борьбы и безчисленыхъ варіацій римской и національных западных литургій. Чтобы выполнить последняго рода задачу надлежащимъ образомъ, нужно было бы, по нашему мивнію, посвятить,

См. «Христ. Чт.» 1869 г., январь, есвраль, априль.

втому предмету по меньшей мірт томъ не малаго объема. Мы не задаемся такой широкой задачей, а котимъ только познакомить читателей съ главнійшими фактами весьма интересной исторіи западныхъ національныхъ литургій, судьба которыхъ, особенно въ втомъ періодів, вмістів съ судьбою вообще національныхъ церквей, должна живо интересовать нашу православную церковь и общество, въ виду возникшей въ лаши дни на западів мысли въ соний съ православныя національныя церкви съ національнымъ богослуженіемъ на западів.

## І. Ворьба вападных національных детургій съ ремокою.

Борьба за существованіе національныхъ литургій въ разныхъ странахъ запада не была явленіемъ отдъльнымъ отъ борьбы за независимость національныхъ западныхъ церквей вообще отъ Рима. Борьба изъ за литургій есть часть великой борьбы западныхъ національных ь церквей, защищавших в свою независимость отъ римскаго преобладанія; первая есть только частивищее проявление последней. И потому нельзя говорить о постепенномъ вытёсненіи западныхъ національных витургій римскою, не касаясь въ тоже время вообще судьбы западныхъ національныхъ церквей, постепенно терявших свою независимость и подчинявшихся Риму. Въ этихъ видахъ, прежде изображенія собственно дитургической борьбы, считаемъ итлаф эішййндагі амклетати атинкопан амынжун борьбы національных церквей запада ва свою автономію вообще, стараясь при этомъ быть по возможности краткими.

Троякаго рода миссіонеровъ имван у себя отраны западной Европы, -- миссіонеровъ первыхъ вёковъ Христіанства, затъиъ, въ эпоху великаго переселенія народовъ, миссіонеровъ, шедшихъ (VI-VIII в.) съ съвера изъ Шотландін, Ирландін и Англін и наконецъ съ VII в. миссіонеровъ римскихъ. Насажденіе христіанства въ различныхъ странахъ западной Европы принадлежить собственно первымь двумъ категоріямь миссіонеровь, посладней же калегоріи принадлежить главнымъ образомъ только собираніе чужой жатвы въ пользу папской казондры. --- Христіанство, насажденное трудами св. Апостоловъ и первеиствующихъ христіанъ, не только поддержано, но и расширело было въ эпоху наплыва на западную Европу дикихъ племенъ трудами миссіонеровъ Шотландій, Ирландім и Англім. Известно громадное вначение двятельности этихъ миссіонеровъ не только для ихъ отечества (съ 432 по 673 г.), но и для Франціи (500—723 г.) и Германіи (590-723 г.). (1). Известна деятельность-Патрикія (род. 400 г.), просвътителя Ирландін; Колумбы старшаго просвитителя (съ 565 г.) Шотландів; Эдана, просвътителя Нортумберланда; Финнана просвътителя (651-664) Ессекса и Суссекса. Ими обращены въ христіанство Пикты, Скотты, Вритонцы и Англосаксы. Влистательно была выполнена британскими миссіонерами трудная задача насадить христіанство между диними племенеми, вторгшимися около этого времени въ

<sup>(1)</sup> См. Ebrard,—Die Culdeische Kirche des 6,7 u. 8 Jahrhunderts—in Niedner's Zeitschr. f. hist. Theol. 1862 u. 1863 Jahr. Это рядъ замъчательныхъ статей, написанныхъ съ большинъ знаніемъ діла и эрудиціей, проливающихъ совершенно новый світь на предметь. Ими мы пользуемся для изображенія состоянія національныхъ церивей западныхъ въ VI, VII и VIII стол.

нынъшнюю Англію. Основанныя ими здёсь церяви и монастыри (особенно Бангорскій, Ну или Іоны, Линдисоврискій и др.), сділавшіеся центрами распространенія христіанства въ нынашней Англіи, надолго остались разсадниками миссіонеровь, расходившихся оттуда , но всей западной Европъ, для проповъди языческимъ племенамъ нынъщней Франціи и Германіи или для поддержанія тамъ остатковъ Христовой церкви. Извъстна двательность-привидца Фридольта, обращавшаго (около 500 г.) Вестготовъ въ Поатье; прландца Колумбы младшаго (род. 565 г.), обращавшаго Свевовъ (въ Вогезахъ), основателя нъсколькихъ монастырей (1), проповъдывавшаго Аллеманамъ въ Нейстрін и около Баденскаго озера; его ученика Галла, основателя знаменитаго монастыря Сень-Галльскаго (2) и другихъ учениковъ и сотрудниковъ Колумбы. Вся почти съверная Франція покрыта была сътью монастырей, основанныхъ Колумбою или его ученивами; въ вонцъ VII стол. ихъ считали тамъ до 40 (между ними особенно замъчателенъ основанный Колумбою монастырь Люксельскій—Luxovium) (3). Эти монастири для мість

<sup>(1)</sup> Въ томъ чися Воббіо, въ которомъ найденъ такъ-называемый Codex Francorum, заключающій въ себё галликанскую литургію временъ Карла В.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Замъчательный также найденными тамъ древними литургическими памятникамя.

<sup>(\*)</sup> Нъсколько монастырей явилось въ Безавсовъ и при Юръ, рядъ монастырей основанъ другомъ Колумбы Автаріемъ и его сыновьями при Марнъ (между ними знамѣнитъйшій Соепов. Resbacense-Rebais), другіе монастыри—въ Лаонъ, Паришъ, Колинькиъ, Шараштонъ; болье значительные монастыри: Habenda (Remirmont), Грандвильскій и Fontanella (St. Vendrille). Для всъхъ этихъ монастырей родоначальникомъ былъ монастырь Люксельскій и во всъхъ ихъ соблюдались regula Columbani. Составъ британскихъ инссіонеровъ по-

обитаемых язычниками были разсадинками миссіоперовъ, для мъсть же заселенныхъ христівнеми--- ніколами воспитанія юношества, образованія клириповъ и приготовленія енископовъ. Двятельность британскихъ миссіонеровъ поддерживалесь королями Меровингами, къ которымъ дично были близки многіе изъ нихъ, напр. Колумба. Изъ Франціи, изъ основанныхъ Колунбою монастырей, частію и прямо изъ Британіи, выходили просвётители въ то время еще вполив языческой Германів, нь частности просвітители: Турингін-приандець Киліань (ок. 690 г.); Ваварін-Евстазій, ученикь и последователь Колумбы (ок. 618) вийсти съ проделжателние его дила Гильдульфонъ, Ергардомъ, Рупертомъ, Трудбертомъ и Корбиніаномъ; Аллеманіи и верхияго Решиа--- уроженець Франціи Нирминій; Фрисланда и Турингін-уроженецъ Нортумберланда (658 г.) Виллебрордъ. Словомъ вся западная часть Германіи, за исилюченіемъ Саксонін, была обращена въ христіанство этими инссіонерами. Миого содъйствовали французские еписноны и британские миссіонеры обращенію въ православіе Вестготовъ и Лонгобардовъ; припомнимъ дъятельность Фридольта и Кодумбы маадшаго. Велики были заслуги этихъ христіанских діятелей, но Римъ не только не призналь за ними никажихъ заслугъ, а еще объявилъ продолжателей ихъ дъла людьми вредными и все ихъ дъло никуда не годнымъ, нуждающимся въ радинальной передвикв. Съ рименой точки врвнія опинока всвив этихъ сверныхъ миссіонеровь состояла въ томъ, что

стоянно подновлялся новыми выходцами изъ Британіи; такъ изв'ястны имена сл'ядующихъ выходцевъ изъ Ирландіи: Кайдока, Фринора, Саисона, Фурзен, Февра, Венделина.

они пропов'ядывали воеленское пристіанство, а не исиночительно римское, что они распространями обычан, соблюдавшееся въ Вританія, а туда проникше съ востока (въ токъ чискъ и литургію конечно, такъ что мы не безъ причини ставили и ставимъ древнобританскую лигургію въ связь съ галинеанскою), что они не спрашивались папы, когда хотвли идти на проповъдь и не повергали къ подножно панскаго престола новыя пріобретенія въ странахъ, покорежныхъ ими ученію Хриота Спасителя. Въ главахъ Рима все это считалось важнымъ, непростительнымъ заблужденісмъ, и потому Римъ ріншися противопоставить этимъ миссіонерамъ своихъ рамскихъ миссіонеровъ, отнять у первыхъ всякое значеніе и силу, вытъснить ихъ изъ основанныхъ ими церевей, захватить воследнія въ свои рука и постепенно уничтожить всё местные обычан и так. обр. совершенно подчишть вов изстныя церкви римской.---Хотя римсвія миссін и назывались миссіями для обращенія въ христівнство язычниковъ, но не язычники были преднетомъ ихъ заботъ, а борьба съ местнымъ клиромъ н вытъснение мъстимъь обмивавъ; язычники же были у нихъ на последнемъ планъ; обращениемъ ихъ они не зажимались почти вовсе. Миссіонерами, преследовавшими интересы Рима, въ это время были монахи учрежденнаго въ 529 г. ордена Венедиктинскаго. Первая страна, на которую обрушилась борьба съ этими миссіонерами, была Британія (1). Не наше діло изображать въ подробности борьбу съ ивстною церковію и ся учрежденіями пришедшаго туда въ 596 г.,

<sup>(1)</sup> Главный источникъ свёдёній по исторіи этой борьбы есть Beda Venerabilis—Hist. eccles. Angl., сочиненіе VIII в. (731 г.).

во времена еще Григорія В., бенедилянистаго монала Августика, съ 40 бенедактивцими и продолжетелей начатаго имъ дъла. Скамомъ только, что скачала дъло подчинения Риму британской церкви подвигалось довольно недленио. При Августина зависимость отъ Рима признавалась тольно въ жебоньшой части южной Англін; въ съверной же Англін (Валлисъ, Корнвалянсь, въ большей части Нортунберланда), въ странъ Пиктовъ и Скоттовъ и въ Ирдандіи національная церковь была еще неприкосновенною римскаго вліянія (1). По смерти Августина объ церкви-національная и римская-въВританіи переживали время роздика послъ первой берьби, котя не было недостатна въ письмакъ изъ Рима отъ папъ (напр. Гонорія 1, 625—698 г. и Іония IV, 640—642 г.) (2), а римскіе миссіонеры довольно усибшно вели свою пропаганду въ Ирдандін, такъ что на соборв въ Самриз Lane (649 г.) пріобрым себы привершенцевы даже въ средв привиденихъ еписконовъ. Двиа римскихъ миссіонеровъ въ Британій, по смерли Августина, вообще говоря, далеко не были блистательны до половины VII в. (664 г.), до того времени, пожа не умеран знаменитьйшие изъ представителей и поборниковъ національной церкви-Эданъ и Финнанъ. Въ половинъ VII стол. снова началась борьба между объими церивами. Поборникъ Рима Вильфридъ, первоначально воспетеннинь Линдисоариснаго монастира, центра національной церкви въ Нортумберкандъ, въ

<sup>(\*)</sup> Были попытки соединенія этихъ церквей—латинокой и собствен но британской, но попытки метдалныя, напримірть соборъ Бънгорскій (601 г.).

<sup>(2)</sup> Ebrard's—Culdeische Kirche — in Miedner's Zeitschr. 1862, IV p. 575.

посабаствие изменяемий интересамъ местной церкви, при содъйствін свътской виасти, частію подготовнаь, частію совершиль разрушеніе національной цериви въ Вританіи. Онъ прежде всего добился подчименія Риму мъстной церкви въ Нортунберландъ; нослъ соборовъ Стренсшальского (664 г.) и Гергоортского (673 г.), опредълженихъ подчинение Риму, большая часть мёстныхь епископовь, непризнавшихь власти Рима, удалилась въ Шотландію; Вильоридь ввель въ Нортумберлаждъ латинское церновное пъніе и вообще латинскіе обряды (1); монастырь Линдисоарискій пересталь быть центромь національной цервин въ Нортумберландъ. Хотя Вильфридъ несколько разъ принужденъ быль оставлять Нортумберландъ, тъмъ не менъе власть Рима была здъсь упрочена. По падеміи сильной, національной церкви въ Нортумберландъ, пали одна за другою более слабыя изъ соседникъ національных перквей. Въ 710 г. пороль Пиктовъ Нетажь, поддавшись вліянію одного беледиктинца, ввель въ Шотландін римскій обрядъ празднованія Паски и римскую тонсуру и так. обр. Пиктская церкова нодчинилась римской. Адамналь, вервоначально пресвитерь нонастыри Ну или Іоны, центра національной Шотландской церкви, посла кеудачной попытки склонить инововь этого монастыря къ подчинению Риму, отправившись въ Ирдандію, склониль большую часть ирдендскихъ и честь веллійскихъ епископовъ признеть власть Рима (2). Так. обр. въ началъ VIII ст. на-

<sup>(1)</sup> Beda IV, 2.

<sup>(3)</sup> Правда въ Ирландія и Валлист долгое вреня сохранялись потомъ національные религіозные обычан, благодаря отсутствію здісьнасильственности въ подчиненім містиой церкви Риму,—насильственности, подобной той, накая была допущена въ Нортумберланді, тімъ

ціональная церковь въ Великобританіи потеряла свою самостоятельность; слабые остатии прежней религіозно-національной ся самостоятельности, впрочемъ, продолжали существовать въ монастыряхъ Валлиса, Шотмандін и Ирландін до XIV в.; отчасти изъ этихъ-то остатковъ впосабдствін вырось сильный протесть противъ римской первви въ Англіи, около временъ реформацін (Виклефъ), — Какъ прежде, въ VI и VII в., Британія была разсадникомъ миссіонеровъ, действовавшихъ въ интересахъ вселенской церкви, такъ теперь, въ VIII в., Британія, посяв того, какъ здёсь утвердилось господство рамской церкви, стала высылать отъ себя миссіонеровъ римскаго дъла. Оттуда вышли знаменитые пропарандисты римскаго владычества: Вильеридъ, или Бонкевцій, и Алкуннъ. Ими то соверщено разрушение національныхъ церквей во Франціи и Германін (1). Борьба національных церквей Франціи и Германіи съ поборниками римской имфетъ миого анамогического съ темъ, что мы видели въ Британіи; различіе только во времени; адъсь Бонцовцій двиствоваль несколькими десятками леть (на 80 леть) повже, чвиъ тамъ Вильеридъ. При Меровингахъ, друзьяхъ и покровителяхъ національной церкви во Франціи, не могли конечно имъть успъха эмиссары Рима; хотя они въ половинъ VII в. и старались дъйствовать нь пользу Рима, если не въ срединъ Франціи, то въ окрестныхъ странахъ, напр. Анандъ, уроженецъ Анвитанів, сначала въ Геннегау (630 — 640), потомъ въ

не менће прочно утвердилась тамъ власть римской церкви, можетъ быть прочнъе, чъмъ въ остальной Британіи, деказательствомъ чего служитъ досель Ирландія.

<sup>(</sup>¹) Главный источникъ свъденій по этой части—Bonifacii epistelac, edit. Giles, London. 1844.

Врабантъ (между 640 — 650 г.), по везав встрвчали себъ сильный отпоръ; тоже случилось и съ учениками Аманда: Ваво и Филибертомъ. Нервое пресивдование національная церковь потерпыла въ Аллеманіи при герцогъ Каттикъ; этотъ герцогъ, побуждаемый римскими миссіонерами, сильно пресладоваль поборниковь національной церкви, обитателей монастырей: Люксельскаго, Ургипнаго и Грандвильскаго (1). Но настоящая опасность существованію національной церкви во Францін и Германіи явилась тогда, когда въ головъ всемогущихъ въ то время маіордомовъ французскихъ созръда мысль, низвергнувъ королей меровингскаго дома, самимъ взойти на престолъ и съ Карломъ Мартелломъ обнаружившееся въ маіордомахъ, а потомъ короляхъ Карловингахъ, стремление распространить власть Франціи на весь западный мірь. Містиое французское духовенство естественно было расположено къ охранению прежняго царствовавшиго дома, попровительствовавшаго ему, и потому маіордомам'ь нужно было искать себъ религіозной поддержим въ другомъ какомъ либо церковномъ авторитетъ, только никакъ не въ мастномъ. Стремленіе маіордомовъ къ политическому преобладанію надъ занаднымь міромъ, нашедшее себъ жного аналогического въ стремлени Рима въ религіозному преобладанію на Западъ, укавало имъ на естественнаго союзника къ достименію чой и другой цели въ римскомъ папе. Планъ уничтоженія местной церкви, подчиненія ся Риму соврвав

<sup>(1)</sup> Стеда же мужно етнесть пресладованіе національной церкви въ Нейстравін при Эбронна, наіордома Клотара III, жертвою котераго быть поборникь національной церкви и обличитель неправильныхь дайствій этого наіордома епископъ Леодегаръ.

въ то время, какъ посредникомъ между французскимъ дворомъ и папами явияется Вонифацій; съ 720 г. начинаются путешествія Бонисація изъ Рима во Францію и изъ Франціи въ Римъ. Въ 718 г. изъ Англія чрезъ Францію (гдъ оставался довольно долго) Бониоацій отправняся въ Римъ. 15-го мая 719 г. онъ нолучиль отъ пацы Григорія II (715-731 г.) полномочіе процов'ядываль Евангеліе язычникамъ по инструкцін апост. престола. Въ чемъ состояла эта листрукція и какъ понимаема была въ Рима прочовадь язычникамъ видно изъ того, что Бонневцій всячески старался обходить страны, заселенныя язычинами, и усиливался действовать въ техъ местахъ, где было уже. насаждено кристівнство и гдъ оно значительно укръпилось. Такъ, онъ прежде всего отправляется въ Локгобардію, Баварію и Турингію (719 г.), -- въ страны, вь поторыкь уже существовала церповь христіанскал. Найдя себъ отноръ въ Лонгобердін и Ваварін, онъ надолго останавливается въ Турингін, гдъ ему представляется вполнъ удобное подрище дъятельности. Не обращая ни мальйшаго винианія на сосъдиюю съ Турингіей Салсонію, --страну, находившуюся въ то время еще въ язычествъ, Бонновцій старается уровить въ главахъ князей и высшаго тамошняго общества турингское дуковенство, называя его parvi doctores, fornicaria pollutione contaminati (1). Принужденный оставить Турингію, онъ однокожь не идеть проповідывать язычникамъ саксовцамъ, а отправляется во Францію, съ твиъ, чтобы чревъ францувское правительство дипломатическимъ путемъ дъйствовать на турингскій

<sup>(1)</sup> Willibald, Vita Bonifacii, cop. 6.

дворъ. Потомъ поселяется въ Утрехтъ и, спрывая настоящее свое значение напскаго легата, двиствуетъ на еп. Виллеброрда (главнаго двятеля во Фризіи и Турнегів, еще прежде формально признавшаго власть Рима) такъ усившно, что совершенно входить къ нему въ довъренность. По разсказу Виллибальда, Виллебрордъ въ 723 г. хотъль даже сдълать его своимъ преемникомъ. Но всв расчеты Вонифація рушатся, когда онъ открываеть настоящую свою миссію, какъ легата апост. престола, который потому и епископство можеть получить только оть папы; послё того Виллебрордъ отсылаетъ ero (licentiam dedit abeundi). Отсюда Вонифацій спішить въ Аменебургь (въ Оберлангау), гдв находить местные монастыри, основанные не римскими миссіонерами. Здёсь, ссылаясь на трехавтнюю двятельность свою въ Турингіи и доввріе, какое овъ пріобръль у Виллеброрда, Вонифацій нъсколько тысячь христіанъ, по его словамъ, обращаеть «ad veram intelligentiae lucem», т. е. подчиняеть Риму и бенедиктинскому монастырскому уставу. Въ Аменебургъ онъ устраиваеть бенедиктинскій монастырь, изсколькихъ человъкъ изъ не крещенныхъ еще геосенцевъ креститъ и потомъ доноситъ въ Римъ, что много тысячь (multa millia) онъ обратиль отъ заблужденій язычества из христіанству (1). Затвив въ 723 г. чревъ Францію онъ отправляется въ Римъ, гдъ Григорій II посвищаеть его въ епископа, рекомендуя его Карлу Мартеллу, кайъ человъка уже извъстнаго послъднему лично, назначение котораго-обращение gentilitatis errore detenti vel adhuc ignorantiae

<sup>(1)</sup> Bonif. epist. 10.

obscuritatibus praepediti, прося въ тоже время Карда Мартемаа поддержать ero contra quoslibet adversarios (1), napogy me typhneromy oбъящия, что Вониоацій посвящень имь въ енископа съ тамъ, чтобы онъ крестиль ихъ и обращаль ихъ отъ заблужденій (°). Въ Турнигін Вонисацію предстонка не легизя работа. Въ своихъ письмахъ онъ постоянно говорить о своей борьбъ съ лицемърами и любодъями пресвитерами (т. е. съ бълынъ, женатынъ духовенствомъ), ноторые полученныя ими оть св. насолической церкви съмена возрастили въ заразительное тое растеніе, и о томъ, что онъ не можеть полнить повельній папы — не нивть сь нами никагого общенія; фобъ обращенін же явычниковъ выражается, что онъ ничего не можеть въ этомъ отношенів сдінать безь помощи пороля франковь, что опь санъ не можеть запреминь пдолослуженія (3). Танъ отвровенно онъ нишетъ Даківлу, еп. Винчестерскому. Совершенно въ другомъ дукъ овъ одновременно пишеть въ Рииъ, въроятно огрдуя въ этомъ случай совъту вышеупомянутаго епископа Данінда, который примъръ ап. Петра приводиль въ допазательство (Гал. 2, 12 и савд.), что иногда можно не сказать правду, что это будеть не mendacium, a mysterium. Еще прежде въ письмахъ напъ, изобразивъ туринтскить христіанъ почти язычниками (4) и принимая обращенных уже

<sup>(1)</sup> Bonif. epist. 5.

<sup>(1)</sup> Bonif. ep. 7.

<sup>(\*)</sup> Epist. 12. Sine patrocinio principis Francorum nec populum regere, nec ipsos paganorum ritus et sacrilegia idolorum sine illius mendato et timore prohibere valeo.

<sup>(4)</sup> Epist. 7. Въ доказательство приводить турингскій обычай эсть конину,—обычай, невоспрещаемый вопреки Ме. 15, 11 изстимки предвободзами—пресвитерами. Срави. Epist. 25.

прежде въ пристіанство туринговъ, но не признававникъ власки Рима за намчниковъ, теперь, подчинивъ ихъ папъ, онъ пипетъ (724 г.) Григорію II, будто онъ огромное ведичество наминиковъ обратиль въ пристіанство (1). Впрочемъ въ одномъ изъ своихъ писемъ вносавдствін (726 г.) Вонновцій должень быль сознаться, что не всь явычники въ Турингіи обращены только имъ, но и adulteri et indigni presbyteri участволали въ обращении язычниковъ (2). Вообще нужно считеть доправленымъ, что для сказанія о миссіонерской двятельности Бонифація въ Турингіи ніть икканого подтвержденія въ историческихъ данныхъ и всего менже въ его письмахъ, и что ето сказаніе нужно отнесть нь числу легендь поздивишиго времени; народиое преданіе всегда считало и досель считаеть просвитителемъ Турнигіи Киліана. Обращаясь чрезъ папу. (Григорія II) яъ Карму Мартеллу-то для усмиренія накого либо ийстнаго еписнопа, непокорнаго собъ (2), то для испрошенія собъ полномочія ивгнать изъ Турингін (725 г.) всехь местиму пресвитеровь, которые суть, но его словать, adulteri et fornicatores, вызвать изъ Англосаксоніи беледиктинцевъ и отдать имъ монассинам и церкви (4), Бенифацій дегко могъ, при помощи Caroli principis francorum, обратить 100,000 душъ in sinum sanctae matris ecclesiae (5). Послъ десятильтией (725 - 735) своей работы въ Турингіи, Бонифацій принялся (около 735 или 736 г.) за Баварію, опять оставияя Саксонію погрязать въ языче-

<sup>(&#</sup>x27;) Epist. 15.

<sup>(&#</sup>x27;) Epist. 24.

<sup>(2)</sup> Epist. 15.

<sup>(4)</sup> Cpash. Epist. 35 et 79.

<sup>(&</sup>lt;sup>5</sup>) Epist. 46.

ствъ, и вознося за нее тольно модитвы нь Богу (1). Вивсто обращения сансоннава язычникова, онъ счель за нужное въ Баварів, -- уже христіанской странь, заняться борьбою съ ещескономъ Еремвульоомъ и объ явить его мизверженный (2), что впрочемь мизво пока следствиемъ только поспешное удаление его самаго изъ Ваварін. Встрітивь въ Баварін на первыхь, поражь неудачу, онь отправанется въ третій разъ въ Римъ (живетъ тамъ съ дъта 738 г. до весны 739 г.) и исправниваеть у папы пославіе въ баварскить ещесвонамъ, въ которомъ повежевалось сезвать соборъ въ Аугебургъ, подъ предсъдательствомъ Венносція, съ пъnio minist.. eccles. secundum normam sanctae catholicae et apostolicae Dei ecclesiae ab eo suscipere и унижиожить еретическое учение бритонцевъ (3). Но и эта мопытка была веудания; ни герцогъ (Одило), ни спискомы Регенсбурга, Пассау и Сальцбурга не имали охоты признать власть Рима; собора сознать было невозможно (4). Не номогло и то, что Бониовий противопоставиль еписвопамь, непризнававшимь ого правь, трехъ другихъ еписконовъ своего собственнаго посвященія. Въ такомъ полошенія были ділю, когда Карль Мартеллъ умеръ и его ивсто заняли омновья: Карломанъ-въ Австразіи и Пипинъ-въ Нейстразіи. Если Кариъ Мартелиъ держанся Рима изъ нолитики, то Карломанъ-изъ сочувствія. Поэтому, едва Бонифацій узналь о смерти Карла Мартелла и о его преемникахъ,

<sup>(1)</sup> Epist. 36.

<sup>(2)</sup> Willib, vita Bonif, cap. 8. (2) Epist. 45.

<sup>(4)</sup> Герцогъ даже купналь изры въ еще большену утверждения ивстной церкви, устроных наскольно монастырей из прешнихъ ваніяхъ.

Христ. Чт. № 1. 1870.

наяв носвятить еще новыхв трехв еписноповъ и началь съ номищью Карисовия борьбу съ инстинив духевенствомъ на живнь и на смерть. Теперь даже и н рапы въ своимъ письманъ вовее не говорять объ обращения азычниковъ (1). Карломань, по желанію Воничація, приказаль (в) открыть соборь. Въ 742 г. состоявшійся соборь, подъ именень Concilium Germanicam, постановиль: незложить незамонныхъ свищенниковъ (falsi sacerdotes); законными епископами призноть только посвященныхъ Вонновијемъ; всимъ влирикамъ, подъ страхомъ тяжнаго наказанія, соблюдать бевбрачную жизнь; вижето прежникь одеждъ носить илиринамъ римскую casula; во вожть монастырять ввести правила бенедивтинского ордена. Съ цвлію введенія въ дъйствіе опредъленій этого собора. Нармомень недель такь навываемые leges Bajuvariorum и Alamanengesetz (3), законы, нижнию палію поработить баварцевъ и алемановъ Франціи и въ политическомъ и въ первовномъ отношенияхъ. Песлъ борьбы герцоговь Аламанского (Тіотбальда) и Ваварскаго (Одню) съ Франціою. борьбы, окончивнейся пераженіемъ воследникъ, плоко пришлось поборникамъ религовно-національной независимости въ горц.

<sup>(1)</sup> Текъ пана Закарія (741—752) въ новой допарительной гранота, данной Боничацію, при вступленіи своемъ на престоль, писаль: ut falsos et schismaticos et homicidas et fornicarios a vobis expelleritis sacerdotes... habaistis enim nanc usque falsos et erroness sacerdotes. Epist. 48 (741 г.).

<sup>(3)</sup> Epist. 48 et 49.

<sup>(8)</sup> Ебрардъ въ своемъ сочинения (Culdeiache Birche. Stuck 6) сранинать опредбление Concil. German. и leges Basuvariorum и намелъ жежду нами почти бумвание сходотно. Alamentengescus ссть сежие переработна древняго замене въ симодъ постановленій Concil. German.

Азамановомъ, нереотавшемъ существовать, и тамошник ионастырамъ, центрамъ дрешняго кристіанства--сенть-гальскому и режкенаускому; у первыго отвяты быле его сопровища, а последній подчинень бенеликтипскому уставу. Что касается Баварін, то она, правда, удержада и собственнаго герцога и прежимхъ еписво-HOBE (TAKE 4TO ME HANGERY TAME BY STO BROWN GUNскоповъ не рамскаго посвященія); твиъ не менте эта страна, находясь въ зависимости отъ Франціи, не могаа остаться въ прежнемъ видь, а постепенно терала свою самостоятельность и въ политическомъ и въ церковномъ отношении (2). Посяв всвхъ этихъ подвиговъ въ Баваріи, Вонифацій отправился во Францію, чтобы тамъ наконецъ подавить редигіозную жизнь. вознившую изъ съмянъ, посъянныхъ не Римомъ. Здъсь онъ посвятивъ своихъ епископовъ вивсто енисконовъ руенскаго, реймскаго в сенсваго; держалъ соборъ (743 г.) въ Лестикъ, подтвердивній опредъленія собора германекаго; велъ борьбу съ двумя епископани Климентомъ и Адлербертомъ, которыхъ защищаль соборь франкских епископовъ (745 г.), непріязненныхъ Бонирацію. Въ Реймсь и Майнць, нользуясь размыми предлогами, низложиль прежнихь епископовъ и поставиль новыхъ собственнаго посвященів. Поздиве (747 г.), преодолівь нівкоторыя затрудненія, то же сділаль въ Келькі и Утрехті. Послі

<sup>(\*)</sup> Пресминкъ Екрионава, удалявшатося отъ правления и усденавшатося въ монастыръ Монте-кассинскомъ, Пипинъ, болъе явъ понатики, чъмъ изъ санатизма державшійся Рима, нашедши себъ противника въ Наварін въ лицъ Тассило, смна бизнито герцога (Одило) рішилея, подчинно себъ Баварцевъ, оставить за ними до извъстной, степени самостоятельность. Уступчивость Пипина побуждала разушетея и Тассило из подобной ме уступчивости, по прайной изръвъділяль церкви.

вежиь этихъ услугъ, оказанныхъ французскими мајордомами Риму въ дълъ разрушения національныхъ церквей Францін, Аламанін, Турингін, Гессена и Фрисланда, Пипинъ имълъ, безъ сомнёнія, прево на неменве важную услугу со стороны Рима. Въ 751 г. Вонивацій посылаеть наиболье близкаго къ себь ученика Лулда въ Римъ съ тайнымъ устнымъ порученіемъ; а въ следующемъ 752 г. едеть въ Римъ уже открытая оффиціальная депутація, состоящая изъ бенедиктинца Фульрада и посвященнаго Бониваціємъ еписк. Вюрцбургскаго Бурггарда и приносить изъ Рима офонціальное признаніе Пипина королемъ вийстй съ актомъ о низверженіи Хильдерика III. При восшествін Пипина на престоль въ Совссонв, Вонифацій, какъ легать папскій, преподаеть предварительное помаза-HIE HOBOMY ROPOMO.  $\binom{1}{2}$ 

2. До сихъ поръ, до Пипина и Карла В., борьба между національными церивами запада и Римонъ имъла характеръ борьбы за принципъ равноправности существованія національныхъ церивей запада на равнъ съ римскою. Во времена Пипина и Карла В. борьба между ними получаетъ характеръ борьбы не тольковообще за принципъ, но и за нъкоторыя частности церковнаго устройства и церковныхъ учрежденій, вътомъ числъ и за литургію. А потому и перейдемътеперъ къ изображенію собственно литургической борьбы въ разныхъ церквахъ западныхъ смачала ез съкз Карла В., а потомъ и съ послюдующіе съка.

Начнемъ съ Франціи. Начало литургической борьбы здісь восходить ко временамъ Пипина. Папы, замів-

<sup>(4)</sup> Во второй разъ Пипинъ быль поназань въ Ринъ папою Стеваномъ II.

тивъ, что римское пъніе очень правится западнымъ христіанамъ, сначала настанивли только на принятіи римскаго церновнаго грнія во Франціи. Папа Сте-•анъ II, твенимый Ломбардами, во время путешествія своего во Францію (754 г.) и своего тамъ пребыванія, совътоваль Пинину ввести у себя римское богослужение, разумых выродино при этомъ преимущественно римское изміе. Пипинъ вняль втому совъту; бывшіе съ палою познакомили франковъ съ образомъ отправленія богослуженія, собственно съ способомъ ивнія, какъ можно закиючать изъ разсказа автора паролингскихъ книгъ. (1) По свидътельству хроники Санъ-Галльской, папа Стефанъ II послаль Пипину 12 првиовъ. (2) Около того-же времени въ Мець трудами Мецкаго епископа Хродеганга, который въ бытность свою въ Риме познакомился съ римскимъ богослужениемъ, полюбилъ последнее и ввель его въ Меца, (4) образованся разсаднявъ првиовъ и уставщиковъ римского пънія для Франціи. Пресмникъ Стесана II Павелъ I писалъ Пинину, что монахи, посланные въ Римъ его братомъ Ремедіемъ, архіеп. руенскимъ, оъ цълію изучить римское пъніе, отданы подъ надзоръ нъкоего Стефана перваго римскаго пъвца. (4) Въ другомъ письми Ципину, тотъ же напа пишетъ, что онъ посылаеть ему следующія книги: Антифонарій, Респонсалій, Дівлентику Аристотеля, вниги Діовисія Ареопатита, Геометрію, Ореографію и Грам-

<sup>(\*)</sup> Contra Synodum Graecorum de imagin. Lib. 1. Cx. Geranger. t. 1, not. A. chap. X.

<sup>(\*)</sup> Chronicon San-Gallense. lib. 1, cap. X.

<sup>(1)</sup> Paulus Diaconus apud Duchesne, Hist. Franc. T. II, p. 204.

<sup>(4)</sup> Concil. Labb. T. YI, p. 1688.

матику (1). Едва взощель на престоль Караъ В. (771 г.), какъ пана Адріанъ, тоже вскоръ по своємъ вступленія на панскій престоль, уже пишеть Карлу, совътуя ему подражать своему предпественниму Ципину, принять римское итніе. (2) До сихъ норъ пова двло шло главнымъ образомъ о церновномъ пъніи, (ordo psallendi), но вскоръ мы встръчаемъ переговоры о присыдей изъ Рима римского сапраментарія. Вскорт но своемъ вступленім на престоль Карат В. требуетъ у папы экземняяръ сапраментарія Григорія В. (8) и папа Адріанъ посылаєть ему сапраментарій чрезъ какого-то Іоанна аббата. (\*) Наконецъ въ 789 г. Карлъ В. своимъ папитуляріемъ (Aix—la—Chapelle) формально уже приназываеть оставить прежній галликанскій чинъ псалмонтнія и врести римскій для бодьщаго единодущія съ вростольским престоломъ и для водворенія въ св. церкви Божіей умиротворяющаго согласія (5). По вліянію также Карла В., соборъ Могунтинскій въ 813 г. опредълиль въ образъ совершенія таинства крещенія непреміжно слідовать

<sup>(1)</sup> Pauli I Epist. XXV. Apud Gretaerum. Cz. Gerang. Inst. liturg. t. I, p. 248.

<sup>(2)</sup> Видно изъ каролингскихъ книгъ. Авторъ говоритъ отъ лица Варла и двло идетъ только объ ordo psallendi. Contra Synod. Graecor. de imagin, lib. 1.

<sup>(\*)</sup> Изъ этого видно, что съ сакраментарісмъ Григорія В. до сихъ поръ сите не была знакона Франція, и что дало шло до того времени тельно о цери. панін.

<sup>(\*)</sup> Duchesne, Hist. Franc. Т. III р. 798. Отсюда извъстныя надписи на римсиихъ сакраментаріяхъ временъ Карла В.

<sup>(\*)</sup> Monachi ut cantum romanum pleniter et ordonabiliter per noeturnale et gradale officium peragant secundum quod beatae memeriae genitor noster Pipinus rex decertavit, ut fieret, quantum gallicanum cantum tulit, ob unanimitatem apostolicae sedis et sanctae Dei ecclesiae pacificam concordiam. Baluzii Capitul. Cm. Geranger t. I. p. 247.

сапраментарію Григорія В. (\*). Правда пряникь расч поряженій Кариа В. относительно обливтельного введенія всюду во Франціи запрамянтарія Григорія В. ны не встрачаемъ; но уже самый векть истребованія изъ Рима этого сипраментарін; забота Карла о единообразіи фринцузского церковнаго богослуженів сь римскимъ, сакраментаріи его времени, находимые въ развыхъ мъсталь его общирной монархів со многими вставками изъ римскаго, извёстван деятольность друга его Анкучна по передвикв древнихъ галливанскихъ богослужебныхъ жингъ (2), мосомивино большое вліяніе римскихь уставщиковь півнія, какъ лить поддерживаемых императоромь, на месь мъстный каиръ, обизанный имъ повиноваться въ двав богослужебномъ, все это делаеть несомивиною общепризнанную истину, что римская антургія вошла въ употребленіе во Франціи со времень Карла В., хотя не въ чистомъ видь, а въ больниемъ или меньшемъ сившени съ влементами галлинанской литургін. Что жасается протеста местнаго духовенства противъ римской литургім и всего вообще богослуженія, то извъствы следующе сакты въ этомъ роде. По свидетельству Дуранда, Карлъ прибъгаль из угрозамъ и навазанівичь, чтобы принудіть плириновь отказаться отъ прежинго голинканскаго півнія (\*); стало быть

<sup>(1)</sup> Concil. Moguntin. can. 4. Apud. Labb. T. VII.

<sup>(2)</sup> Micrologus — De ecclesiast, observationipus, esp. LX, Biblieth, veterum Patrum T. XVIII. Fecit idem Albinus in sancta ecclesis non contemnendum opus; nam Gragarianas orationes in libria sacramentorum collegisse asseritur, paucis aliis adjectis, quas tames sub obelo notandas esse indicavit. Deinde alias orationes, sive praefationes, etci non Gragorianas, ecclesiasticae tamen celebritati idoness, callegit, sioni Prolegus testatur, quem post Gragorianas in medio giradem libri collegavit.

<sup>(\*)</sup> Durand. lib. V. cap. 2. Clesicos minis et suppliciis per diverses, provincias coëgit; ut cantum gallicanum abrogarent...

протесть быль. Нь такому же залючению приводить насъ и следующій санть. Во время пребыванія Карла въ Римъ въ 787 г. пъвщи французскіе сильно спорили съ рамскими о преммуществахъ французскаго птина предъ вимскимъ (1). Введеніе римской антургін въ Медіоланской первым также не обомнось безъ сопротиваенія со стороны духовенства. Это видно изъ того, что Кариъ велбиъ сожигать книги амвросіанскаго чина богослуженія (3). Ландульов миланскій историкь XI стоньтія, котораго слова повторяєть котомъ Дурандъ, разсиавываеть, что Кариъ вийсти съ папою Адріаномъ, подожили на больнюмъ соборъ въ Римъ изъять изъ употребленія всё богослужебныя вниги амвросіанскаго чина, что Кариъ въ бытность свою въ Миланъ или забралъ силою или скупиль или пріобрель даромъ всв эти книги, и одни изъ нихъ сжегъ, другія увезъ съ собою: (в). Духовные, противившиеся этому, были имъ наказываемы смертію. Делье распазчикъ продолжаетъ, что за амвросіанское богослуженіе вступился ифито ещископъ гальскій Евгеній, духовный отецъ Карла; Евгеній отправился въ Римъ из панв н своими благоразумными представленіями склониль ц папу и императора къ следующей мере. Онъ преддожиль, чтобы самь Богь посредствомь чуда указаль, какой чинъ богослуженія нужно предпочесть, амвро-

<sup>(\*)</sup> Caroli Magni vita per monach. Engolismen. Apud Duchesn. T. IF. p. 75.

<sup>(\*)</sup> Chericos minis et anpplicits per diversas previncias coegit, ut cântum Galicanum abrogarent et libros Ambrosiani officii comburerent. Durand. Lib. Y cap. 2.

<sup>(\*)</sup> Omnes libros ambrostano titulo significos, quos vel pretio, vel dono vel vi habere potuit, alies comburens, alies trans montes quasi in exilium secum tulit. T. IV, Ber. ital. Murator. esp. 20, p. 834.

сієвъ или григорієвъ. Рамено было въ присутствід налы и опископовъ положеть на алгарь св. Потра започатанные сапраментаріи григорієвь и ампросієвь и запереть церковь; тога служебникь, возорый посяв трехдненнаго поста и монитвъ найденъ будетъ отприсывы безь человіческой помоки, тоть и должень быть предвочтень. На третій день напа, епископы и безчислению множество духовенства отправдяются въ церновь. Приблизившись из адтарю они находять оставленимя книги вь такомъ же ноложенія, BY REMOND HAN OCCURRANT, OROBE CLEAR MOUNTPER E вдругъ отпрывнеь объ напра съ всименъ шумонъ. Въ этомъ чудъ, заключаеть расказчикъ, вой умедъли волю Божію относительно равиаго употребленія въ медіоланской церкви обонкь сакраментаріевь, а напа Адріанъ постановиль, чтобы съ этихь поръ медіонанская периок удерживала амвросіамскій сакранентарій, а прочія -- григоріанскій, какъ засвидьтельствованный также Вогонъ BT CTO ствв. Это сказаніе, накъ справедиво дунасть Мураторій и даже Бинтеринъ, очевидно вынышленное н поздививато происхождения: потому что никакого енисиона Евгенія между лицами близкими из Карлу, им досель не знаемъ; микакого римскаго собора изъ 157 епископовъ испевастно изъ исторіи; современные принсшествио итальянские историям совершению о немъ не укоминають. Тамъ не менъе въ этомъ разсвязь ость начи метерическое на стольно, на скольво въ основи всякой легенци лежить историческій осить, только облоченный жь извистите сорму. Въ этомъ сказанія мыльно то, но национу янвінію, несомнами достоварно, что Карат велимот и Риму не

удалось вытеснить изъ Медіолана національной интургін и что Римъ принужденъ быль въ висть случаль нъскольно уступить, чтобы не опончательно раздражеть медіоданское духовенство. Но на сполько уступиль Римъ, оставилъ ли онъ совершенио неприкосновекнымъ амвросіамскій сапраментарій и григоріамскій дяя совийствого икъ существованія одного подле другаго въ полной ихъ неивийнности въ медіоданской меркви, или иостарался составить для медіолансной церкви изчто среднее между тэмъ и другимъ, замиствуя по частямъ то наъ того, то наъ другаво для образованія смішанной дитургія Амвросія, въ роді той, какую мы теперь имбень подъ этинь инспень, (что быть можеть и хотвло выразить это сказаніе о совиветномъ употребленіи въ Медіоланъ обонкъ сапраментарієвь), трышить этоть вопрось можно только на основания сближения этого сказания съ общею судьбою національных западных литургій и съ посабдующею судьбою литургіи медіоланской въ частности, а никавъ не въъ одного этого сказанія. Мы уще знасиъ, изъ обозрвнія древанкь намитниковъ галликанской литургін, что существуєть цалая серія литургических списковъ временъ Карлованговъ съ весьма значительными вставками изв римскаго канова миссы, чего въ болве древинко синскахъ твхъ же галинанских литургій же вограчески. Вдась мъстныя особенности чина литургіи странициъ образомъ перемъщены съ замиствореніния изъ рамской интургів. Очевидно подобнаго рода композицін далацись изъ присущей всегда Риму полетики не вдругъ учичтожать все національное въ микоронимих апоотольскому простолу церкваль, а постеменно сглашавать эти особенности, чтоби не раздраметь духовенство и народъ и безъ того не довольныхъ потерею периовной самостоятельности. Тоже въроятно было и въ Медіоланъ. Предполагать это им инвемъ тамъ болве права, что и настоящая медіоланская дитургія, навъстивя въ настоящее время подъ имелемъ амвросівной есть комповиція изъ римской дитургін и древией напіональной, какт мы имали случай доназать это прежде, внализируя составь медіоленской антургін. Мы впрочемъ не думаємь настойчиво утверждать, что именно въ это время, т. с. при Картъ веливомъ, проиводно смещеніе или слінніе литургій древие-амвросієвой и григорієвой. Можеть быть это произошло при превинивахъ Карла веливаго, отъ VIII до XI въка, когда не стало этого могуществаннаго государи, на проломъ щедшаго въ цели, не способнаго на нелумбры и сдбаки, съ такою суровостію преследовавшаго ампросіанскую дитургію, —и ногда правленіе перешло въ слабыя руки его пресиливовъ. Въ легендахъ весьма часто фантъ ноздижнивто, вренени приписывается временамъ болье дрениямъ.---Тоже пресандование тершели во времена Керта вел. и германскія надіональныя литургін. Мы уже приводили овидътельство Дуранда: «клиривовъ разныкъ провиний (т. е. своей общирной монархів) (1) Карль ред. угрозами и накоранізми принудиль отповалься оть галдьскаго ийнія и омечь винич амвросіанскаго чина».-- Ничего подобнаго этому насильственному введенію римской литургін во Франціи, Германіи и Съверной Италів: не представляєть новорія Испаніи въ

<sup>(1)</sup> Монархія Карла В. обнимала собою ныналіцию Францію, большую часть нынашней Германіи и савержую Италію.



разсматриваемую эпоху. Причина понятна. Тамъ непому было употреблять насильственныя жеры, безъ которыхъ, какъ искренно признавался Вонисацій, ничего нельзя было сдвлать. Испаніей владвли въ ето время арабы. Притомъ Испанія во все время владычества арабовъ сильна была своимъ просвъщеність и сознаність древности своего христіанства. Единственно, въ чемъ выразилось въ эту эпоху притазаніе римской литургін на господство въ Испанін,это въ томъ, что по поводу появлешатося въ концъ VIII въка въ Испанін адопціанизма (1), опиравшагося въ своемъ учения на нёкоторыя оразы въ испанской антургін (2), стали порицать эту последнюю и рекомендовать испанцамъ принять римскую литургію. Тапъ отпосияся напримірть пъ вопросу объ испанской интургін соборъ (794 г.) Франкфуртскій (в) и Алкунеть въ своихъ 7 инигахъ противъ Феликса (4). Подобими нападки на напіональную житургію несколько поколебали вы Монаніи веру вы древнюю испанско-галливанскую литургію, какъ можно видёть изъ сивдующаго факта, относящагося впрочемъ къ Х ст. Тогданий правитель Леона и епископъ Компостедым Сиссиандъ сомнаваются уже въ православін своей митургін. Съ прию разсвять свои сомивнія ени посыдають въ Римъ одного пресвитера; въ Римъ составляется соборь, поторый и разсумдаеты объ этомъ предметь (5). Римъ, по всей выронтности, при-

<sup>(1)</sup> Феликсъ еп. Ургельскій и Елисандъ арх. Тохедскій.

<sup>(2)</sup> Гдѣ употреблялось выражение filius adoptivus.

<sup>(\*)</sup> Concil, Franco-fortionse Labb. Tom. VII, p. 1034.

<sup>(\*)</sup> Alcuinus contra Felicem Urgelitanum lib. VII Opp. Tom. II, p 856. Baron. Annal. ad. sn. 918.

<sup>(5)</sup> Baron. Annal. ad an. 918.

ходить из заключеніямь невыгоднымь для испанской литургін.

Какъ ни много было сделано въ въкъ Карла В. въ пользу господства римской дитургін на западъ, твиъ не менве оставалось последующему времени не мето стриять чта окончетствиято вытеснения національных витургій и для рамененія ихь римоною литургією во всвіть страналь запада. Даже во Францін дитургія не была вполиж римскою, но представдяла вомпозицію изъ одоментовъ римской и галливанской, какъ видно изъ Codices francorum, равно какъ и изъ трудовъ Анадарія, предежнаго интересамъ Рима, задумавшаго взять на себя редакцію Антифонарія и составившаго сивщанный Антифонарій, изито среднее между римсиниъ и галлинансимъ. И поинтие, что нельзя было, несмотря на все содъйствіе світоной власти, вдругъ нокомчить съ мъстнымъ чиномъ богослуженія, развившимоя уже и освященими употребленіемъ, не раздражая до крайности національнаго чувства въ разныхъ стремехъ запеде. Если уже смъшеніе богослужебных чиновъ римскаго съ національнымъ во Франціи вовбуждало волненія и споры, какъ видно изъ протеста Агобарда противъ трудовъ Амаларія, то что же должно было бы произойли, селибы въ этой странъ было введено внодиъ римское богослужение съ устранениемъ совершенно галликансваго богослуженія? Болье жли менье апачительные остатии древняго галливанскаго обряда уцалали во всвиъ церяваль Франція, особенно же въ церявя ліонской и парижекой. Такъ что даже римскіе литургисты навывають богослужение этого времени во Францін фомано-францизскиму. Уничтожить всй вти ос-

татии галличанизма во французскомъ богослужении и превратить его въ совершенно-римское и было задачею Рима во вев въка до XVI в. и даже въ послъдующе послъ Тридентского собора. То же самое было и въ церкви медіоленской, если только допустить, что въ Медіоленъ, уже около временъ Карла В., началось смещение элементовъ римскаго и амвросіанскаго въ тамошнемъ богослужения, а съ течениемъ времени это сившение постепенно увеличивалось. И здесь Риму, такимъ образомъ, приходилось постоянно наблюдать, чтобы какъ можно менье оставалось въ ивстной литургін элементовь надіональныхь и какь можно болве эходило въ нее элементовъ римскихъ. Наконець въ Испаніи мъстнан литургія оставалась еще неприкосновенною. Здесь нужно было вновь начинать двио введенія туда римской антургіи и вытъсненія оттуда національной испанской.

IX, X и первая половина XI ст. прошли, не ознаменовавъ себя въ отношеніи къ исторіи борьбы національныхъ литургій съ римскою никакими особенными событіями. Папы IX в., какъ Николай I и его
преемники, были слишкомъ заняты борьбою съ востокомъ и съ западными епископами изъ за правъ надъ
послъдними, не номинальныхъ только, но и фактическихъ, чтобы занимачьси состояніемъ богослуженія въ
національныхъ перквахъ запада, погда ениснопы этияъ
церквей не котъли признавать никакой зависимости
отъ Рима, кромъ номинальной; а папы X и первой
половины XI в. были слишкомъ ничтожны и развратны, чтоби чъмъ нибудь заниматься. Частнести
въ благоустройствъ церковномъ могли обрагатъ на
себя вниманіе папъ только въ XI в.,—когда майство

восморжественьно и неда внутренниям и надъ вижнажим протовнато клира и семны пашь и недъ вижекомами и даме западными государями, могда папство явилось неликово силою и опончательно учению себъ свеи идеалы, когда на неискомъ: престоит явились великія инчности, ненда соврёла мысль е ресорий из церква, когда ниминсь и даровитые осуществители идей шалоства Петръ Дашіани и Гильдебрандть. Гогда-то рвшено было нанесть первый ударь существонанію національной литургім из Испанін, нозобновить нададеніе на недіоломскую литургію и привость таливжанскую литургію из возможному единосбразію съ римскою.

Вытьспеніе національной позарабеной дигургів пры Испаніи произовию при сибрующих обогоптельствакъ. Въ это время государи меликъ христиленихъ государствъ въ Испанів-Аррагова, Кисталін, Наваррына стоябно уснавляем, что могли уже помышлять о сверженів св собя ига арабовь. Въ 1081 г. палиств неманскій раздробияется на менкія государства, зани навшія вторую томную половину Испанів. Всянкая сила, сосданиваеся на замадь и объединавива занадный мірь--- домство было токою свявю, которой явл-Southe godfinen Seigh Copyright House Relighenie Theorighскіе государы, стреминиюся также въ объединемію. Они естественно должны были стреминьом прицинуть въ этой силъ, чтобы пованиствовать себе отв нея нодирживніє вънцедетоминей пиз борьбі ск тиготовшимъ надъ ними игомъ арабовъ, хотя уже ослабъвшихъ, но еще занимавших значительную часть Испаніи. Браин этихъ государей съ принцесовии изъ пранцувскает

королевскаго дома еще болье унрандиля ихъ симпати въ Риму. А Римъ, съ своей стороны, давно сметръвний непризнение на разнесть вы обрядаль между испанодою церковінати римскою, радь быль воспользоваться: такить наогросніснь правиченей Испаніи для изгианія оттуда національной китургік. Посл'в всего вышесказаннаго для мась будуть понятны следующе савты. Въ 1063 году, въ Арагенъ на одновъ соборъ (Јасса) претановиемо было примить римскій чинь богослуженія, нагима ретескій (1). Причины талого опредъления вы точности пеневестних можно телько ADPRAMBATION; STOI ONO COCTONIOCI, NO BOCH HEPORTHOсти, при сильномъ вліний обътской гостуарсивенней власти, на которую двиствоваль Римъ, и не безъ сильного протеста ийстивго дуковещена. По прайней иврв такь можно заключеть изь ближейшего не времени подобивно же собыния въ истории Испании и нзъ всей исторія введенія римской китургін въ этой странть. Чарегь 6 льть посль упенинувате себера, ны находимь вы 1068 г. вы Барселонв напскаго дегата Гуго Кандида (посланиато туда 1064 г. папою Александронъ II) въ хлонотолъ по наму введения туда римской личургія. Заручивнись расположеність терцогокато Варседонскаго двора и въ особенности сунруги герцога (Раймонда) грастии Адельнодисы, окъ дъйствуетъ въ 1068 г. на соборъ въ Барселонъ въ нользу явтнемія наъ Испанія містней антургів, но вотръчаеть себъ сопротивнения во иногих испансииль емисионать, поторые посименть чть среды себя въ

<sup>(2)</sup> Data sacerdotibus lex, ne que alio more, quam Romano precarentur, neque Gothica, utpote peregrina piacula exsolverentur. Concil. Labb-Tom. IX, p. 1123.

Римъ депучатовъ съ просъбою разсмотръть двения испанскія богослужебныя явини и дать свидьнельство объ ихъ годности из употреблению. Римъ на этотъ разъ принуждень быль принцилься, что ничего ерегическаго въ никъ нътъ. и онъ совершенно годин въ отправленію по нипъ богослушенія (1). Испанская хроника прибавляеть при этомъ, бурго въ этому опредвлению Римскаго собора было присоединено даме запрещение тревожить испанцевы относивально иль литургін и навсегда оставить за ними икъ литургію. Върна ли исторической дъйствительности мослъдиял прибавка и могь ли Александръ II, душею распораженій котораго быль Тильдебрандть-его пресминкь, въ последстін времени усиленно хлопотавній объ пргнанів нуь Испанів местной витургів, сувлать подобную уступку національному чувству испанцавъ,--все это болье чыть сомнительно. Рамъ, вымужденный обстоятельствами, еще могь сознаться, что въ мозарабской детургін нёть начего еретическаго, ко положить санкцію на эту литургію онъ едва ли могъ рёшиться, особенно въ половинъ XI въка. Образъ дъйствій Григорія VII, пресмията Аленсандра II, совершение противоричть этому спалинію испанской хроники. Чревъ 6 изтъ носив собора Варселенскаго, Григорій VII предпринимаеть самыя эмергическія мары на поглание позарабокой прирги пра Испекін. Онъ пишетъ письма нъ нородямъ и епислопамъ но дълу о литургін. Въ 1074 г. онъ пишеть на поролю Аррагонскому: въ письмъ своемъ хвалить его преданность римскимъ обрядамъ (Romani ordinis officium)

<sup>(1)</sup> Pinius. Tractatus historico-chrenelegious. De liturgia antiqua hispanica. Cap. VI, p. 43 et sequ.

Христ. Чт. № 1. 1870.

у рошность ять имъ равпространению, ублидаеть ого быть твердины, довесть до ненца началое вив дало. объщая сму помещь Ан. Потра въ берьбъ съ противниками (1). Подобныя же письма онь пициять нь кородямъ Кастилін и Наверры-Альфомсу VI и Сансо IV. Въ этихъ инсьияхъ, указивая на то участіе, напос привимали въ насаждения кристанства въ Испания Ап. Потръ и Павалъ и выводя отсюда родство непамской цервые первыть въсовь съ ремского въ въръ и encapperin (ordine divini officii), nana za Tent nepeконить по времени вторжения въ Испению Готеовъ и Сарацииъ, или Арабовъ, изображаетъ это преил самыми мрачными красками, кака время, когда вёра иснаневой парави поколобалась отъ ереси Прискилліа-HECTORS H Apiants (non solum religio est diminuta), понионь испанская отдённяесь отъ единства съ рамокою уз обрядать (а гомано ritu separatum) и даже самыя государственныя діяль примян въ прайнее разстройство. За тамъ переходита въ уващанию скова везстановить стоную связь съ рамоною церновію посли долгаго разрыва (post diurhae aciseuras) и принять римское богослушение (ordinam et officium), не Топедское и не другое вакое, но богослужение Апост. Петра и Павла, основанное на намив, --- богослужение, которое никогда не одолжить врата ада, т. е. языки еретнювъ (i. e. linguae haereticorum-оченийный на-WERT HE HUHSHCHYRO AMTYPTINO) (2).

· Не менъе замъчательно и письмо въ Симеону, еще-

<sup>(4)</sup> Labb. Tom. X, p. 53. Esto itaque constant, et fiduciam firmam habeas, et qued coepisti perficias.... quia in Domino J. Chr. confidimus, quia beatus Petrus Apostolus... to honorem desiderii tui adducet, ipse te victorum de advessariis tuis efficiet.

<sup>(°)</sup> Ibidem.

скопу испанскому. Въ немъ Григерій VII-также хвадитъ преданность этого епископа римской церкви; совътуетъ ему быть твердымъ въ приведении своихъ плановъ въ исполнение; противниковъ освящениаго апостольскимъ преданіємъ (т. е. римскихъ обычаевъ) называеть еретиками (haeretica pravitate); приводить разныя побужденія къ единенію съ римскою церковію въ обрядахъ; настойчиво внушаетъ, чтобы распоряженія, сділенныя имь не счеть богослуженія, были обязательны для всвхъ и ненарушимы; предостерегаеть его отъ водковъ, старающихся повредить дълу введенія въ Испаніи римской литургін; совътуетъ ему не щадить себя, даже если придется продить вровь въ борьбъ съ этими хищными волками, о которыхъ онъ выражается, что онъ не сомнъвается въ ихъ существования въ испанской церкви; предостерегаетъ епископа отъ обмана со стороны техъ сыновъ смерти, какъ онъ выражается, которые увъряють, будто они получили письма отъ него (папы); въ заключение просить епископа озаботиться, чтобы въ точности собдюдался (rectius teneatur Romanus orda) римскій чинъ въ Испаніи и Галліи и во всвхъ по возможности мвстахъ (1). Не ограничиваясь перепискою съ владътельными лицами христіанской Испаніи и съ епископами, Григорій VII возлагаеть на своего легата въ Испаніш-аббата и кардинала римской церкви Рихарда чрезвычайное поручение по двау введения въ Испании римской дитургін. Папскій дегать на столько успаль въ своемъ посольства, что, при помощи Альфонса VI, на соборъ въ Бургосъ 1085 г., торжественно могъ уже объявить отивнение готоской литургии въ предвлахъ

<sup>(4)</sup> Labb. T. X, p. 144.

Кастилін и Леона. Альфонсь VI вообще оказаль въ этомъ дълъ весьма большую услугу Риму; женившись на Констанціи Вургосской (1080 г.), онъ въ этомъ случав подчинился ея вліянію, а она была воспитана въ обрядахъ римской церкви. Всего трудиве было вытъснить національную литургію изъ толедской церкви, чрезвычайно преданной литургіи Йсидора и Леандра. Но сопротивление и этой церкви успыль сломить Альфонсъ VI, хотя не легко было ему это сдёлать, особенно въ странв только что въ 1085 г. завоеванной его оружіемъ. Толедская церковь считала мозарабскую литургію по преимуществу своею литургіею; съ VI до XI в. толедской церкви принадлежало законодательство въ области литургической, оттого ко всей испанской литургін до XI в. прилагается одинаково названіе и мозарабской и толедской. Историкъ Родригъ (умершій въ 1247 г.) оставиль намъ описаніе интересныхъ событій, сопровождавшихъ изгнаніе національной литургіи изъ испанской церкви. «До отозванія еще (легата Рихарда), клиръ и народъ всей Испаніи (т. е. Толедо) взволновались отъ того, что легать и король принуждали ихъ принять галликанскій чинъ богослуженія (т. е. римскій) (1). Въ назначенный день собрадись король, высшее духовенство, дегать и великое множество клира и народа; долго препирались; клиръ, войска и народъ твердо противились измъненію богослуженія, а король, по совъту королевы, напротивъ употреблялъ угрозы и стращалъ казнями. Наконецъ упорство войска было таково, что пришли къ мысли решить этотъ споръ поединкомъ.

<sup>(1)</sup> Галликанскимъ онъ здёсь называется потому, что въ это время онъ уже принятъ былъ во Франціи, сопредельной съ Испанісю страни.

Выши избраны двое воиновъ, одинъ королемъ, который быль за галликанскій чинь, другой войскомь и народомы, которые ратовали за чинъ толедскій; королевскій воннь быль побіждень пь великому восторгу народа, который радовался, что побъдителемъ быль воинь чина толедскаго. Но король такъ быль нодстрежаемъ королевою, что не отступиль отъ прежнаго своего намъренія, считая поединокъ неправымъ (duellum indicans jus non esse) (1). » Tame me pascua зывается, что когда посяв этого событів поднявось великое волнение въ народъ, ръшено было послъ поста и молить бросить кинги обоихъ ченовъ римскаго и толедскаго въ огонь, но опять, но словамъ историка liber officii gallicani—crophia, a liber officii Toletani осталась приа (2). Какъ ни смотреть на этотъ последній разсказь (в), видно изъ него по крайней мъръ то, что велика была любовь народа испанскаго къ своему національному обряду к сильную оппозицію встрітила себі попытка Альфонса VI и папскаго легата Рихарда ввести въ Испанію римскую литургію. Не смотря однакожъ на все энергическое сопротивление войска, клира и народа, римское богослужение было введено даже въ Толедо. Одного тольво добился испанскій мародъ, -- это позволенія отправ-

<sup>(1)</sup> Rodericus Toletanus de Rebus Hispaniae Lib. VI сар. 26. О томъ же и въ хроникъ Максенція подъ 1134 г. Chron. S. Maxentii, vulgo Malleacense apud Labbeum Biblioth. Mss. Tom. II, р. 190. Такъ что сомнъваться въ истинности втого событія, какъ сомнъвается Лебрюнъ, нельзя. (Explicat, de la Messe Tom. II, р. 296).

<sup>(\*)</sup> Rod. Tolet Ibid.

<sup>(3)</sup> Еще Пиній зам'ятиль (Tract. Hist. Chron. de liturgia antiq. Hispan. Cap. VI. § V, рад. 50), что современникъ Альфонса VI Пелагій Овіедо, подробно повъствующій о всъхъ дъйствіяхъ этого государя, ни слова не говорить объ этомъ чудѣ, равно какъ и Люкъ Тудъ, жившій во времена архіси. Родрига, слъдовательно въ XIII в.

нять богослужение по премнему, чину въ искоторых тлавиваниях периваль Толодо и въ монастыряхъ. «Тогда, заключаеть свой разсиавъ Родригь, при всеобщемъ плача и сатовани образовалась (inolevit) пословица: вогда котять чего короли, тогда въ ничто обращаются закомы (quod volunt reges, vadunt leges). Съ этихъ норъ быль соблюдаемъ въ Испаніи галиннанскій чинъ (т. е. римскій), прежде пеупотребительный здась ин относительно псалмонанія, ни относительно прочаго. Хотя въ накоторыхъ монастыряхъ и толедскій чинъ быль соблюдаемъ исключорое время: а (древній) переводъ псалтири употребляется даже и досель во многихъ церквахъ наосдральныхъ и монастырскихъ» (1).

Прекрасный иовидимому случай совершение вытъснить національную литургію изъ другой (3) сравнительно независимой церкви миланской представился напамъ (Николаю II и Александру II) въ половить XI в. во время народныхъ волменій въ Миланъ поноводу браковъ, сийоніи и свътской живни милансиаго духовенства. Самъ народъ, крайне возбужденный свожии вождями Аріальдомъ и Ландульоомъ противъ своего духовенства, обратился къ Риму и, ратуя нротивъ того, противъ чего ратовалъ въ вто время и Римъ, повидимому представлялъ собою самаго луч-

<sup>(1)</sup> Roder, Tolet. Ibid.

<sup>(2)</sup> Что въ вто время еще значительно разнизась Амеросіанская литургія отъ римской, на это мы имбемъ след. сакты. Мабильовъ въ своемъ сочиненія Мизаеит Italicum (t. 1, р. 95—99) напечаталь нёсколько писемъ пресвитеровъ церкви Ратисбонской (Павла и Ебегарда) адресованныхъ въ 1024 г. пресвитеру Мартину, сокровище-хранителю церкви св. Амеросія въ Миланъ, заключающихъ въ себъ просьбы о присылкъ книгъ Амеросіева чина богослуженія для распространенія ихъ въ Германіи.

шаго и надежнаго сонвиния для Рима въ достищении. имъ полнаго покоренія этой знамежитой церкви, до этого времени сокранявней весьма элачительную саностоятельность, менже другихъ перквей подчинявмейся паль и ревиже до сихь порь охраняваней свои древніе обычан. Потру Даміани, посланиому жапою Николаемъ 1000 г., поручене было между прочемъ содъйствовать вытъследію изъ Милама Амвросіева чина богослуженія. Но народъ съ одной стороны TARY MAJERO SHIPSEL NP CHOCKY IPOTECTE IPOTHER MEстнаго духовенства, что папскіе дегаты принуждены были даже защищать духовенство ото меумвренными. на него нападеми народа, съ другой вы теме время овъ быль такь глубоко проникнуть чувствомъ религіозно-національной исванисимости, что тихь самыхы легатовъ-Петра Даніаня и архісписнова нувесняго. Анзельна, которые поддерживали его сторону противы духовенства, тормественно выгналь изъ Миламе за тотольно, что на соборъ въ Миленъ, имъншенъ цълію произвести судь надъ духовелствомъ; Петръ Даміани -эк жетем жило предебдетем, а Ангемъ и пругой меняс гать, заняль второе носле него месте. Тоже было н при другомъ нап'в Александре II, когда снова весникан народныя воличнія, на премя быле утименных эмергическими действіним Петра Даміана. Народъ постоянно полебанся между партією, запримавшею духо-Behotho, m napriem upornhuom arapy; one to mozgopживаль Арганьда и его сообщившесь, то переходилы: на сторону архіснископской пармін, увлемаємый тімчь, TTO STA HADRIA SAHIMIJAIA BY STOMY CAYGO HOSSELCHмость медіопанской церкви оть римской. Понятно, что при такихъ обстоятельствахъ Риму трудно было: нто

нибудь сдёдать их польку опенчательнаго выт'ясненія исъ Медіолона Амеросієвой литургія.

Франція представили Риму другаго рода заботу. Тамъ въ XI и XII в. прододжало существовать въ богослуженін сивненів элементовъ римскаго и національнаго, какъ ве времена Алхунка и Аналарія, съ твиъ только различісиъ, что расисить національный CTRIL OTEND PROBRESTION; RELICOS MHOFO HARRONS, ROторые составили много новыхъ нерковныхъ пъскей, ocodenno mnoro abaloci tant nashbaemmys versus n sequentia,---стиховъ, которые излись въ первой части литургін. Размость между галынкансиямъ и римсинмъ чиномъ стада еще болъе ощутительна, погда Григорій VII произвель нересмотрь римскихь богослужеб-. ныхъ жингъ. Надлежало умичтожить эту разность. За уничтожение этой разности взялся орденъ францисканцевъ, старавшійся привести галливанское богослуженіе въ единство съ римскимъ (1). Четвертый генералъ этого ордена Гаймонъ пересмотрълъ и исправилъ, по порученію папы Григорія ІХ, вивств съ другими богослужебинии книгами, и missale; папа утвордиль эту редакцію, какъ видне изъ письма Ісанна Парим, прееминка Гаймона (3). Исправленныя оранционанцами богослужебныя книги, удестонышись панскаго утвериденія, введены были въ Римв, по свидетельству Рауля Тонгрскаго, вогорый говорить, чео папа Неколай III запретиль употреблять въ Римъ древи в богослужеб-HMS. EMETH (Antiphonoripa, Gradualia, Missalia et alios libres), а приказаль употреблять винги братьевъ Ми-

<sup>(\*)</sup> Франционъ, основатель ордена, эъ своимъ правилать (Regula S. P. Francisci, сар. III), заповъдаль отправлять богослужение непреравно такъ, какъ оно отправляется въ Римъ.

<sup>(2)</sup> Wadding, Annales Minorum ad an. 1249.

нориговъ, отчего всё иниги теперь въ Раив изми, opanuecranchis (1), a notobe by enhyp pasomanes но всей Евроив въ XIV и XV в. и были наиболъе унотребительны до мовой ределини литургін, предпринятой на Тридентиненомъ соборв. Но эта редакція, предпринятая францисканцами съ цвию уничтожить мъстими особенности во оранцувской интургіи, была соверімена на французской почью и потому все-таки не могая быть совершенно чуждою національных особенностей. Она не могда положить конецъ и разпообразію литургійных чиновь во французской цериви. Кромъ оранцисванцевъ были другіе ордена, имъвшіе чакже свои редакція: доминиванцы, враждебные франциснанцамъ, нармениты и др.; сверхъ того парименая церковь ижьта свой чить, --- коти безсперио чить еракцисканцевъ во Франціи, какъ авторизованный напов и употребляемый вы саномы Римы, быль ванболые употребителень во французских в перивахь. Такимы образомъ единообразіе оранцузской интургін съ римскою не было внолив достирнуто и въ XIII в. Редакціи франписканской не омяо придано панами осонцильного. значенія, хотя мапы рекомендовани бе уже тамъ саимиъ, что приняли ее въ Римъ. Въ XIV и XV в. продолжало увеличиваться это разнообразіе въ чинахъ литургія оранцувской. Папы отихь времень, -- времень авиньопскихъ и потоиъ соберовъ Константскато и Ва-SCALCRAFO, CHAM CAMMEROWS HETTOMEM, TTOCH ESTRATS нвъ Франціи всё мъстимя редалція литургів и подчинить всер францусскую церновь одной римской литургін. Живя въ Авинборь, син мили подъ опскою Франціи, а потоиъ имъ было не до обрядовъ, когда

<sup>(1)</sup> Gerunger. t. 1, p. 357.

явились антипация, и заятим имъ принцось дицента из лицу стать съ дъйствімии грезныхъ соберовъ Константоваго и Вазельской. Мін увидимъ ниме, какую сильную борьбу пришлось въ последствім въ XVI в. выдержать новой редаждій римской литургій, авторизованной Тридентинскимъ соборомъ въ XVI в., съ различными м'ястными литургіями Франціи. Эта борьба достаточно покавываєть, наную силу получить, благодаря обстоятельствамъ и вліятельности еранцузской церкви, падіональный богослумебный элементъ во Франціи въ предыдущіе въка.

Въ XIV и XV в. твиъ мещве возможны были кавія-либо мёры въ менанію напіспальныхъ литургій жеъ западныхъ церивей, что не только во французской вліятельнійшей вь то время церши, не даже и вь меибе вліятельных церивахь, каковы испансива и медіоданская, пробудилось сильное національное чувство особенно въ XV в., во времена соберовъ Константскаго и Вазельскаго, на поторыхъ, какъ невъстно, снаьно заявили себи національные интересы въ предстевителях» разных» національностей. Теперь національныя перкви зепада мачали особенно **HTHERT** осталки сворго прошлаго. Теперь, како видно как примарова испанской и медіоланской неркви, сильно были озабочены не уничтожениемъ, а собираниемъ, ивдвијемъ и огражденјемъ маціональнить летургій отъ притяваній римской негернимости. Такъ въ конце XV в. трудились надъ реданцієй и охраненіем мозарабелей дитургін: архіоп. водедскій Петръ Мендоза, старавшійся возстановить древиюю испанскую дитургію въ сноей церкви и уже миого совершившій подготовительныхъ работъ въ везстановлению этой

древней житургін, не неуспівшій привесть свои работы жъ концу; архісп. и пардиналь, вище-поредь и верховный канцлеръ Испаніи Францъ Хименесъ Циснеросъ, созваний энаменитьйшихъ ученыхъ жеъ кспанцевъ и даже изъ чужеземиевъ и рездълницій между ними труды изследованія разныхъ древнихъ рукописей, равно канъ и существовавшихъ въ ивпоторыхъ церквахъ Толедо списковъ антургін. Коммиссівю собранных ниъ ученыхъ, изъ которыхъ наиболве потрудивинимся въ этомъ случев быль, прионимъ Альфонсъ Ортицъ, изданъ былъ 1500 г. Missale mixtum juxta regulam B. Isidori, какъ самое название показываеть (mixtum), --- служебнивь скомпилированный изъ ивкоторыхъ раздичныхъ списковъ, а какъ показываеть сравнение съ римскимъ, страдающий нескольми вставлами изъ римскаго. Хаменесъ выпросиль у папы (Юлія II) даже булду 1508 г., дозволявиную отиравлять въ нёсполькихъ церквахъ Испаніи составденную вышеупомянутою коммиссіею дитургію. Онъ назначиль 13 лиць со многими діаконами для совершенія этой антургін ежедневно въ особенной для того навначенной имъ напеляв. Въ последствии времени, по слованъ Пинія, папа Левъ X позволиль отправлять туже дитургію въ цериви Спасителя въ Саламанкъ, а Пій IV--- въ капеллъ приходской церван. св. Маріи Магдалины въ Валладолидъ (1). Добившись такой не наловажной уступки со стороны Рама, Хяменесъ однакомъ долженъ былъ и съ своей стороны сдвиать начто угодное Риму, и потому счель нужнымъ сжечь, по словамъ Ренодата, и безъ того ръдкіе экземпляры Missal. mosarabic., какіе только могъ-

<sup>(&#</sup>x27;) Geranger instit. liturgiqu. T. I, 221-292. Binterim IV, III p. 116-118.

отыскать, какъ по его мивнію полные заблужденій, въроятно потому, что они не заключали, по замъчанію Ренодота, въ себ'я буквально римской литургін, сдвлавъ ихъ чрезъ то самыми ръдкими (1). Медіоланцы въ XV в., какъ и прежде, также очень дорожили своею національною литургіею, и пена Александръ VI въ понцв того же ввиа принужденъ быль торжественно утвердить отправление литургии въ Миланъ по Амеросіеву чину. Въ половинъ XV в. папскій легать Branda Castiglione, посланный папою Евгеніемъ (въ 1440 г.) въ Ломбардію, возымвиъ было намъреніе совершенно лишить медіоланскую церковь драгоциных остатновъ національной литургіи. Онъ осмълился было завладёть однимъ древнимъ сакраментаріемъ, который считали происходящимъ непосредственно отъ св. Амвросія, и въ день Рождества - Христова вздумаль въ церкви самаго св. Амвросія служить римскую литургію. Народъ пришель въ прость, тотчасъ сбъжался въ дому, гдъ жилъ легатъ, угрожая зажечь домъ, если онъ не отдастъ сакраментарія. Испугавшись народной ярости, легать выбросиль книгу изъ окна и на слъдующій день вывхаль изъ города (2). Въ концъ того же въка въ 1497 г. папа Александръ VI, заплючившій съ миланскимъ герцогомъ союзъ и потому хотвышій чемь-нибудь задобрить своего союзника, утвердиль особенною буллою отправление медіоланской литургін во всей медіолан смой церкви, всякій день и ночь безь изміненія (3).

А. Катанскій.

(Окончаніє во сладующеў кинжка)

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Renaudot. liturg. Orient. collect. T. I, p. 16.

<sup>(\*)</sup> Cm. Geranger t. I, p. 199-200.

<sup>(2)</sup> Ibid.

## BAAFORPOMЫCANTEALHOE ROAOWEHIE

### ПРАВОСЛАВНОЙ РОССІИ

H

# ES HPH3BAHIE K& BOSCTAHOBJERIJO HPABOCJARNOË SAHAA

Соч. І. І. Овербека,

дойтора вогообовий и облосоони (и прообсосора въ одной изъ алглийскихъ волдегий). Галле, 1869.

(\*) (SIETEROEO)

9.

Этоть систематическій обмань—переносить позднайшія отношенія и возгранія на времена древнайшія Frohschammer отпрываеть ва колыбели папства. Она говорить (ст. 83 и сл.): «така какія же это положительныя свидачельства и основанія, которыя говорять ва пользу абсолютнаго авторитета пашы, ва пользу личной, его непогращимости? Гда лежить то властное право, ва силу котораго именно епискона Рима объявляеть свои притязанія на такую Бомескую прерогативу? Кто хочеть отвачать на этоть вопрось съ христіанской точки гранія, тому прежде всего надо изсладовать, не изрека на сама Христось чего-либо ва семъ тона, не установиль ди Она чего-либо ва семъ рода, или по крайной мара нать ли чего ва семъ

<sup>(\*)</sup> Си. «Христ. Чт»., декибрь 1669 г. . .

родъ въ апостольскихъ писаніяхъ. Но напрасны будуть его изследованія. Нигде Христось не деласть даже мальйшаго указанія, что Риму назначено быть средоточіемъ и главою Его религіи, — Его царства Божія на вемью, мли нто опископу Рима принадлежитъ власть надъ всею церковью или даже надъ встить міромъ. Онъ нагди не говорить объ основаніи какой-либо владательной власти, какого-либо державствующаго начала, какого-либо царства; напримъръ, Ока поножиненью воебраннеть своимь всякое восподство (Лк. 22, 25; Ме. 20, 25; Мрн. 10, 42). Какъ же это возможно, какъ объяснимо, если признать безусловное господство римского спископа чемъ-то наиваживищимъ для Его парства, для Его дела, если допустить, что и то и другое должны даже утверждаться на этомъ господствъ, да такъ еще, что, безъ признанія этой духовной господственной власти Рима, никто-де не можетъ имътъ и части ни во Христъ, ни въ Его дълъ? Столь важное, все-ръшающее ринское учреждение (Institution) колечно должно было бы быть предано Его учениванъ и всёмъ другимъ вёрующимъ со всею испостію и твердостію, и именно-нии посредствомъ напого-либо опредблениаго, ръшительнаго изреченія или посредствомъ какого-либо особеннаго распоряженія: но ни стіда чего-либо въ семъ роді не находимъ. Равно и Апостолы имчето не говорять о томъ и не двлають пикакихъ въ семъ случев рыше ній. И даже въ первыхъ въкахъ христіанства только кой-гей появляются намеки относительно визченія Рина для христівнской перкви; да и то ст велиними трудомъ могута быть обращаемы во свидътельство о римском приматствъ. Выло не бы все это возножно, если бы самъ Кристосъ воскотъль облочь:Римъ и его епископа безусловнымъ все-ражающимъ авторитетомъ? Какъ же теперь, при этомъ обстепленства, римское примачетво можеть быть принято и привиане за непосредственно-божественное, оверхъестественное учремденіе, если оно не имбеть никанихь вернихь точекь опоры? Наука, по прайней ивръ, инчего въ этемъ родв не находить, мало того,--- находить, капротивь, «імstangen», говорящія противъ какого бы те на било пресстестоснико нан непосредственно Богоме даннаго карактера приматству, въ смыскъ плавенства римскаго папы. А именяо, если разсистривать данныя міровыя отношенія во время происхожденія и распространенія пристіанства, если разсматривать господствующее положение Рима передъ различными народами, зомлями и городами, и потомъ-то обстоятельство, что верхований визститель царства, императоръ именно въ то самое время, когда пристівиство окранао и сдвивнось господствующимь, оставимь Римъ съ тамъ, чтобы Константиноноль сдалать императорексю региденціей: то ясно отпроется, что перевысь на сторонъ ремскаго епнокона оказался самым естественным образом; что если вообще принатетву нужно было произойти въ хриотівнокой церкви: то это могло, это должие было совершиться тольно въ Римв. Нигдв-въ другомъ мвогв-но было таких естоственмесь и стель благопріятных условій на тому, кака въ Римъ; равно нигдъ не нуждались такъ жало въ какомъ-либо преестественномъ содъйствін или учремденін, какъ въ Римъ. Удивичельные было бы, еслибы, при стоив бивгопрінтивнив оспостивнив-нотерическихъ обстоинокиствань но образовалось тамь ириматетво, чашь то, что оно тамъ дъйствительно обравовалось. Пресетественный, усвоненый теперь цержовному приметству, характеръ, потому именно ненадаженъ, неумъстенъ и недопустимъ, что оно обравовалось въ Римъ,---тамъ, гдъ и безъ того надлежало ему образоваться по естественному ходу двяз. Событіе, моторов мометь или даже должно произойти изъ остественнаго хода дъль, которое легко можеть быть объясивно естественными обстоятельствами, консчио немьзя признать ва событіе пресотественное, за собыліе непосредстванно отъ Вога произмедшее, за чудо; по врайней мърв туть неть надлежащихь, надежныхъ притерій и метивовъ, на основаніи которыхъ можно бы было дълать подобныя допущенія. Можно сказать; гдъ бы ни образовалось церковное приматство, вездв было бы легче признать его за непосредственно-божественное учреждение, чэмъ въ Римъ, гдъ оно и бенъ того могло произойти, безъ всяваго преестественнаго содъйствія. Что оно произоныю именно въ Римъ, это самое для научнаго вагляда, даже съ христівновой точки эрвнія, служить доказалельствомъ, говорящимъ промись его преестественности и божественности. Еслибы исторически незначительное жаное-либо мъсто сдълвлось средоточівиъ кристіанской церкви, тогда, во всякомъ случай, можно бы было видвуь здась дало высшаго предустроенія най содействія; в что Римъ сделолед отимъ средогочіемъ, это самое обстоятельство устраняеть всикую мысль объ особожномъ высшемъ содъйствін; ей нать туть основанія, и никто по сиравединости ни религіовно, ни морально же можеть счетать себи обязаминив тому вършть». Ка сому сочинитель присове-

нупляеть следующее примечание: «Все это темъ болве важно, что еще не допазано ясно и исторически, дъйствительно ли Петръ, въ качествъ прасминковъ вотораго наим объявдяють свои притизанія, быль и умеръ въ Римъ, Мы не говоримъ, что противное тому допазано удовлетворительно, а замічаему только вообще, что это дъло весьма спорное, а и это уже роковый ударъ папскимъ притазаніямъ. Какъ бы не быть непосредственно - божественному отвроненію.... для того, чтобы основание римского приматства, столь важнаго по своему значенію, могло быть поставлено вив всякаго сомивнія-въ полномъ святв, и чтобы эти римскія притязанія на приматство могли служить на пользу и благопосившеніе церкви, и не были напротивъ, какъ это вышло на дёль, постояннымъ поводомъ въ спорамъ и дъленіямъ? Что ото за божественное учрежденіе, которое такъ метвердо и такъ неясно, что изъ - за него происходять постоянные споры, и что для поддержанія римских притяваній нужно было прибъгать ко всёмъ вышеуцомянутымъ оальшамы! Замвчательно: въ видв основанія-фундамента (римской) въры требуется въра въ такой фактъ, который не засвидетельствовань навёрное даже общечеловаческимъ, естественно-историческимъ образомъ, не говоря уже о томъ, что онъ мищемъ всякого божоственного свидётельства; а между лёмы на этой въръ, не имъющей върнаго свидътельства, должив основываться въра въ безусловный авторитеть римckaro eneckona!>

### .10.

· Чтобы нанабрябёния образоми извідять истину и домить твердоств начала, имдо это начало произсти и довести до самыхъ прайнихъ его следствій. Всин начало неистинно или получетнино, то жь продолжения этого процесса непремънно обнаружится недостатовъ. Если мапротивъ оно истинно, то процессъ этотъ съ возрастающею испостию и непоколебимостію будоть показывать и доказывать истину. На быду, есть извъстнаго рода болзливые люди, которые любять кричать: «Nur nicht auf die Spitze treiben!» (ne go camaro me sepxa!), no orn tarb naзиваемые «Средніе» не больше, какъ полувърующіе: они страшатся про себя, что чхъ пачало, освівщенное большимъ свътомъ, не выдержить пробы. Теперь, когда римлине смотрять на папство, какъ на учреждение божеское, поставленное для охранения чистоты въры и для управленія церковію, то они по справединвости усвояють себь тымь самымы право — дальтвише отсюда двлать выводы. Въ этомъ отношени передовые ультрамонтанисты дъйствують последовательно, и въ высшей степени заслуживають наше вниманіе. Но такъ называемые церковные либералы-католики, которые непрочь отъ «божескаго папства» (das göttliche Papethum), только безъ дальныйшихь его выводовъ наи слъдствій; которые внизъ катящуюся тельгу жотать пріостановить и захориозить, чтобы она не разбилась въ дребезги, - эти, говорю, либералы и составияють собою тёхъ мудрыхь вёка сего «Среднихъ», которые въ концъ концевъ ничего не выигрывають: волею или неволею, они делаются тутъ

тольно арріоргардомъ ультрамонизма. Такъ было въ спорв « Hermesianischen и Günterschen»; такъ было въ дъяв «о непорочномъ зачатів»; такъ будеть и въ вопросъ «о непограниности папы», т. е. въ наталь будеть много шуму, а въ конць будеть — мало дал. Прочестують громко, говорять о свободь, не жотить служить нановальней, — а когда папа, въ заключение, эткроеть свой роть, идуть себъ снова мъ ному, хоти и молча, и медленно, и съ кисло-сладнать лицемь. Тысячельтний привычка къ папскому рабству до того сгорбила свободные умы, что они, вопреки лучшимъ своимъ возгръніямъ, все продолжають идти путемъ своихъ отцевъ, не изследывая даже, есть ли это настоящій канолическій — «царскій путь». Между томъ мы не сомноваемся, что между протестующими католиками, которые понимають важность времени и безмврность притязаній папства, есть сонть избранныхь, твердыхь и рашительныхь душь, которыя истину предпочитають ложной, механической стольтней привычив и будуть дыйствовать сообранно съ своить убъждениемъ. На этомъ сонмъ мы созидаемъ нашу вадежду и къ нимъ обращаемъ савдующія слова: вы страшитесь великой опасности дая касолической перкви отъ предстоящаго возведенія ученія о непогрышимости папы на степень догмата, но от самую ненограшимость не допустили ли вы уже de facto? И потомъ-новый догмать о непороч**можь** зачатія не исплючительно да вы приняди, какъ об невтельный для вась члень въры потому, что такъ онъ объявленъ папою? (см. «Die orthodox katholische Anschaung., Halle, 1865, erp. 10-15). Hara, He pasвитіе папства (усвояющаго себь божеское право), до стецени непотръщимаго органа, но самое это минисбожеское право пацства составляеть живую разу на
тълъ и служить корнень зда. Допустите разъ, что
папство есть не простое церковное, но прямо божеское учрежденіе: и вы должны будете принять вейдальныйшіе выводы, которые естественно отсюда вытекають, и которые безъ соминнія завлючаются наискою непогрышимостію; она справедливо вамъ кажется чудовищною: но она есть догическій выводъ,
только изъ ложныхъ посылокъ. Устраните посыляки заключеніе само собою падетъ.

#### 11.

Ученіе о непогръщимости палы между даже въ высшей степени церковно-настроенными католиками имъетъ ръщительныхъ себъ противнивовъ, какъ то даютъ намъ видъть «Bonn-Coblenzer Laien-Adresse» архіепискому кельнскому и епискому трирскому, и сочиненія ор. Michelis, Liano и каноника Abbé de Saint-Pol. Профессоръ д-ръ Фр. Михелисъ, который еще въ своихъ «Fünfzig Thesen ueber die Gestaltung der kirchlichen Verhältnisse der Gegenwart» нападаль на абскурантизмъ, въ послъднее время издаль слъдующее сочиненіе: «Die Unfehlbarkeit im Lichte der ка-tholischen Wahrheit und der Humbug, den die neweste Vertheidigung damit treibt» (Braunsberg, 1869). Межь втого «Humbug« (1) сочинитель провидълъ, что шволь, внушившая эти продълки (Humbug), имъетъ въ виду

<sup>(\*)</sup> Производство этого слова неизвъстно; но оно въ одинаковомъеммелъ употребляется и въ изм. и авгл. языкахъ, и употребляется всегда vulgariter.—Перев.

закватить въ свои руки образование ивиецкаго клира. Онъ двисеть погическій выводь, что съ объявленіемъ непогръншиости папы изманится и уничтожится весь составь церкви, въ томъ его видъ, какъ онъ быль принять касолическою церковію оть самаго Христа. A Abbé de Saint-Pol въ своемъ сочинения «Der ultra-katholicismus in England», направленномъ противъ архіеписнопа Маннинга, говорить еще сильнье. Даже Веллармянь, говорить онь, на папство спотрълъ только какъ на ограниченную монархію. Непограшимость паны, продолжаеть онь, на первый взглядь камется только благочестивой иперболой преданности папъ, но, при болъе точномъ разсматриванін ел, она вовсе не твиъ оказывается: она явится въ образъ «Революція и от церкви и вт обществъ». «Ультракатолическая школа есть быть можеть безсознательный, но тымь не меные очень дыйствительный врагь истинных принциповъ религіозныхь, поантическихъ и соціальных»; есть неумолимый врагъ всякой честной и свободной гласности мижній, противныхъ ел доптринъ; есть' самый преданный апостель религознаго и политическато абсолютизма. Ученики этой гибельной школы всегда являются въ авантардь витилиберальной и реанціонерной партін, ободряя угнетеніе, защищая ограниченія свободы гражданской и религіозной, раздыля теоріи абсолютистовъ, отрицающія естественный порядокъ, законы и права совъсти, права и обизанности человъка и гражданина, -- роковыя теоріи, полувъковое преобладаніе которыхъ вырыло неизивримую пропасть между церковью м новъйшимъ обществомъ». За тъмъ продолжаетъ: «да, мы не бонися признаться, что ультра - католи-

цизиъ, разоблаченный и дищенный той дожной вифиности, котеран прикрываеть еко природу и сопрываеть его опасный правъ, что ультра, ватолящимъ, когда смотрять на него глазами простаго здраваго симсия, служить врсеналомъ всякаго рода препирательствъ, и очегомъ, не которомъ постоянно возгорается война между релизіознымъ и политическо-гражданскимъ обществомъ. И можетъ зи быть иначе? Если для того, чтобъ быть действительно правослявнымъ катодикомъ, необходимо быть и на практика и въ теорім отчаяннымъ ультрамонтанистомъ; то вътъ на одного просвъщеннаго человъка, какъ бы мало ни заботился онъ о своемъ достоинствъ, - о достовиствъ чедовъва и гражданина, -- который бы позволиль цоставить себя въ такое унизительное положение, который не предпочель бы оставить церковь, и не спель бы искать пріюта для своей возмущенной совъети въ какомъ дибо редигіозномъ индифферентизмъ... И текъ этотъ (ложный) духъ подобной системы не всегда ли служить источникомъ дожной пруки, источникомъ нетерпимости и неправды? Отъ того, мы не удивияемся, а просто скорбинь о такой школь, которая находить себя вынужденною передъдывать исторію до закону противорячія и въ интересахъ своихъ абсолютистскихъ началъ. Удътрамонтанизмъ считестъ какимъто деломъ благочестія обвинять въ среси и схизме твуъ, которые со всвиъ простодущісиъ желели бы неколебино остаться вършыми преданцей имъ въръ ихъ отцевъ».

Всяній, болже дальновидный натоликъ, сердечно долженъ желать, чтобы предстоящій римскій ватиканскій соборъ состоялся, и состоялся безпрепят-

ственно; ибо отны собора, и въ особенности Лій, послужать, самыми дучшими орудіями къ расторженію римской церкви и къ совиданію нашей западной православной церкви. Коночно језумты будуть импалься кое-что сдалать, чтобы ноддержать это гиндое строеніе. Бояздивымъ, диберадьнымъ натодикамъ они будуть истолювывать опредвленія собора на эластичесвій дадъ, и на словахъ дадуть видъ правды. Они будуть пытаться долозоль, что двло от сущности остолось по старому, что сдова не доджно понимать такъ просто въ строгомъ ихъ симоль, что на дъль многое сгавдится, что вожется въ теоріи отталкивающимъ н т. д. Между тъмъ они думають за одно съ папою: «Qued decretum est, decretum est», (что положено, те положено), и мы въ благопріятное время найдемъ возможность всёмъ отниъ воспользоволься, кожъ скоро увидимъ, что наши върующіе достаточно для того нашколены и воспитаны. Но между римсими като, ликами есть и зоркіє люди, которые не такъ дегко повволяють себя морочить, какь то бываеть съ массой народа. Начало двусмысленности, или лучие малосмысленности, есть душа ісруптивна и романивна, надъ которымъ первый господствуеть уже три въка. Іезуиты церствують во имя папы и для папы, или превильные-во имя паны для себя. Если папа непогрышимъ, то, собственно говоря, они непогръщины, и въ тому еще всемогущи. «Папа отождествляется съ церковію и всячески возведичивается; онъ рышительно дълвется пакциъ-то богонъ на землъ, поторему все безусловно и слъпо имъетъ покоряться. Не желая сравнивать лица, мы должны однакожь сказать, что эта централизація и возведиченіе, которыхъ добиваются теперь въ Римь, во многихъ отношениять напоминають древній времена римскихь императоровь; напоминають обънкь всемогуществы и боготворени, съ одной стороны, предъ лицемъ безсильного рабскаго міра, съ другой, передъ лицемъ живаго, укръпляющагося, сильнаго духомъ христіанства, которое готово было опазывать ремскому императору человъческое повиновеніе, но отказывало ему — слабому, спертному человых, -- въ божесной почести. И въ преторіандахь, со времени іступтской номпаніи, нёть недостатка, и теперь еще не въ одномъ отношения пожно видеть сравнение между тогдащнимъ и теперешнимъ временемъ. Римская политическая разсчетинвость обыкновенно собирала въ Римъ благородныхъ юношей, покоренных ваи инбющих быть покоренными имъ народовъ, и тамъ воспитывала ихв въ нанвозможно римскомъ духъ, чтобы потомъ снове носылать ихъ нъ ихъ народамъ, — за чёмъ? За тёмъ, чтобы черевъ нихъ вести римскую пропаганду или, по крайней мъръ, порождая черезъ нихъ ссоры и несогласія, ослаблять силу этихъ народовъ. Тапъ и теперь ежегодно высывается въ Римъ извъстное число, большею частію, даровитышних юношей, чтобы оди, подучивъ образование въ извъстной римской коллеги, т. е. усвоивъ себъ римскую схоластическую науку со всъми римскими пріемами, и пропитавшись отвращеніемъ къ новой, въ особенности иъ намецкой наукъ, могии сделаться способными возставать противь посибдией и распространить первую» {Frenschammer 8. 179).

Есть два обстоятельства, которыя, въ глазакъ публики, новизим въ дълъ римского учения и дисципанны представляють въ другомъ свёть, чемъ оне на саномъ дълъ. Это есть, съ одлой споромы, іслучисимя двусимсиенность въ слововыражениять памокиль опредвленій, вы сліжечніе которой конщал шартія мощева выненивать или вычитывать то, что нь ней больше подходить и что ей больше нравится. Съ другой стороны, такъ уже много было развынъ сужденій, опредъленій и распоряженій наисникь, разомедшихся по всему свиту, что свить и не думасть: о нихъ больше. Папы давно уже сдвинуви бы свять и сияви бы его, какъ дверь съ нетель: но, даже въ неріодь нав всемогущества, свёть шель своей дорогой-тамь, намь было угодно Богу; а не такъ, какъ того желать пяпа. Воть почему, -- душаеть публика, -- и инсть. нувяды придовать папенинь словань: особанную важность. TTO BE HERE COTE PERCEBUTCHERO MPRETERICARIO, TO COMMIND ASSOME ORRESTOR; & TTO HALIPOTENES HE HEND нивражене, преувеличено и несосбразис съ временемъ, то, какъ плевены, будеть равнесемо временемъ и забыто. Чтить болье поднимають противорючій мапскимь словамь, темь более заставляють прумичься ныль, и жь тому же бозь нужки. Лучие оставить его святьйнество говорить что ему: угодио, а тамъ-жесль MOREO ROTTETERADIO: WINOPWPOCHMS TO, TTO MOCOCTORтельно и неспосорожению. Темовы вагляды жиримичь людей въ страна натолинияма. Но такъ просто в жирно дело помончить нельзи. Где вепривде выску-

паеть сивдо и дергио, тамъ и самый миролюбивый человъкъ ръшительно долженъ отстанвать истину, а не притаться за изгородой. Тамъ, гдв притязанія объяванется, какъ прево, протесть выфеть полное мёсть: пусть свёть и дольнёйлюс погомство энвють. нио но спели нь то время, когде времь сфель плевены среди плиеницы. Цапы обывновенно требовали всепда больше, члоть жожно было бы ожидать имъ на разумных основаниях, больше, чэмь моган бы имъ дать властители земель и народы. Отъ того и вымель обынай впестителей асмин и народовь морволять нань сположно гребеваль того или другаго, а данать ему тольно то, что имъ заблагоровсудится. Папубень быль этоть обычай, ибо павы накогда не отказывались фть сублениясь ими однажды трабованій, коги нро: себя довольствовались и томъ, что имь предлагали, именно потому, что: не моган дебиться большаго. Разъ спъивниос требонение опи оставияли въ архива, для того, ческы нь болже благопріянное времи кнова его поднять и заявить, какъ древное опрорилоніе. Вогь печему Пій IX на словам спарийе, чить Григорій VII и Инновентій III. Пора, пора эти притяванія в требованія натогорически отправить въ то царство свою и меттакій, въ водорожу оки принадвежать; жора, пора словами выславать то, что поторія вискатами акитами, а иметно, что напетва жадио простираетъ рени на чужое имунцаство и доброи деже внустопласть, апостольскій залогь вёры.

Непонятию и пельно минија, поторос имение пъизме преми во верга возножника видель новограваизме преми во верга возножника видель новограва-

есть единственню эдканное цлы, по прянней мпры, наиболье законное государство. Выходить одново совершенно противное тому, ибо исторія произносить другой приговоръ о папствъ. И во первыхъ, что ножетъ сказать самая смъдая вкзегетика на слова Спасителя: царство Мое нъсть от міра сего? И если тотъ же Спаситель повельваеть Петру вложить мечь въ ножим, то какъ же пожекъ пижный последователь Петра усвоивать себ' право извлетать мечь изъ жежень? Іезунты, само собою разумінется, уміноть отдванваться отъ такихъ мелочей. Со временъ Константина Великаго, напъ, нри посредствъ завъщаній и жертвораній кесарей и богатыхь частныхь, дюдей, скоро удалось пріобржеть презвычайно боганыя вледвиія, такъ называемое «petrimonium Petri», моторымъ онъ воспользовался, жаль законный владётель, безъ всянить верховныхъ правъ. Это частное вледъніе разширилось очень сомнительными средствоми. Стоить только вономнить о постылномъ неришения вствь правиль относительно законняго вемловлединія, и именно о томъ обстоятельству, какъ пана Захарія устраниль запоннаго Хильдерина 3-го, чтобы возвасти на престолъ Пишина малаго, на томъ простомъ основанія, что вначе не привелось бы увеличить свое владеніе темъ пусочномъ вемли, который блегодариому дародачелю доже не принадлежаль. Но н Франии признавали паду, не колъ своего властителя, но жабъ лениаго владъльда, тотя вана усврияъ ужф себъ варховное право Видантійского императора сдъ лать Ининиа римскимъ наприціемъ. Въ основенія дъйствительнаго властительства папы положена быда дожь, а именио, будго веждя была подарена Ценствитиномъ. Танова римская «Legitimitat». Если ложь числомъ лътъ узаконяетъ право, то конечно Римъ «Legitim», точно такъ, какъ и всякій счастливый узурпаторъ.

## 13.

Такова-то подоврительная почва, на которой попоится папетво. Правда, благочестивые и привътливые катомики утверждають, будто земная сторона папетва вовсе не касается существа ero «divina institutio»; будто свътская власть пристала къ папству. какъ нвито чисто вившиее, что разко должно быть отдължемо отъ существа папетва, и есть чисто человъческая примъсь, ногорую можно отстранить безъ всякаго вреда. Но жавъстное дъло: въ Римв не держатся этого взглида, - и вполив правы; потому что духовная сторона папства именно есть плодъ папства, отдавшагося свъту. Папы, управляющие міромъ, желали управлять и небомъ. Каждая земная добыча содвиствовала нъ разширению ихъ духовной области. По той мары, какъ разрасталась власть папы-короля, ужилильсь власть еписноповъ и соборовъ. Могъ ли бы папа сдълаться твить, чвить онт теперь есть, т. с. дуковнымъ властителемъ, если бы онъ оставался скромнымъ, симреннымъ последователемъ рыбаря, паинтуя слова: вовдадите песарева неспреви и Божія Воюже Гдв теперь того Петрь, который допустивь бы, чтобы выу в лице противусталь Павель? Кратко, новвищее папотво перенесло свытини абсолютизмъ на духовную область, и, предполаган одухотворить свытскій влементь, только извращаеть свытскостью

дуковный влементь. Неть инкаливь пределовь реаинренію римской власти, по прайней мірь, въ тахь духовныхъ областяхъ, поторыя во всёхъ неправленіяхъ сталкиваются съ областями земныхъ властителей. Эта безграничная власть папства имъеть быть провозглашена теперь даже, какъ какой-либо догивть, т. е. напа имъеть быль провозглениевъ депогръщимымъ. Сколько затрудненій — церковныхъ и политических выйдеть отсюда, про то ведеють теологи и государственные мужи. Государственные мужи смокойно выжидають приговоро, но и темерь уже далають рекогносцировку, и опредвилють линію разграниченія мажду світскою и духовною сферою. Если папа выйдеть за эту пницю, то ему почтительно скамуть: Стой! Halt! Если онь не пойметь этого слова, то его учтиво выпроводять за границу; а если онь на то не согласенъ, то его деговью попринитъ, т. е. употребять столько силы, сполько необходимо нужно для того, чтобы дать себя понять этому непрошенному гостю. Дальновидные теологи предусмаяривають эти неизбраныя вогрудненія и столкновенія съ свътскою властью, и стараются отвести грозу, возставая противъ ультрамонтанизма. Но ультрамонтанизмъ тоже не спитъ, и пытается, но крайней мфръ, затушевать опасность, «Особенное, очень употребятельное средство для огрожденія исломой непогращимо сти маны отъ возраженій содтонть въ изобратеніи, сделенномъ въ повещия времена терлогія, именно въ различени отихъ двукъ обстоятельствъ--- когда наца говорить сех cathedras, и могда тоть же нана говорить, вакъ частими человекъ, одедоватольно, не «ax cathedга». Въ первокъ случав онъ-де долженъ быть непогра-

тишкъ, а 20 миоремъ-нать: Но напа, объявляя свой modernia, he macts sharp inph broke, while one roboрить; «ех cathedra» или ивть? хоти бы конечно савgublio store omegare, ecan pashocte by offence chyчаять чаны вамны, что вы мервомъ совершается, танъ сказачь, абсолютный акть, поторому приписы тивется безусловимя эначимость, а во эторожь бываеть тольно обывновенное человечесное дело. Этого однано же не бываеть, хоть папа должень бы висть, хочеть ли оть говорить «ех cathedra» или просто, и хотя главное жело и состоить въ томъ, чтобы светь каждый разъ знавъ это, и знавъ навърное. Но вменно, эта самая неизвъстность и дылаеть подобное различение очень приподнымя для теоложческих операцій вы пользу непогръмимости напы. Ибо туть-то становится вовможнымъ о каждомъ папскомъ ръшенія, которое несостоятельно или представляеть того или другаго рода трудности, тотчасъ me crazete, Tro ono ne «ex cathedra»; cabqueateaeho ne непогранимо, и потому не имветь безусловной значижости. Въ то же времи и твиъ самимъ, что папой не отирывается — «ex cathedra» или не «ex cathedra» объявляется имъ то или другое носланіе, та или друган бумага, теологамъ дается желанный случай ваяться за, такъ называемую, ученую дъятельность, и, не смотря на обынновенныя ихъ духовиня оковы, заниться разними премирательствами и заподозръваньями въ ересяхъ. Извъсчное--- «tradidit 'stripturam disputationi corum» npespanaerca reneps es «tradidit decreta disputationi corum». Именно чуть теологи начинають изследывать, "«ек сайнейга» или инть, такоето папское пославіє; а вто трудная задача, изъ-за. погорой часто и биные строите привержении Рима. расходятся между собою, котя напа стоило бы только сназать одно слово, чтобы дело решить окончательно. Ва тыть нужно еще изслыдывать, какъ понять папскія мосланія. Каждая жэь препирающихся партій желаеть растолновать ихъ въ своемъ смысле и подвести ихъ подъ свои взгляды. Вогословскіе споры оть таких неопредвленныхы папскихь грамать получають постоянно новую пищу; духовная жизнь, несмотря на всв оковы, начинаеть давать себя чувствовать; но духовная борьба становится все малозначительные, пустве и ничтожные, по мырь того, какъ увеличиваются оффициальные депреты; къ тому еще софизмы и озлобление все больше усиливаются; итакъ, чемъ меньше выигрываеть истина, темъ больше ратують о чисто-формальной ристалищной побъдъ. (Frohschammer, cr. 92 m cr.)

# 14.

Всь правительства видять, что не мето управмяться съ тъми гражданами, поторые какого-то непогръщнико папу считають и чествують своей вермовной главой; ибо такіе нанисты прежде всего любять выжидеть, что скажеть имъ Римъ, коти бы дъно имбло чисто-политическій марантеръ. А Римъ, естественно, съужесть уже дёло окрасить праской режигіозной, такъ что простой человъкъ легио подумаеть и повърить, что туть рычь идеть объ истинъ, кому повиноваться должно больше, Вогу ли или кесарю. Папская непогранияюеть на дёль, если не нъ принциив, дажно уже была бъ ходу; ибо напа, спольно то можно запомнить, все могь делать въ церковной области, что тольно хотвль. Правда, Пій IX только въ последние годы сделелся такъ неосмотрителенъ и близорувъ, что допустиль этой непогращимости пробраться и въ подитическую область, хотя именно въ политикъ-то онъ особенно несчастивъ. Когда панство берется за это ремесло, т. е. за политику, то выходять отсюда, какь то мы видимь въ Россіи, странныя явленія: папа воображаеть себь, что онъ сцовойно можеть поридать правительство, какъ бы оно ни было почтенно и могущественно; что онъ мометь хозяйничеть на чужой земяв, какь бы то было у себя-дона, и пораждать всякаго рода недовъріе, даже антипатію къ правительству, со всами ихъ печальными следствіями, т. е. возстаніємь и провопролитіемъ. Кто прочитаетъ сочиненіе графа Д. А. Толстаго (нынъшняго министра народнаго просвъщенія и сунодального оберъ-прокурора), подъ заглавіемъ-«Le catholicisme Romain en Russie», тотъ много узнаеть о подземной политикъ Рима. Всъ европейскіе государственные люди должны бы прочивать эту кингу; чтобы виеть, каково ихъ будеть положение, когда наиз вздумаеть забыться передъ ними и забыть то должное въ нимъ отношеніе, которое омъ мокуда считаеть еще нужнымь сохранять. Рамъ многое можеть сдалать: онь можеть подкопать и завополь патріотизмъ; онъ можетъ посвять свизна недовольства н раздора; онъ можеть вызвать возстание и войну; онъ можеть возмутить мирь души и совъсти (Confessionellen Frieden), онъ можетъ, принъвая любимыя свои слова — «еретическій», «слививлическій», фвилишть положение даже визстителя земли и породить из мену

чувство непріязии. Пусть німцы вспомнять только про последнюю прусско-австрійскую войну; виесте съ тъмъ они вспомнять и то, какъ удьтрамондане сивно и открыто повсюду помогали Австріи. Что скажетъ и что сдплаета императоръ Наполеовъ, если непогръшимый Пій предасть суду и осужденію «la souverainité du peuple», и изъ-подъ ногъ его выхватить землю? Позволить обращаться съ собою, какъ съ незаконнымъ узурцаторомъ, или съ негодованіемъ отринетъ надменное притязаніе папы и зажиетъ рты твиъ патерамъ, которые решились бы возгласить съ канедры декреты непогръщимаго папства? А что сдълають разные парламенты, если непогръщимый папа осудить «die Herrschaft der majoritätin»? Превратать, пріостановять свою діятельность? И всі церковнонастроенные римскіе католики не должны ди будуть отвазаться отъ нармаментскихъ указовъ и постановленій? И все это будуть теривть европейскія державы? Столкновеніе государственной власти и панскихъ притяваній при подобныхъ обстоятельствахъ есть дъло совершенно неизбъяное, какъ бы тутъ папство ни лавировало.

### 15.

Итакъ, если папство между собою и государствомъ утвердило такую произсть, что вичёмъ нельзи прейти оную, то время католикамъ открыть глаза и посмотрёть, можетъ ли быть въ планахъ провидёнія такая пропасть, такая непримиримая вражда между государствомъ и церковію, —вражда какой не было даже во времена Нерока, Домиціана и Діоклитіана. Еслибы римская перковь осталась въ предёдахъ апостольскаго пре-

Христ. Чт. № 1. 1870.

данія, еслибы она держалась своего собственнаго канонического начала—elericus ne se îmmisceat saecularibus negotiis»: то не явилось бы на свыть папское главенство съ его драконовымъ хвостомъ пагубныхъ ученій и узурпацій; церковь не была бы раздираема великою схизмою между востокомъ и западомъ; не родилась бы реформація съ ен печальнымъ «Appendix'омъ» невърія; церковь и государство не раздвоились бы такъ безнадежно. Папа жалуется, что онъ не можетъ ладить съ не-христіанскимъ государствомъ. Но кто сдвивить государство не-христіанскимъ? Папа, а не другой кто. И дъло шло и вышло такъ: папа усвоялъ себъ одно за другимъ право, - и права государственныя; это, естественнымъ образомъ, охлаждало то благорасположение и довърие, которыя государство питале въ отношения въ церкви; государство должно было присматривать за церковію, и именно за ея верховнымъ правителемъ; недовърчивость (за которою обыкновенно сивдують какое-то пренебрежение, сомниние и невъріе) открылась и поселилась между двумя властями, и церковная дъятельность не только парадизована, но даже уничтожена «im Principe». То, чъмъ открыто вызвана быда реформація, давно уже было въ полномъ цвъту, хотя мечъ и костеръ изглаждали следы противнивовъ. Книжечка, подъ заглавіемъ «De tribus Impostoribus», служить праспорачивымь толнователемъ того времени. Итакъ, когда реформація избавилась отъ вившией римской церковной неволи, тотчасъ увидали, какъ безконечно далеко расходится между собою интересы государства и церкви. Государство, уже давно римскими притязаніями вызываежое на противоположный, стремнистый путь, открыто

и последовательно стале теперь жействовать вь дуле реакціи и отважие вторглось въ церменную область: и это совершенно естественне; потому что государству оставалось только подражать папа въ темъ, что онь делаль доселе въ отножения въ государству. Государственное главенство вете естественной ударт, возменное главенства; это есть обратный ударт, возменное ва толову тройную во ег рабства. Папа, надевъ себе на голову тройную корому, въ то же время самъ себе навизаль и привязаль бичъ. Ітрего, егдо увршо! вотъ что комино ыть ловунгомъ новейшего папства. Государствона сеть дурно воспитанное дитя папства, и папство сдёдало его этимъ дурнымъ ребенномъ.

### 16.

Совершенно противное тому представляетъ православия каволическая церковь. Ей постоянно были чужды централизація и светское властолюбіе; потому она никогда не расходывась съ государствомъ; потому ее мюбить и почитаеть государство, какъ свою нежно заботящуюся о немъ маль. На всила предвиахъ, грв православная церковь распространяется, государства остались кристівнскими государствами; и реформація. со встин ен печальными следствіями, безследно про неслась надъ ними. Всякій православно-касолическій христівникъ любить свою церковь; потому что и она дваветь для него только то, что достолюбезмо. Онв. викогда не простирала своихъ рукъ на его жрава; потому что она желала владеть не именіемъ его, не нравани его, а только его любовію. И православная церковь часто была преследуема жестокими властителями, и она была лишаема своего достоннія, и она была порабовкаєма: но она страдала терпівливо, терпівливо сносила и раскищенія и гоненія, и не платила вломъ за вло. За то и была любима своими дітьми все больше и больше.

Не замечательное им явленіе, что въ православныхъ земляхь нотъ никакой борьбы между государствомъ и церковію, что церковь юсподствуєть, не желая управлять, или лучше - она потому и господствуеть, что не хочеть управлять? Не замвчательно ин, что православныя земли образують собою компактную релягіозную массу, не страдая отъ многообразія исповъданій? Не достойно ли замічанін, что папство въ православной церки не дълаетъ никакихъ нии почти никакихъ прозедитовъ, тогда какъ переходы въ православную церковь можно считать милліонами? Если же ультрамонтанисты возразять, какъ они любять возражать, что эти милліоны заганиваются въ правосдавную цервовь кнутомъ (mit der Knute); то ови должны будуть по врайней мірь сознаться-въ томъ, что не крапно же они пристали или привязаны были въ Риму. Еслибы царь быль и наисильнъйшимъ довцемъ предъ Господомъ; все однакожь не могь бы онь загнать въ православную церковь римани, еслибы у нихъ были принкія убижденія. И еслибы эти милліоны двиствительно роштали на превозмогающую надъ ними власть или силу; то конечно никакая цензура, никакая пограничная стра жа, даже нивавая витайская ствна не ваглушили бы этихъ жалобъ. Но перешедшіе въ православіе не роптали и не рофщуть; именно потому, что они чувствулотъ себя доводьными.

#### 17

Раздъленіе пержин и государства есть несчастіе, есть что-то неестественное, «Unnatur». Какъ тъло н душа не могуть быть отделены вь человень, нивче онь умреть; такъ государство и первовь не могуть быть разделены между собою, инеле и то и другая погибнуть. Римская церковь такъ козайничала, что POCYGRIPCTBO NO MOFIO C'S MEND YMETICA; M PAR'S POCYдарство пошло своей дорогой, и ушло уже на цёлую стадію отъ пути христівнскаго, наиство же, съ своей стороны, проделжая идти въ своемъ направленія, потволяеть себь увлекаться чудовищной свеей ложью, и совершаеть процессь саморазрушенія. Чтожь остается теперь, какъ не обратиться къ церкви православной; иъ церкви, дышащей единствомъ, единеніемъ и любовію? Тамъ есть миръ нежду церновію и государствомъ; тамъ имвенъ им върную нать, которая истиню дюбить споихъ чадъ и истично ими любима, тамъ имъемъ ны безпорыстную, чуждую себялюбія мель, моторая не демогается минаной другой власти, кроив той, ноторую даеть одна мюбовь. Церновь любить и почичаеть государство, и государство ночитаеть и любить нериовь. И естественным того сабдствіснь ризвывается то, что православная церцовь инветь больтую власть надъ государствомъ, чамъ римская церковь, не спотря на все ся пригазанія. Горе току царю, поторый вздужаеть напасть на провослевіе; народь его невозвратимо отчуждатся отв. него! :

Православное государство вършть своей порина безусловно; потому что оно ниногда отъ нел не отходило, и ктому же знаетъ, что оно въ ней имфетъ; ибо православная церковь «неподвижна» въ въръ и въ святыхъ канонахъ; какъ она пребываетъ въ въръ нинь, такъ она пробывала въ ной и за тысячу лъть, тогда какъ: Римъ :заблагоразсудилъ «менодвижную» вбру: подвинуть, сдблать чвич-то подвижнымь, «развить», вакъ говорится на языкъ фигураливномъ, припрывающемъ темный смысль свётамми словами. Православная касолическая церновы не «развиваетъ», и никогда не «развивала»; она только «сохранала. M YTHERMALA> MCTHEY, NO CYLLBCTBY CROCKY MOHOLвишную и немуменную, и сохранила и утверждала въ томъ видъ, накъ она предана была перкви впостольскимъ предвижемъ. И эта върозчительная вымо эж ского неперы фонкворовор ин столь же была святька и до панской схизмы, какъ и досле оной; ибо ОНВ. СТОЛЬ Же ОПРОДЪЛЬТЕЛЬНО УЧЕТЬ В О: «Пресуществленів» и объ «единосущіи». Римско-католичесное гооударовно импеть передъ собою напосто неопредвлежное ученіе воры, --- сакое учекіе, которое, при дальинимень его развити, можеть содержать вы себы пакіе мужкты (накъ непр. панская непогращниость), оть поторыть пострадаеть самое существо (Wosen) посударства. Православное государство знасть свою въру, желетъ и то, что инисива влесть не ножетъ намінять эту міру, т. с. на прибавить пь ной чтодибо, на отнять от нея: что-либо. Православное государогво сознательно увирено, что жирь, живущій между намъ и кервовио, наваль не можеть быть нерушень; живино потому, что основаніе этого мира ме можеть измениться. Римская пертовь многое пригодное некодить для себя въ папъ, карь въ центръ едияства; но въ самой вещи, на дълъ, гдъ больше единства въры, —въ православной или въ римской церкви? Въ православной церкви нътъ ни ультрамонтановъ, ни либераловъ, въчно препирающихся между собой; тамъ всъ составляють собою одинъ мераздъльный лагерь, и не въ слъдствіе какого - либо равиодушія, но въ слъдствіе единодущнаго убъжденія.

## 18.

Этотъ - то единодушный миръ желали бы мы выдіть возстановденнымъ на западі между государствомъ и церковію. И для того требуется одно: возпратиться нь церкви нераздильнаю аристіанства, поль целамрино представляеть намь ее провославно-жассаниеская церновь. Последуеть за нами напа нли:даже на передъ пойдетъ-хорошо! Тогда вся православива церковр ибланието его канонически апочномолекарния носить титуль церковнаго примаса. Если же, инпретивъ онь упорно будеть оставаться въ своей охизий,---то мы пойдень одни, и тогда вторый въ іерархіи заячуцить его мъсто и будеть тамъ, докодъ не возврежится первый. Возстановленіе этой-то занадной превославноимоолической церкви въ томъ ся видъ, накъ она существовала чуть-ли не чысячу кътъ до рамской сказыю, и составляеть нашу настоящую задачу, —и Богь мира н единенія благосцовить наши усилія....

Для сей цели мы обращаемся на ресейсной мериви, кала мегущественнайщей и исванисимайщей извиравеслевных церквей. Вы этой церина живеть пламенная любовь ка вара отцева, искреннайшее бдагочестів, немальнемия гармонія и благовлодное вра-

имно-дъйствіе между государствомъ и церковію. Эти братья должны намъ подать руку для возстановленія нашего православнаго положенія (Standpunkt), для возстановленія западной православно-касолической церкви. Не напрасно Провидение всегда хранило Россію върною православной въръ, навъ связующій членъ между востокомъ и западомъ. Не напрасно Провидъніе постоянно поставляло Россію въ сношенія съ западомъ; это для того, чтобы она, будучи чуждою восточной самодовивтельности и западнаго самомивнія, женье могла пониметь и върнъе опънивать западныя везврънія. Не напрасно Провидъніе и римскихъ натоликовъ и протестантовъ, на риду съ правослевными, поставило подъ русскій синнетрь; это для того, чтобы это практическое сопоставление трехъ главныхъ исповаданій давало возможность далать параллель, основивающуюся на окыть, и чтобы православная нстима имъла болве блистательную нобъду. Не напрасио Провидвије сдвавно Россію одною изъ первыхъ державь въ света; она имъеть сказать свое слово, важное слово въ двлъ образованія міровой исторіи. Византійскій двуглавый орель простираеть свои прылья отъ Германіи до границь Китан и Японіи, отъ Ледовичато моря до Чернаго и Каснійскаго морей. Въ Россія встричаются всв книматы, всв степени чело**вътескато образован**ія, такъ что ее въ **кълот**оромъ отношенін можно назвать всемірнымъ царствомъ. Мы вовсе не хотить сказать этить, что побъда истины зависить отъ руки сильнаго земли; но не чудесное ин то маневение перств Вожія, что предъ жами возстаетъ царство изумительной величины, царство, неторое, родись и воспитавшись на востояв, воврасле

въ исполина, дающаго повельнія міру, - единственное православное царотво, тогда накъ собратья его по въръ забити въ окови? Ни одно царство не относимось из Россін съ симпачісю по вёрв. Такъ сказать, подобно спротв, не имвющему ни родныхъ, ни друзей, по-много мапротивъ людей пепріявненно расположенныть из нему, она роспа и саблалась такъ сильные, что сама себы проложила дорогу въ жизни. Вся зависть и ненависть, исторыя какъ бы покланся питать къ мей цалый мірь, не тронули и волоса оя, He octahobrin or nora, a hampotebe, rasaloce, yoroрнин его. И этотъ исполниъ-полносъ выросъ и дермится, — не распадалеь на куски. Гда лезочив мойна этой мощи, этого дивиаго еваимно-спритленія (Zasammenhalts)?... Bor's ran puncenie npobnemus: Poecia этмеет и пресутовет в приводленой истинк и православного истиной; это ся душа, ся жизненног navaro, emo ocushennum core es er doutaxe, meets es ся костяхи! Рессія сохранила истину, и потому она насивровала благословеніе. Мы удивляемся неполенской Россіи, то то, что им называемымь пополинскимь, есть, комъ тело, нечто посторонное или второстененное. Напротивъ, мы почитаемъ селимо Русь, оснящениую и оснящаемую православной истиной. Немъ доставляеть истиначю, сердечную радость выдеть краикаго, свежаго, здороваго мисшу -- почему? потому что им можемъ, въ наибольний части случаовь, по вириней скар и по виринему развитио заключеть и о превесхонству внутренняго начала, исторос образовало для себи телес теле: значить, такъ нетина и добродътель воздиливались, а лежь в поровъ устранивись данево. Маг говоримъ вдась: не о

полития или диплометика, разнообразиме прісмы которыкъ дажъ короню напоминаютъ счастливые или неуданные ходы въ навасской игра. Мы не говоримъ, иного или мало сделава политика России; неть, им хотимъ только ображить вниманіе на тога великій, неопровержимый секть, что оне никогде не везставела противъ правослевія, но всегде, говоря всебию, руководствовелась имъ, какъ нолярной звъндой. Всемогущій Царь сділался бы слабь и маломощемь камь дитя, если бы опъ оставиль пранославів или вовсталь противъ него. Но онъ есть истинный его представитель, - и вотъ опъ есть Отему, а что народы, радостно и сердечно преденные ему, - его доми, ито анчеть Россію, тоть внасть и то, что эти жыраженія вовсе не простыя или условимя выражения. У наждаго москваняго престынина просто сераце быется, могда онъ видить сессто государя, и государь знасть, что онь его движтвительно любить: Это пораждаеть высовое чувство и въ государа и въ народа, чувство, какое не вограчается болае, ин во напомъ другомъ парстра. Это пораждаеть чувство, которое говорить, что царь принадлежить народу, а народъ Hopel (Zacammengehörigheit); u чувство вто, кака жебо, отстоить отъ чувства, господствующаго между слесиминелена и подданныма. Народы тамъ: не ради пари, и царь, не ради народовъ: нътъ, они образують собою просто семейство. И такъ, жегде говорять о исофраниченном сфинасластительства цара, во отолько же далеги бывають оды истины, како если бы стали -вомо вито обизитом политом от пометь по от п ства, вака на безграничный произволь. Границы ме мисяно немать въ вриродъ и свействъ съхъ отношеній,

которыя отець имаеть къ семейству. Дени сунь влотв и кость отца, и было бы: чистымъ безуміемъ, евли бы отець закотькь раздирать орою собственную илоть, также какъ было бы противуесчественно; если бы дети залотели ворстовоть противь споого отна, какъ вътвь противъ своего корня. Церь и его ивродъ свезуются между собою не тольно солидерностію свошкь литересовъ, но и невидимымъ сомзомъ взачимо-облодомія и нерасториимости (Zusammengehörigkeit und Untrennbarkeit), которому нъть другой болье соотвътствующей вналогін, крем' одношенія между отцемъ и д'ягыми. Конечно и вив Россіи бывали нопулярные монарки, но попударность иль основывалесь; из субъективныхъ и личных ихъ свойствохъ. Отдичные, превосходиме люди и образцовые властители, естретнение, совдеють вокругъ себя сферу, гдв царетвусть сила притеменія: но эта сила приняженія умираеть, съ обладателемъ ея, и нередко прежде смерти его. Иначе бываеть съ чаремъ. Онъ можетъ быть; попударнымъ, лично любимымъ человъкомъ, но это чисто второстеневное дъго. Главное дело, въ томъ, что народы его говорять о немъ; это задраз цодъ». И саний странний стемъ, со иногими несоверничествеми, недостативми и опибизми, для добрато сына иди доброй дочери въ тысячу весь (значить) больше, нежеля вожка другой челововые; не потому, чтобы они слепы были мь этимъ несовершенствамъ, недостаткамъ и ошибкамъ; не потому, чтобы они не сознавали, что есть много людей, поторые относительно лучше, чтить ихъ отецъ: но потому, что онь ихь отонь. Или дучно мы такь должны бы скоронь: дичь розделяруь мірь.: на дрё части, па «мы» (детн. ого рештели и его бразья и состры:) и «вобив

прочихь людей», -- и оти два класса дитя не можеть и не хочоть сравивать. Отець его въ глазахъ его есть илипо существенно различное отъ всего остальнаго человъчества. По сему-то и св. Писаніе пользуется втимъ выраженіемъ, чтобы представить единственное въ своемъ родъ (einzigartiges) отношение Bora въ человичеству. Эта таниственная глубина выраженія-«Отепъ», служить основанісми всяной религін; и царьотець есть религозное понятіе, столь же вразумительнов для последняго крестьянина, сколь мало доступное для иного мудреца міра. Отецъ имветъ права и обязанности; дятя имбогь обязанности и права: но еще ин юристу, ин психоногу, ни педагогу не удалось даже на волось провести линію разграниченій между правами и обизанкостями съ той и другой стороны; и, одивножъ, для добрыхъ отценъ и для добрыхъ двтей такъ легко пользоваться своими правами и исполнять свои обязанности. Почему? потому, что отецъ только и радуется тогда, когда трудолюбіе и успыхъ его детей деють ему возможность отказаться отъ того яля другаго права. И дъти знають, что добрый отець больню заботится о томъ, какъ бы ему исполнить свои облаванности, чемъ о томъ, чтобы ему усилить свои права; ибо многіє изъ этихъ правъ (наприм., право нвивамвать) служать ная отна скорье бременемь, чёмъ паной-либо привиллегіей.

19.

жать раслично отъ того, въ самомъ основания различно западное воззрвніе на отношеніе между правителями и правичелиствами! Со времени переселенія

народовъ основою этого отношения стало служить возграніе, раздаляющее всаль на поворителей и покоренных сттуда жало по: жалу образовалось поиятіе о «господини» (Herr) и «раби» (Knecht), съ миогоразличивишим подраздвленіями, и выработалось право «лениало владътеля» и «вассала». Монархъ дъдаль, что хотвль съ своими семлями и народами и тольно благоравуміе или человіжолюбіе могли внушать ему мысль правильные пользоваться своею властію. Марктрафии Матильда отдала памъ Григорію VII всв свои земли и имущества «jure proprietario», накъ значится въ жалованной грамотъ. Могущественный царь не позволиль бы себь то сдылать, но его «дети» заговорили бы о своемъ правъ, о правъ не поступать въ продажу или въ даръ. Отецъ не можетъ своихъ детей убивать, выставлять на продажу, раздаривать или расторгать тоть неразрушимый союзь, который -существуеть между нимъ и его дътьми. Пожалуй стануть оспаривать это отношение отца жь датамъ ж обратно и, чтобы доказать, что и въ Россіи господствовало, западное нонятіе о «господинв» и «рабь», укажуть на крепостныхь, которые еще въ недавнее времи существовами въ Россіи, --- но это несправедливо. Ава отношенія, по наружному виду своему, совершенно могутъ походить одно на другое: и однакомъ въ самой вещи, происходять оть двухъ совершенно различныхъ корней. Юго-американскій невольникъ, находящійся въ рукахъ человіколюбиваго господила, и русскій кріностный, по отношеніямь своимь, могли быть поставляемы въ пераллель: но между ними та была бевифриан размость, что съ американскимъ невольникомъ, хотя онъ быль и безъ вонимъ правъ,

добрый его господинь обращался, какь съ членомъ семейства, --- жисино потому, что господинъ былъ добръ; а съ русскить крапсствымъ, виавшимъ свои естествешныя общечеловъческія прима, обращанись милостиво-потому, что того требовало учреждение крвностнаго состоянія. Вотъ почему какая-янбо «Веесвет-Stwe» не могла бы написать русскую «хижину дяди Тома». Маколётнія дёти — разов не крвпостиме? А чувствують да они себя отъ того: несчастиве? Нетогда ли только начивается для нихъ суровая дъйствительность и туга жизни, когда оки должин бывають стоять на, своихъ погахъ и жить сами собою, канъ умъють и могуть? Кань многіе и сь ванить пламеннымъ желанісив любять переноситься въ то время, когда они беззаботно поводнись на ловъ матери, и погда самъ собою напрывался для нихъ столъ? Теперь же, когда они сами для себя должны все промышлять, начивается борьба жизии и ивноторые погибають въ волиахъ житейскихъ. Такъ ужъ че должны ли мы желать увъновъчения кръпостнаго состояния? Нътъ; въ чинъ природы. Богомъ такъ уславлено, чтобы дитя возрастело въ мужа, и, погда дитя приходить въ возрестъ муже, отемъ редуется тому, потому-то царь возросшихъ своихъ дътей и объявиль свободными мужами. А настоящій ли пункть времени онь выбраль, настоящія ли употребиль онь средства, -- это для насъ постороннів вопросы, поторые насъ вдёсь не васаются. Главное дело въ томъ, что, въ глазалъ изумленнаго свыта, парь положиль въ основание русскаго царстваотношеніе, существующее между отцемъ и дітьми.

Въ западныхъ царствахъ кандое нвъ вравъ «раба» съ трудомъ вырываемо было у «господина»; въ Рос-

сін свободно и охотно даєть вти права отець, даєть своимь дітамь, почти противь ихъ меленія, то поломеніе, которое вь другихь землять было слідотвіемь многовілювой берьбы.

# 20.

На западъ путемъ борьбы долженъ быль добывать себъ существование всякий «Кпесht», всякий «рабъ»: онъ долженъ былъ завоевывать каждое изъ своихъ правъ,-и такъ боролся и воеваль онъ до твхъ поръ, нока господинъ его не превратился въ твиъ. Въ следъ за темъ онъ вознесся на престолъ и тель изчезла. Что двивив одинь, то двивин цвиме народы. Такимъ образомъ возникам республики и парламентскія правительства. Такимъ образомъ возникло понятіе о саmodepocasemen napoda (Volks-Souveranital) n o buтекающемъ отсюда «suffrage universel». Очень опибаются, когда думають, что «vox populi» есть «vox Dei»; по все зависить отъ того, какъ народъ восинтанъ. Поколеніе, воспитанное въ заблужденіяхъ (которое, напримъръ, пропитано ультрамонтанскими и волтеріанскими иденми), породить только нъчто однородное съ иниъ. Но, что еще хуме, голосъ нерода часто вовсе не слышится при этомъ «suffrage universel». И, во первыхъ, простой человъть не имъets herenoro momentia o holenune, one chotpate he вещи во свете инчныхъ своихъ интересовъ, -- следовательно смотратъ одмостороние, или поддается подкупамъ и мороченью важихъ-либо народныхъ говоруновъ, наи далъе, находится въ зависимыхъ отвощеніять и должень бываеть идти за своима господиномъ или хозянномъ, или, наконопъ, нисколько не думаеть о политикъ. Кратио, «suffrage universel« воть обмань, неправда, есть такая машинка, при довкомь орудованів которою можно добывать почин каной угодио результатъ. И деспотизмъ и республика одиналово могутъ опираться на «suffrage universel». Такъ какъ «suffrage universel» есть опасное и сомнительнаго свойства политическое орудіе, то болье предусмотрительных правительства подръзвли этому орлу крылья. Народъ отождествили съ тъми, которые платять испілины или принадлежать къ извёстнымъ влассамъ общества, а массу (den grossen Haufen) оставили въ сторонъ, котя въ этой массъ, быть можетъ, послышались бы иные голоса, съ рвчью болве вврною, чвив голоса нивющих на то право. Но, если уже «le suffrage universel» допустивъ одну чепосафдовачельность, исключевъ отоюда женщинь, то вамъ нечего больше. жаловаться на дельнъйшіе роды и виды непосладовательности. Конець этой «Geschichte» заключается въ томъ, что пороль, ноторому, по волъ Божіей, надлежало бы быть отцемъ своего народа, сдъладся покорнымъ слугой или первымъ чиновникомъ его. Народъ платитъ ему съ нупеческой разсчетанностью и съ холодной въжанвостью; а если заблагорозсудить видъть на престоль новое лице, то перемъняетъ или смъняетъ своего властителя, безъ сожальнія, безъ учестія, чисто жа дъдовый житейскій дадь, кань церемьняють или смъняють ндатье. «Avant tout point de zèle!-- Дюбовь, преданность, привязанность не входять въ счетъ. Своекорыстіе-вотъ душа вовъйшаго государства. Но (могутъ спросить) съ теченіемъ времени не должно ли будеть ввести и въ Россію эту парламентскую систему?

Отвъчаемъ: въроятно, случиться можетъ; но основание неколебимо останется тоже, и потому «Institution», не смотря на внъшнее сходство, будетъ радикально различно отъ прочихъ западныхъ формъ правленія. Если же теперь ито либо изъ любопытствующихъ спросить, въ какомъ же видъ явится подобное «Institution» на русскомъ основания? то въ свою чреду и мы спросимъ: а каковъ будетъ на взглядъ тотъ плодъ, который въ будущемъ году явится на яблонъ или грушъ? Мы оба не знаемъ того, но знаемъ навърное, что плодъ этотъ будетъ принадлежать къ породъ яблоковъ или грушъ, потому что это дерево не можетъ произращать никакихъ другихъ плодовъ, кромъ тъхъ, которые сообразны съ его природой. Вотъ почему мы спокойно оставляемъ этотъ плодъ рости; онъ навърное будеть отвъчать тому православному отношенію, которое существуєть между царемь и его народомъ. Это величайшая ошибка, величайшее несчастіе насаждать чуждыя отношенія и учрежденія на инородной почвъ. Что хорошо для Англіи, то не необходимо хорошо и для Россіи. Вотъ почему мы считаемъ политическимъ слабоуміемъ: какую - либо извъстную политику и извъстную государственную форму выставлять на видъ, какъ всемірное врачевство. Мы хотимъ только на томъ одномъ настоять, что религіозно-политическое основаніе православной Россіи, именно отношение царя къ его народу, какъ отца къ его дътямъ, есть единственно-върное основание. На этомъ основании государство никогда не можетъ сдълаться индифферентнымъ или равнодушнымъ въ дълъ религіи, по тому самому, что православное христіанство

Христ. Чт. № 1. 1870.

есть его дуща. Воть гдъ ключь къ настоящему и будущему величию Россіи.—Ех oriente lux!—

### 21.

Всв прочіе славянскіе народы (за единственнымъ изключеніемъ Польши) чувствують въ себъ особенное влеченіе въ Россій и видять въ ней свое нравственное средоточіе, и тогда какъ всв различныя славянскія племена влекутся къ Россіи, какъ къ средоточію, гдъ кроется для нихъ сила притяженія (римскіе и протестантскіе) западники представляють ее себъ какимъ-то страшилищемъ: невиданное явленіе въ кругу другихъ однородныхъ, соплеменныхъ народовъ! Съ нашей стороны было бы просто притязаніемъ позволить себъ судить о внутренней исторіи славянъ; отъ того-то мы предпочитаемъ указать на превосходную оранцузскую брошюру, подъ заглавіемъ—«Les slaves оссіdентаих» (Paris, 1868), и, для выдержки, приведемъ здъсь хоть нъкоторыя изъ нея мъста.

«Характеръ польской національной жизни суще ственно различенъ отъ характера всёхъ другихъ западныхъ славянъ. Исключительный духъ касты, въ 
которомъ заключается польскій національный патріотизмъ, не даетъ Поляку сближаться съ своими братьями, живущими въ другой соціальной сферъ, чъмъ онъ. 
Полякъ (какъ то показали послъднія событія) имъетъ 
больше симпатіи къ мадьярскимъ аристократамъ и 
притъснителямъ, чъмъ къ Словакамъ или Кроатамъ, 
которыхъ первые хотятъ лишить правъ ихъ національнаго существованія; онъ перейдетъ скоръе на 
сторону турка, чъмъ на сторону сербскаго или бол-

гарскаго райя. Даже въ ученыхъ работахъ онъ-посивдній, посив всехь подасть руку спаванскимь своимъ братьямъ и ръшится имъть съ ними общее дъло. Даже въ области отвлеченнаго мышленія, онъ нелегко отнажется отъ своей антипатіи въ русскому имени, отъ своего презранія на Восточной церкви; прежде всего ому должно принести ети двв жертвы, требуеныя его національной гордостью, чтобы потомъ нивть возможность усвоить себъ начало нравственняго союза (communauté) Славянъ. Да и это начало въ различныхъ вопросахъ, занимавшихъ польскіе умы, не nubio nuranoro raybonaro, mushennaro (vitale) shaqeнія. Тъмъ не менъе идея славизма занимаетъ значительное мъсто въ теоріяхъ, какін высказывались въ последнее время Поляками, и въ особенности поэтомъ Мицкевичемъ. Его система есть ноливащее и, можно сказать, вибств съ твиъ невольное выражение (и родъ и способы) того, какъ польскіе натріоты котвли бы смотреть на славянскій міръ; коъ его сочиненія (Cours de litterature slave au college de France, 1841-1844) они, до сего дня, почерпають свои идеи о славянскихъ дълахъ. Вотъ почему я считаю цълесообразнымъ кратко представить здёсь начала этой системы. Славянскій міръ, по мивнію Мицкевича, съ незапамятныхъ временъ, раздълнлся на два враждебные дагери, которые въ извъстномъ смыслъ образують собою его положительный и отридательный Положительный полюсь, именно полюсъ. славянской идеи, представляють собою Поляки; Чеим и Сербы тоже принадлежать нь этой положительной сторонъ славянства, но славянскій духъ въ нихъ ослабълъ, и можетъ снова ожить только подъ

влінність польши, поторая хранить и сберегаеть этоть духь для остальныхь сдавянь. Отрицательнымъ полюсомъ, полюсомъ антиславянской идеи, какъ то называетъ Мицкевичъ, служитъ, по его Древняя русская національность мивнію, Россія. первоначально имъла славянскій тенденцій, но она утратилась, говорить Мицкевичь, и осталась только толиа людей, которая, правда, говорить славянскимь діалектомъ, но, принявъ въ себя много разныхъ финскихъ и татарскихъ элементовъ, лишилась славянского настроенія, -- остадася одна масса, которая не есть болже народъ, но только государство, которая не имъетъ болъе религи, а только имъетъ одинъ культъ (cultus), и которая пронивнута духомъ монгольской расы, духомъ, -- который цольскій писатель называеть духомъ рабства и гибели. Воплотившійся въ полякахъ славанскій геній постояню пытался усвоить себъ идеи запада и распространять ихъ въ остальномъ славянскомъ міръ, постоянно усидивался осуществлять тв новыя начала, которыя должны служить основаніемъ счастію рода человіческаго а именно-братство между людьми и народами и владычество христіанскихъ идей. Польша предала себя во всесозжение за спасение рода человическаго, и эта жертва даетъ ей право сдъдаться благодътельницею всёхъ тёхъ народовъ, которымъ она сообщитъ эти новыя начала; что же до осуществленія этихъ началь, то она ожидаеть его не оть коллективнаго содъйствія частныхъ лицъ и отъ хода времени, но отъ появленія какого-либо великаго человъка, какоголибо мессін, предтечею котораго быль Наполеонъ».

«Такова теорія славизма, которую создаль себъ

величайшій геній польской литературы. Еслибы это было только частное произведение обольщеннаго воображенія, то я ин слова не сказаль бы туть... Но его теорін можно назвать національнымъ діломъ. Мициовичь винсиязаль формулу, а тъ же идел объяли всю толну поотовъ, философовъ и публицистовъ, которые взядися за польскія начала, прежде всего въ Вильно и Варшавъ, а потомъ и въ чужихъ земляхъ. Ложь Мицкевича есть только выражение той лжи, въ которой жила пълан литература, въ которой-жилъ цвини народъ. И двиствительно, изложенная нами система вполив отвечаеть всеобщему карактеру поль симъ тенденцій. Въ ней все тотъ же бъдный, себялюбивый духъ, который ищеть завладать славянскимъ вопросомъ въ своихъ исключительныхъ видахъ; который польвуется и хитростью и ложью для униженія другихъ народовъ; который, по недостатку въ логической последовательности (ка несчастію, это обывновенное ивление у нольских мыслителей), вижиния формы ставить на место нравственнаго основанія, чтобы потомъ имъть право просдавлять свои собственныя начала».

«Это отъявлениям неправда со стороны польскаго теоретика—утверждать, будто Чехи и Сербы въ какой-то нравственной зависимости отъ польской національности; ибо онъ зиветь, что Чехи въ исторіи (напр., въ періодъ Гуса) играли роль, совершенно чуждую тенденцій втой національности, и что если одинъ изъ этихъ народовъ обязанъ чёмъ либо другому, то напротивъ польша обязана Чехамъ большею частію своего образованія. Онъ внастъ также, что Сербы ничего общаго не имѣють съ польскими

плеями и что сохраненівмі соови національности они единственно и исключительно обязаны Восточной Церкви. Это больше, чъмъ неправда, это ослъпление гиваных детей-отвергать, навъ то деласть Мицкевичь и вся ва нинъ патріотическая польская школа, существованіе руссной національности и выдълывать изъ нея родъ монгольской орды, которая будто дисциплинирована известнымь: правительствомъ. Они виновно обличають себя въ логической непоследовательности, когда говорять о братствъ, какъ объ основанія, на которомъ нъкогда поконансь и снова хотять поколться польское политикв, и когда обтнество OHE выраженіе M этого братства находять въ древнемъ устройствъ польши съ ея сеймами (которые выдавали себя что-то движимое святымъ духомъ братства и благоводенія) и съ союзными взаммнаго между короной и областями Литвы и Украйны; ибо братство было только словомъ въ устажъ той гордой касты, которая угнетала остальную націю, которая досель подветь примъръ междоусобія, какъ скоро вившняя сила перестаеть ее обуздываты, какъ то допазываеть исторія польской эмиграціи. Что касается международной политики, то комечно братство внесено было въ союзные довументы между Польшей и твии вемлями, которыя доставиль Ягеллону бракъ его: но въдь извъстна та тираннія, которой Польша нодвергия эти земли, -- тъ преслъдованія дессидентовъ и тв причины, которыя произвежи страшное возстаніе Хмельницкаго противъ этого братскаго союза; вто такое событие, которое вовсе не унладывается въ саввянской системъ Мицкевича, и которее онъ потому

проходить молчаніемь, равно какь-и ту роль, которую его отечество играло въ исторіи Лжедимитрієвъ въ Москвъ. Можно ли, наконецъ, говорить, безъ негодованія о томъ, какъ патріотическая польская школа смотритъ на религіозный вопросъ Славянъ? Ибо вз этом пункть непосльдовательность и фальша доходять до богохульства. Мицкевичь чувствуеть, въ чемъ затрудненіе; онъ чувствуетъ, что Польша чужда дёлу св. Кирилла и Мееодія, чувствуєть, что она враждебно даже расположена въ нему,-прямо противодъйствовала ему, хотя эти святые трудились только надъ твиъ, чтобы христіанство сдвиать вразумительнымъ для Славянъ. Онъ утверждаетъ, что это дъло внушено было св. римскимъ престоломъ: презамъчательная вещь, когда подумаешь, что папы такъ многократно, и при жизни св. Месодія и по смерти его, осуждали славянскую литургію, и что эта литургія и въ Богеміи и въ Далмаціи была насильственно подавлена! Какъ же теперь хочеть онъ изъ Польши сдъдать фонусъ христіанской жизни Славянъ, когда Польша допускала, чтобы христіанство пользовалось чуждымъ языкомъ, и всегда больше или меньше преследовала славянскую литургію? Польскій теоретикъ не смущается однакожъ этимъ. Чтожъ тутъ худаго? говорить онъ. Не довольно ли того, что наставление въ дълъ религіи преподается народу на родномъ его взыкъ? Будета ли она когда либо ва состояни уразумъть святое писаніе и литурню! (!) Будутъ ли теперь эти книги переведены или неть, будуть ли формулы, при совершении тамиствъ, произноситься на **ІЗТИНСКОМЪ ИЛИ СЛАВЯНСКОМЪ ЯЗЫКЪ, ВСО ЭТО ТЪМЪ** не менње останется недоступнымъ разумънію простаго человъка, и будетъ понято (?!?) только нъкоторыми учеными (см. Cours 1-er, leçon 9). Отсюда видно, что для Мицкевича христіанство сділалось чисто-условной формой, и тайны религіи стали привиллегіей ученой касты. Христіанство, такъ понимаемое, естественно теряетъ свое божественное существо въ системъ польскаго патріота, который, возводя себя въ званіе апостола его, невольно заставляеть себя сознаться, что христіанство въ глазахъ его недовлівтельно. Онъ смотритъ на дъло Христово, какъ на дъло недоконченное, и ставитъ на мъсто Ариста (ersetzt Ihn) богохульныйшимы образомы совокупное тъло (Gesammtkórper) польскаго народа, которое, по системъ его, имъетъ совершить искупленіе будущихъ генерацій. Чтобы дать опору своей въръ, онъ прибъгаеть къ чуду, ибо такой характеръ получаеть въ теоріи Мицкевича явленіе новаго Мессіи, котораго требуеть его въра. Жестки были мои выраженія. Но за чёмъ же мив скрывать мое негодование, когда я вижу, что сявпая страсть опустощаеть святую область мышленія; когда я вижу, что даровитые мужи, считающіе себя патріотами, пользуются отъявленнъйшею ложью, чтобы основывать на ней теоріи, льстящія ихъ узкимъ идеямъ?,... Нельпость формулы Мицкевича осудила уже это направление, и исключительный польскій патріотизмъ, породившій такіе принципы, не имветь болве элементовь, чтобы замвнить ихъ» (стр. 18-26).

# 22.

«Поляки занимаютъ совершенно изолированное положение между западными славянами. Послъдніе жа-

луются на нихъ и желали бы, чтобы Поляки примкнули къ ихъ тенденціямъ, но дъйствительной симпатін не могуть въ нимъ чувствовать. Событія 1848 г. на минуту дали было надежду Славянамъ австрійскимъ снова видъть съ собою въ союзъ Поляковъ. Они съ восторгомъ привътствовали цоявление польскихъ депутатовъ на славянскомъ конгрессъ въ Прагъ. Но они скоро замътили, что въ ихъ тенденціяхъ и идеяхъ между ними нътъ ничего общаго. Поляки хотъли сдълаться властелинами всъхъ другихъ Славянъ запада, съ вмъ, чтобы вовлечь ихъ въ водоворотъ революціи, при посредствъ которой они надъялись возстановить политическое свое положение и возымъть первенство въ славянскомъ міръ; тогда какъ Чехи, Моравы, Словаки, Иллирійскіе Словены, Кроаты и Сербы чужды были всякой революціонной мысли, и думали только о мирномъ развитіи своей національности. Объ партіи все больше и больше расходились между собой; пражскій конгрессь быль распущень, онъ впослъдствии встрътились на венгерскихъ поляхъ битвы: Поляки бились за революцію, а другіс Славяне за дъло порядка и монархіи. Такимъ обрач зомъ Поляки отдълили свое дъло отъ дъла другихъ западныхъ Славянъ и потеряли даже возможность оказывать на нихъ свое вліяніе» (ст. 28). За твить сочинитель переходить въ Русинамъ или Рутенамъ въ в. Галиціи и на съверо-востокь Венгріи, и разсказываеть, какъ они, пробужденные отъ дремоты своей литературными трудами Зубрицкаго, пришли въ національному самосознанію; какъ искренно они преданы православной въръ, не смотря на то, что имъ навязали уніатскую церковь; какъ Австрія, увидавъ

реводюціонныя выходки Поляковъ въ Краковъ и Лембергь, въ первый разъ и вдругъ перестала игнорировать русинскую національность. «Эманципація галицкихъ крестьянъ въ 1848 г. дала русинскому влементу значительно усилиться. Но Поляки напали на эту новую тенденцію съ неописаннымъ бъщенствомъ. Они выдали русинскую національность за вымыслъ австрійскихъ бюрократовъ и остались съ своей ненавистью и ослъпленіемъ, не смотря на благородныя усилія чешскихъ, словакскихъ, кроатскихъ и сербскихъ публицистовъ, съ какими эти послёдніе уговаривали ихъ, изъ уваженія къ ихъ собственнымъ интересамъ и къ правамъ національности, не навязывать ихъ имя и языкъ народонаселенію, домогающемуся, также какъ и они, автономіи» (стр. 30 и сл.).

### 23.

«Добровскій создаль панславизмь, и именно тімь, что показаль живое сродство между различными славискими идіомами. Его послідователи перенесли идею панславизма на всю область исторических намеро панславизма на всю область исторических намеро, которымь я пользуюсь. Германія, и въ особенности Австрія, которыя естественно опасаются Славднь и ихъ союза, и сему посліднему—то намівренно, то по невідівню—придають разрушительный политическій характерь, совершенно однакожь ему чуждый, пытались сділать изъ него пугалище для Европы. Чтобы сділать панславизмь ненавистнымъ для запада, оні сказали, что эта идея занесеть русстихь орловь на Адрівтическое жоре и на Эльбу.

Чтобы сдълать панславизмъ подозрительнымъ для запада, онъ усвоили ему демагогическій характеръ, и для сей цъли воснользовались quasi цанславитскими сочиненіями изъ польской прессы... Событія 1848 и 1849 г., однакожъ на лицо: онъ доказываютъ, какъ мало австрійскіе панслависты имъютъ расположенія пъ демагогін, и какъ далеки отъ того ихъ мирныя тенденціи, т. е. какъ далеки отъ того, чтобы угрожать повою и цивилизаціи запада» (стр. 38).

Мы рекомендуемъ нашимъ читателямъ въ особенности тъ преврасныя отдъленія оранцузской брошюры, гдъ говорится о Чехахъ и Сербахъ и гдъ такъ върно раскрывается пагубное вліяніе лукаваго Рима, которое Бопитаръ и Вукъ оказывали на сербскую литературу.

Мы видимъ изъ предыдущаго, что Славяне, воспитанные въ православін, составляють собою консервативную и върующую расу (1), которая тяготъеть къ Россіи, какъ къ своему духовному центру; напротивъ Польша, представляющая собою романизмъ, истощена въ слъдствіе своихъ собственныхъ, Римомъ однакожъ внушенныхъ, заблужденій; всъ ее оставили, только не многіе жалъють о ней, но никто не любитъ



<sup>(4)</sup> И у славянъ, принадлежещимъ въ Римской церкви (т. с. у Чеховъ, Русиновъ, Илиріанъ, Словенъ), православный духъ еще не вымеръ; потому что романиямъ еще не обратился у нихъ въ плоть и вровь, какъ то мы видимъ въ Полякахъ. Чехи не могутъ забыть своего Гуса, возстававшаго противъ наиства; а Русины цёлыми толпами прокрадываются за-границу, чтобы помоляться въ православныхъ церквихъ. Должна же когда-либо кончиться папская тирания, которая не только лишима икъ законной—яхъ славянской литургін, но, при папъ Ісания XIII, возбраница даже употребленіе Енрилевекаго цисьмени. Они снова дажны завоевать свою литургію, и такъ пресладовать свое славное поприще въ долномъ обладаніи православіемъ. Аст.

ея. Православіе стремится къ обобщенію, единенію и возсоединенію, а Римъ и Польша держатся своего motio—«Divide et impera». Одно только спасеніе, одна только надежда для Польши — оставить романизмъ и обратиться къ православію. Тогда только она можетъ возстать и возстанеть, какъ фениксъ изъ пепла, и, какъ законный членъ, вступить въ великое славянское семейство. Тогда она оставить и революцію и демагогію; потому что внутренній духъ православія и консервативенъ и миренъ.

## 24.

Теперь читатель увидить, почему мы обращаемся именно къ Россійской церкви, по дълу о возстановленіи западной православно-канолической церкви.

Намъ нътъ болье нужды раскрывать планъ этого дъла; потому что мы говорили о немъ подробно въ нашемъ сочинени— «Православная Каволическая церковъ. Протестъ противъ папской церкои и воззвание къ основанию каволическихъ національныхъ церкові» (1), и потому просимъ благосклоннаго читателя обратиться къ этому сочиненію, и въ особенности къ заключающемуся въ немъ «Прошенію на имя Святьйшаго Правительствующаго Стнода Росссійской церкви» (2).

<sup>(1)</sup> См. «Христівнское Чтеніе», декабрь, 1868 г.

<sup>(°)</sup> Въ 1868 г. редакція не могла, по независящимъ отъ нея причинамъ, напечатать это прошеніе. Вотъ оно въ точномъ переводѣ:

<sup>«</sup>Святайшему Правительствующему Суноду Россійской Церкви.

Нименодинсавнівся кочтительнайще просить представить Святайшему Правительствующему Суноду сладующее усердное прешеніе:

Мы пришли въ твердому убъядению, что честая върз и законное

Спедующіх цолошенія могуть обозначить главний ходь мыслей, который приводить кь идей и нь делу о возстановленія западной, православно-просмической церкви:

(Нъкогда) все христівиство обънмала единая святан насолическая и апостольская церковь, видимая и осязаемая для всёмъ; такъ продолжанось, доколь ве-

церковное устройство сохранились только въ восточной вътви Касолической церкви; тогда какъ западная вътвь, допустивъ нововнеденія въ въроученім'и противо-камоническія злоупотреблекія, впада въ ересь и расколъ. Чувствуемъ поэтому потреблесть искать общенія съ восточною церковью, которая неуклонно осталась истинно изоолическою съ самаго начала христівнства.

Мы принименть вст догматы и священные ваноны, принятые и утвержденные сенью вселенскими соборами; принимаемъ ихъ притомъ въ томъ же видт, въ какомъ они принимаются восточною церковью. Витотт съ тамъ мы отвергаемъ не только учение о папскомъ гдавенствт, но и вст вообще, противныя началамъ и неизильности Касолического православия, нововведения допущенныя напствомъ въ Касолической втрт и въ церковныхъ постановленияхъ.

Вироченъ котя вынашняя западная церковь, будучи омрачена вредными нововведеніями и великими злоупотребленіями, не есть церновь истянно Канолическая, но было время когда востоять и западъ, соединенные узами православія—какъ въ въръ, такъ и въ перковныхъ постановленіяхъ-составляли единую, вселенскую церковь и признавали другъ друга какъ двъ живительныя вътви единаго древа жизни,--то есть святой, Касодической и Апостольской церкви. Объ церкви исповъдывали одну и туже въру и подчинялись одникъ и тъкъ же дервовнымъ постановленіямъ, имъя въ этой въръ и въ этихъ поставовленіять божественныя увы единства. Въ то же время однако объ церкви одинаково ревностно блюли свои изстими особенности какъ преданія незапамятныхъ временъ, введенныя основавшими церкви Апостолами. О сила и законности такихъ стремленій им можець судить, напримъръ, по вопросу о времени правднованія пасхи; этотъ вопросъ произвель на время сильное волнение въ церкви, но не раворвадъ узъ единства.

Такимъ образомъ единство не есть однообразіе, и мы обращаемся къ святой восточной Церкви съ просьбою допустить насъ къ церковному общенію безъ обязательства принять восточные обряды богослуженія (Conformation to the Eastern Rite). Мы просимъ содій-

ликая римская схизма не причиниль раздвисція между востопомъ и западомъ.

«Зівіля quo» относитенью віроученія и управленія церкви, въ томъ его виді, какъ онъ существовань до скизим, мензивнимъ остался только въ Восточной церкви, тогда какъ Римъ оть одной новизим переходяль въ другой, за однимъ (новымъ) догматомъ провозглащаль другой, положивъ одинъ ка-

ствовать нашь въ возсовдании Православной Западной Церкви, дать нашь священниковъ, которые совершали бы западную литургия и тайнства по западному обряду (according to the Western Rite).

Если Святайній Правительствующій Сунодъ согласится на машу просьбу, мы немедленно представить сму нашу досточтимую западкую литургію и другія церковныя чиноположенія для разскотранія и оцанки.

**Мы-христівне западные и желали бы остаться западными. Само** Провиданіе Вожіє накогда устрондо истинную западную Церковь (которую Св. Правит. Сунодъ нына призванъ возстановить братскимъ своимъ содъйствіемъ) по духу Запада и этимъ показало, что не слъдуетъ пересаждать ее на чуждую ей почву. Мы принадлеживь иъ церкви св. Кипрівна, Амеросія, Августина, Ісронима, Льва и Григорія великихъ, и мы также гординся ими, также върны имъ, какъ восточная Сестра наша гордится св. Асанасіскъ, Кириллами, Василіскъ, Зивтоустомъ, Григоріями и другими. Мы признасть достоинства восточныхъ литургій и другихъ восточныхъ чиноположеній также, канъ ценимъ достоинства нашей собственной интургіи, и вполив сознаемъ, что каждая изъ нихъ хороша въ своей собственной сверъ. Жы не желаемъ навизывать свою литургію, свои церковныя чоржы и обряды Сестръ нашей-Деркви восточной: это было бы чуждо ся кврантеру и духу; такъ какъ звиадныя церковныя сориы не имвють корней въ почвъ восточной церкви. Того же желаемъ также на оборотъ по отношению въ намъ со стороны нашей возлюбленной Сестры, церкви восточной.

Если бы насъ просто призывали из соединению съ восточною Церковію и из отреченію отъ нашихъ западныхъ правъ и стремленій: то мы должны были бы предъявить наше непрережвеное право остаться западными христіанами; мы почли бы долгомъ своимъ отстанвать честь самой восточной Церкви, которая призывается из нозстановленію правъ ен Сестры западной Церкви, правъ нарушенныхъ болъе 8-ми въновъ тому назадъ папсинии притиваніями. нонъ, полагаль и другой, или отивнивъ одинъ канопъ, отивнялъ и другой. Такимъ образомъ, восточная церковь есть истинная представительница нераздължного христіанства, т. е. той церкви, которая объимала весь міръ, которая, какъ единственная неоспорямая канолическая церковъ, была на лицъ земли прежде, чъмъ Римъ раздълилъ христіанство на два враждебные лагеря.

Протестантизмъ, какъ новъйшее создание, какъ

И такъ важный вопросъ, поднятый нынвшникь нашить прошеніемъ, служить выраженіемъ не частнаго лишь стремленія некоторыхъ лицъ нь соединемію съ восточнею Церковью; но проистеметь изъ желанія возстановить западную, православную, касолическую Церковь. Пусть эта церковь начнеть свое развитіє съ ничтожныхъ началъ, съ отдальныхъ лицъ; но лишь только освержится возстановленіе нашей западной, православной Церкви при посредстить и авторитетъ Церкви восточной, значительное число римскихъ католиковъ, нынъ недовольныхъ и вздыхнющихъ подъ папскихъ игомъ, но не знающихъ, куда обратиться, несомивано отемутея въ лово своей собственвей возстановленной Церкви.

Возсоединение восточной и западной первей, въ омысле общаго и полнаго сліянія ихъ, дело бевусловно невозможнос; такъ канъ западная церковь признала обязательнить для себя догнатомъ пацемостивенство и наместничество Інсуса Христа,—что по справедливости осумдается восточною Церковію какъ ересь.

По этому вой пепитии из возесединение со отороны рашеной церяви по необходимости останись безуспишными; ибо если бы римская церковь отказалась отъ своего догната о главенстви папы,—то она этимъ самымъ признала бы свое отступничество отъ непогращимой Церкви, она привнала бы свою сресь, одимиъ словомъ, свое отчуждение отъ касолической Церкви. Такимъ образомъ, изтъ другаго пути въ достижению крайне желательнаго возсоединения, какъ чрезъ расторжение сдинства самой римской церкви, чрезъ учреждение западной единовърной церкви, находящейся въ общения съ церовью восточною.

Спаситель нашъ, молясь о единствъ Своей Церкви, моляся и о насъ, искренно желающихъ вступить въ нъдра Святой Касолической Церкви».

Далве сладують подписи просителей.-Ред.

отрицательная протестація противъ развращеннаго состоянія средневъковаго Рима, какъ субъективное человъческое построеніе безъ объективнаго божескаго основанія для церкви, не можетъ быть принятъ здъсь въ разсмотръніе; ибо мы имъемъ дъло только сз видимою, историческою, канолическою церковію, которую основали Христосъ и Апостолы и которой Апостолы дали не мертвую букву (Bibel), но живой залогъ въры, по преданію переходящій отъ одного покольнія къ другому.

Православная церковь неоспоримо и непререваемо есть церковь нераздъльнаго христіанства; потому что она держится на седьми вселенских соборахъ, которые служатъ дознаннымъ и признаннымъ основаніемъ церкви нераздъльнаго христіанства. И такъ: сколь истинно то, что церковъ нераздъльнаго христіанства была единственною и единою настоящею, подлинною, касолическою церковію, за исключеніем всякой другой—столь же истинно и то, что православная церковь есть единственная и единая настоящая, подлинная касолическая церковь, за исключеніем всякой другой.

Слежовательно ин римская церковь, ни протестантскія исповеданія (къ числу которыхъ принадлежитъ и англійская церковь) не могутъ дёлать притязаній на то, чтобъ бить касолическою церковію или частію оной. Онё суть не болёе, какъ (общества) иномыслящія, инославныя — Heterodoxe, и находятся сип церкои — ausserhalb der Kirche. Какъ скоро онё уразумёють эту истину, ихъ долгъ будетъ тотчаст же оставить свои исповеданія и вступить въ церковь иравославно-касолическую. Хотя восточная церковь теперь естч

единственная хранительница православія, все однакожь выраженія — «Восточная церковь» и «Правосланная церковь» на тождественныя или синонимическія завлючають подь собою понятія. На минуту онъ совпадають одно съ другимъ и вполив заміняють другь друга, но какъ до схизмы была западная православная церковь, то—выводъ самый послівдовательный она можеть и снова возстать къ жизни, такъ что православная церковь будеть состоять тогда изъ двухъ сестерь—Восточной и Западной церков.

Такъ какъ апостолы, по планамъ Провидънія и по внушенію Святаго Духа, основали не только Восточную, но и Западную церковь, и объ церкви породили сонить святыхъ и отщевъ церкви: то было бы ослопленіем и дерзостію, граничащими сз богохульствомз, желать отназать Западной церкви въ правъ существованіи, если тольно она отвітаєть требованіямъ православін.

Только недальновидные и ограниченные умы могуть утверждать, что рападный человать можеть совлечь съ себя, жакт ваноемлябо платье; свое существо и свои особенности, и чувствовать себя столь же хорошо и въ восточномъ образа рачи и мышленія. Конечно, при посредства ученья и обращенія, можно жале но малу освоиться и въ чуждомъ міра идей: но чуждое мамъ не переходить въ наше существо, въ нашу плоть и провы Ісронимъ долго жиль не Востоять; осталси, однако же, совершенно западнымъ человавомъ. Сравните каную-либо бестаду Василія Великато вли Виалоуста съ бестадою Августина или Льва,—и вы найдете великую между ними развость.

Бога создаль несъ западинин, и челости не декхрист. Чт. № 1. 1870. менъ, не можетъ и не сместь делать насъ восточными,—не гонори уже о томъ, что накотда же будетъ въ состоянии того сдълать. По вибинему виду человъка еще можно преобразить, но духъ и сердце остаются тъпъ же, чъмъ были.

### 25.

Теперь раждается вопросъ: коже приняться за самое дъло возстановления западной православно-касолической церкви?

Объ этомъ мы уже говорили на 30 и 21 стр. уномянутаго нами сочиненія, я просимь читателя просмотръть относимияси сюда изста. Присовокунимъ здъсь еще пъскольно дальныйшихь замыченій. Коли бы мы сахотели возстановать до-схизиатическую занадную церковь на какой-либо симикасрими ладь, то тутъ бы вышло общирное, историко-критическое ученое изследование, а это не можеть входить въ нашъ планъ. Мы визвъъ въ виду практически разръщить сявдующій вопрось: жакт моавна синествующую мномыслящую (иносласияю) западную церкого преграмить ве православную, и сдплать ее ве существо ся; подобною церник до-скизманиической? И воть нашь отвыть: исключите изг римско-католическию ученія и римсиснатоличествих нямих все неправосласное: и вы будете имъть, по существу своему, правослато-каволическую западную церковь, существоваещую до санами. Такия образомъ нашъ путь существенно упрощестся и точно опредължения. Все однаномъ и при этомъ дъло делено не будеть кончено. Спрашавается посему: дъйствительно ин долшно прежде всего переспотрыть православнымъ глазомъ всф римско-католическія церковныя винги, чтобы потомъ приступить въ основанию западной православно-канолической церкви? Мы ръшительно отвъчаемъ на сей вопросъ отринательно, и полагаемъ, что следующее предложение гораздо практичные и ближе нь двлу. Возмемъ «Missale Romanum»; тамъ между службами на «Sabbatum sanctum» и «Dominica Resurrectionis» мы найдемъ «Ordo Missae», т. е. общую схему западной митургін. Составныя части (Входное, Апостоль, Евангеліе и пр.) ел, намъняющіяся по праздникамъ и временамъ года, отмъчены тамъ особо, при каждомъ случав. Талимъ образомъ «Ordo Missae», есть неподвижная, неизмённо пребывающая часть интургін. Подвижныя, изміняющіяся части составляють только малую долю литуркія. И такъ пересмотримъ прежде всего этотъ «Ordo Missae», который занимаеть оть 20 до 30 страниць in 80. Это вовсе не исполниская работа: занимансь поодному часу въ день, очень легно и добросовистно можно покончить ее въ мъсякъ. Но мы желали бы CORPATHIE H BTY PROOTY H ACRECTH SE AC «MINIMUM», и съ этою цълію мы уже просмотрым «Ordo Missae», и нашу работу предлагаемъ на усмотръніе церковныхъ властей, въ случав, если онв найдутъ, что можно сдълать изъ нея употребленіе.

Подвижныя части литургіи, какъ малыя по объему своему, могутъ быть просмотрёны въ продолженіи года; стоитъ только въ концё каждаго мёсяца имёть запасъ конченной работы на слёдующій мёсяцъ; тажимъ образомъ литургія можетъ быть совершаема въ полномъ ея видё.

Если такъ взядься за дъло приктически, то не-12\* дъль черезъ шесть можно будетъ совершать литургію. Но литургія есть душа богослуженія, солице и средоточіє, около потораго все прочее вращается. По утвержденіи литургіи можно тотчасъ же основать нашу западную православную церковь, именно поручивъ нъкоторымъ западнымъ священникамъ, перешедшимъ уже въ православную церковь, принимать обращающихся въ нее по формъ (¹) (переведенной на нъмецній протоіереемъ Серединскимъ въ Берлинъ), которая принята въ русской церкви. Исповъдь, равно какъ и другія таинства доколю предварительно могутъ быть совершаемы по образу восточной церкви, т. е. покуда не будутъ пересмотръны книги западной церкви; литургія же стала бы совершаться теперь же по обряду западной церкви.

Тажимъ образомъ наша православная западная церковь меньше чъмъ въ два мъсяца, могла бы начать свое существованіе, хотя бы пересмотръ и окончательное введеніе западнаго обряда потребовали значительно болъе времени.

Новончивъ начисто дъло съ литургіей, мы тотчасъ же найдемъ ключъ къ нашей церкви, и тотчасъ же можемъ отворить ее.

### 26.

Главнымъ образомъ надо теперь спъшить, чтобы изъ-за медлительности нашей, души, жаждущія спасенія, и именно въ англиканской церкви, не обратились къ Риму. Люди (этого настроенія) чувствують потреб-

<sup>(4)</sup> Она переведена и на англійскій діак. Василіємъ Поповымъ. Перес.

ность въ церкви съ дъйствительными священниками и дъйствительными такиствами, и не расположены оставаться въ состояніи ожиданія при неопредъленныхъ надеждахъ. Они хотятъ видъть предъ собою церковь существующую, аримую, осязаемую, а не такую, которая только имъетъ свое существованіе въ идеъ; «раг faute de mieux», они позводяютъ себъ уклоняться тогда въ церковь римскую.

Настоящія обстоятельства времени въ особенности благопріятствують нашему двлу. Повсюду господствуеть глубокое отвращение къ удьтрамонтанамъ. Даже между отъявленными напистами замбчается какая-то жъ нимъ непріязиь. Протестанты все глубже и глубже погружаются въ сомнение и неверие, и темъ самымъ наиболье върующимъ изъ своихъ собратій открывають глаза и заставляють ихъ съ любовію смотрёть на церковь, какъ на безопасную пристань. Но гдв же церковь, къ которой они могди бы применуть? Римская церковь отталкиваеть отъ себя даже собственныхъ своихъ дътей; какъ же бы чуждый ей пожелаль исвать ее? Восточная церковь отъ нихъ далеко; они не знають ея, даже и жеданія не имбють знать ея,именно потому, что съ матернимъ еще модокомъ всосали въ себя тотъ предразсудокъ, будто какой-то меканизиъ и сусвъріе держать ее въ состояніи оцъпененія. Если же одучай и приводить ихъ въ греческую мли россійскую церковь, то многократные поклоны и частое употребление престнаго знамения, повидимому, только утверждають ихъ въ ихъ старомъ предубъжденін (1). Еслижъ мы представимъ ихъ взору церковь

<sup>(4)</sup> Личныя наблюденія пишущаго эти строки дають право ділать «овершенню противоположных заключенія,—Перес.

православно-западную, то ихъ западный духъ (abendländischer Geist) тотчасъ же ее пойметъ и возлюбитъ.

Главнымъ спосившникомъ нашего двла будетъ однакоже папа, который своимъ новымъ соборомъ сослужить своей перкви недобрую службу. «Quem Deus perdere vult dementat». Папа хочеть сдълаться непограшимымъ и требуетъ, чтобы нарные дали ему «carte blanche», на которой бы онъ (или лучше іезунты — его довъренныя лица) могъ писать что ему угодно. Вивсто того, чтобы спокойно себя вести и, такъ или иначе, заставить забыть про его извъстную энциклику и syllabus, онь явло все больше и больше портить. Для примвра, мы только укажемъ здесь на два пункта и, во первыхъ, на то злоупотребленіе, которое Пій позволяєть себь дылать изъ нанонизаціи. Эта канонизація въ последнее время приняла какой-то демонскій характерь, потому что на алтарь поставлены, для поклоненія вірнымъ, кровожадный, «великій наквизиторъ» Arbues и Кунтцевичь, такъ жестоко ругавшійся надъ святыней могилъ. Но и это еще не все: туть не только, какъ образець подражанія, выставляется чудовище во человпискоми образи, но вмысты съ тымь утверждаются преэрънныя, отвратительныя начала. Tan's въ Arbues'в выступаеть одицетворенное начало, въ силу котораго церковь объявляеть свои притизація на власть и надз толомо. А въ Кунтцевичъ предъ нами живое олицетвореніе испорченнаго поляка со всеми его ошибками и недостатиами. Въ Кунтцевичъ полякъ самъ себя чествуеть и молится своей національности, т. е. своей національности сложивнейся по модели Рима.

и обезобразившейся до того, что ж узналь ее нельая. Каноничація Кунтцевича была чёмъ-го въ роде козыря, которымъ разгавнанный папа сходиль противъ Россін; и должно отдаль пап'в ноличю справодливость, что лучивато представителя Польши папа не могь бы выбрадь, какъ вменно отого самого Бунтцевича. Кто - хочетъ что-либо уздать про этого изверга человъчества, пре этого Іосаовта Кунтцевича, тогъ пусть прочитаеть кинту протестанискаго настора L. Boissard: «L'Église de Russie» (Paris, 1867, tom. II. p. 109-15). Равно стойть прочитать и римскаго біографа и панетирика этого моваго святаго, језунта Мартынова. Іосафать, канъ извъстно, быль «gelyncht» обиженнымъ и оскорбленивиъ народомъ. Тогда Урбанъ VIII написаль следующія, тань верио карактеризующія существо палства, слова въ Сигизмунду III: «Провлядъ тоть человыв, который удержить сней мечь во ножнахъ и поможебдется продить провь («Ecclesia non eitit sangninem »?!). Не щади ни огня, ни меча! Одушевися блегочестивымь гиввамы! Казнію начестивыхь осуми слевы опечаленной цервви!» 4

Это приводить насъ къ другому пункту, то мемермилести, къ преследование и къ мелесной казни,
на которыя римская церновь объявляеть свои притазанія. Уже въ IV въкъ Німегісия Таррагонскій требуеть, чтобы непацълимые члены были выръзываемы.
Такъ в далъе кродолжалось въ занадной церкит это
тълесное насиліе, но крайней мъръ на дълъ, если
не въ теоріи, потому что теоретически боялись признавалься въ темъ в напротивъ на язикъ мосили
слъдующую оразу: «Есслевіа пов sitit sanguinem». Еретика предавали свътской власти для совершенія надъ

нимъ наказанія или казни, проливали притомъ нъсколько крокодиловыхъ слезъ и «умывали руки въ неповинных». Если не церковь одобряла сожиганіе еретиновъ на кострахъ, то она, во всякомъ случав, имъла у себя много духовныхъ средствъ, какъ-то отлученіе, воспрещеніе, лишеніе званія и т. п., чтобы твиъ и народъ и правительство удержать отъ совершенія подобной казни. Она того не дълада и тъмъ покавала свой настоящій «апішия». Православная церковь стоить за начало въротерпимости и темъ уже милліоны распольниковъ спова возвратились въ свои нъдра. Н. Тургеневъ («la Russie et les Russes», Paris, 1847. III. 76), навърное незаподозрънный свидътель, говорить, что впротермимость есть характеристическая черта русскаго народа и русскаго правительства. Максимъ патріархъ константинопоскій, въ письмъ своемъ въ Giovanni Mocenigo, дожу венеціанскому, говорить (1480), что Законъ Божій не допускаеть никакого насилія (уорог Огої то авісотог). А Киріакъ Ламприлосъ («Le Turban et la Tiare» Paris, 1865 г. р. 11) говорить: «Бываетъ магометанство сильное и магометанство слабое, такъ же канъ это вогръчается въ папствъ или во всикомъ другомъ въроисповъданіи, которое проповъдуетъ право насилія въ дъль религін, — онв жестоки и надменны, когда владоють матеріальною силой: уступчивы и льстивы, когда лишены ен. Восточная церковь — должно сказать это къ ея въчной славъ---никогда не проповъдывала такого принципа. Въ лицъ своихъ ісрарховъ и учителей Она всегда — во всвиъ случаямъ и при каждомъ обстоятельствъ-отвергала его. Она торжественно осудила ототъ

принципъ на соборъ, бывшемъ во крамъ св. Софія для отверженія флорентійской сдълки.

Православная церковь читаеть въ Евангелін отъ Луки (Лук. 9, 54, 55): Господи, хощеши ли, речем, да отнь снидеть съ небеси, и потребить ихъ (Самарянъ)? Отвращся же запрети имъ, и рече: не въоте, коего духа есте вы? Сынъ бо человъческій не пріиде душь человъческих погубити, но спасти. И потомуто Інсусъ говорить и Петру (Мв. 26, 52): возврати ножь твой въ мъсто его: вси бо пріємийи ножь ножем погибнуть. И еще: аще кто благовъстить вамь паче еже пріясте, анавема да будеть (Гал. 1, 9).

И такъ пана, по не ложнымъ словамъ Евангелія, которое онъ мнитъ проповъдывать, самъ себя предалъ проклятію.

#### 27.

Обстоятельства времени чрезвычайно благопріятствують возстановленію западной православной церкви. Но нужно приступить къ двлу немедленно, безъ потери времени: иначе пройдеть та пора, когда солице свътить.

Вышеупоминутое «прошеніе» въ Святвиній Правительствующій Сунодъ россійской церкви уже послано къ мъсту своего назначенія и послано съ значительнымъ числомъ подписей. И такъ первый щагъ къ осуществленію великой иден уже сдаланъ. Да преключитъ теперь Господь сердца высшихъ церковныхъ властей и да восиламенитъ илъ къ споръйшему окомчанію дъла, которое можетъ сдълаться благословеніемъ Европы.

Заключимъ тенерь теми не самыми словами, которыми мы заключили прежий напра трудъ, подъ заглавіемъ: «Правосланиая Касолическая Церкові».

Любезные восточные братья, позвольте разовять одно предубъждение, которое я нашель въ изкоторывъ изъ васъ. А именно, изкоторые изъ православныхъ мев такъ говорили: «Мы начего не хокимъ имвть съ западною церковію. Кто хочеть быть православнымъ, должень сделаться восточнымь»: Тъ, которые говорять такимь образомь, совершенно забывають, что то были сами апостолы, которые основали не только восточную, но и западную церновь; что мы - западные-такое же имбемъ право на существование, такъ и восточные; что мы никогда не можемъ быть настоящими восточными, потому что нельзя отречься отъ внутреннъйшаго нашего существа. Испытайте это и вы увидите, что вы получите, быть можетъ, самое незначительное число обращенныхъ къ восточной церкви, --- между твыъ накъ къ православной западной церкви устремятся тысячи; потому что она болве отвачаеть ихъ западному существу и ихъ западной природв. И кроме того, что за интересь для вась делечь насъ поддъльными восточными? Въдь не востояъ или западъ спасаетъ насъ, а спасаетъ православіе, которое ни къ какой странв не привизано. Если вы от--кажете намъ быть православными западными, то вы будете малодушите (engherziger) и ограничените папистовъ, которые нинсгда не оспоривани у воспочныхъ права оставаться при своемъ обрядь. Если им откажете намъ быть западними правосланими, то на ваеъ падетъ вина въ томъ, что тысячи бросятся въ протестантизмъ, именно тв, которыхъ вы мести бы расположить къ православію, если бы не дълали имъ несправедливаго требованія отречься отъ ихъ западной природы. Мы уповаемъ на Бога, уповаемъ, что въ глазахъ больщинства православныхъ окажется неумъстнымъ и напраснымъ навязывать западу восточный обрядъ. «Naturam si furca expellas, tamen usque recurret»! Напротивъ же западная православная церновь тым крыпче будеть держаться церкви восточной, что у ней изгъ ин одного друга въ свъть. Равно и восточная церковь съ радостію должна бы думать, что наконецъ снова, после тысящелетней одинокой ея работы, у ней будеть другь и върный сотрудникъ въ виноградъ Господнемъ. Возарите же, восточные братіе, на тотъ великій, славный день, когда мы будемъ предстоять у вашихъ престоловъ, а вы у нашихъ, и когда мы будемъ праздновать торжество единенія и общенія церквей. А вы, любезные западные братія, угімьтесь и возрадуйтесь, что вань дано освободиться отъ деспотического ига папской ехизмы и панской ереси, и укрыться въ върной пристана православія. Тогда-то мы восноемъ «Glorià in excelsis», а наши братія отвътять намъ своимъ — "Аую; о Өгдэ, бую д вохироз, бую в борбилого. Начинайте же двло не медля и бодро «viribus unitis»! Влагословение Вожіе не оставить насъ.

Перев. Прот. В. Поповъ.

25 ноября 1869 года. 32 Welbeck Freet, W. London.

### **Начт**о о преемства апостольского рукоположенія въ Англиканской церкви.

Былз ли Матоей Даркерз посвящень Вилыельмомз Barlow'ымз?

Дъйствительность посвященій и рукоположеній въ внгликанской церкви зависить отъ дъйствительности посвященія Паркера. Разберемъ нъкоторые факты, относящіеся къ сему вопросу.

«Каседра Кантербурійскаго архіснископа сділалась вакантною 17 ноября, 1858, съ смертію Кардинала Рове. 8 іюля, сопде d'élire было послано въ Кантербури; и за тімъ, 22 іюля, капитуль быль приглашенъ собраться 1 августа; на этомъ собраніи декана и пребендарісвъ, было положено, by а сотротіве,
какъ часто бываеть при подобныхъ выборахъ, предоставить денану поименовать (to пате), кого онъ
кочетъ; денанъ, согласно съ граматою королевы, поименовалъ д-ра Паркера; тогда они всъ утвердили это
избраніе и публично его огласили, и заключили все
пъніемъ Те Deum. 9 сентября, большая печать была
приложена къ документу на его посвященіе; документъ
этотъ адресованъ былъ епископамъ Durham'a, Bath
и Wells, Peterborough, Lanndaff, къ Barlow и Scory...

Въ немъ они обязывались посвятить его... Жело это, однакожъ, отложено было до 6 декабря... Когда Топstal, Bourn и Pool отказались то сдёлать, тогда новая грамата (Warrant) за большою печатью была послана къ епископу Landaff'a, къ Barlow, quondam Batuoniensi episcopo, nunc Cicestrensi electo Scory, quondam Cicestrensi episcopo, nunc electo Herefordiensi, Miloni Coverdale, quondam Exoniensi episcopo, Richardo Bedfordensi, Ioanni Thedfordensi, episcopis suffraganeis, et Ioanni Bale, Ossoriensio episcopo; —въ силу этой граматы всв они или четверо изъ нихъ имъли посвятить его.... 17 декабря Паркеръ быль посвящень въ Ламбетской капелав Варловымъ, Скори, Ковердалемъ и Годжкинсомъ согласно съ «Liber Ordinationum», составленною при король Эдуардъ.... Такимъ образомъ, Паркеръ, будучи посвященъ самъ, сталъ потомъ посвящать епископовъ на другія канедры» (1).

Былъ ли же дъйствительно Паркеръ посвященъ Барловымъ?

Римскіе католики утверждають, что нізть, и воть, между прочимь, по какимь причинамь.

Во-первыхъ, потому-де, что въ тотъ самый день, какъ онъ принять титулъ Кантербурійского архіспископа, римскіе католики стали называть его узурпаторомъ, и прямо въ глаза говорили ему, что онъ не получилъ никакого посвященія.

Во-вторыхъ, потому-де, что, когда католики и современные ему духовные, требовали отъ него доказательствъ на то, что онъ дъйствительно епископъ, Паркеръ не указалъ ни на «certificate», ни на «Regi-

<sup>(1)</sup> Barnet's Hist. of Reformation. Vol. II. p. 402.

ster», которые говорили бы о его посвящении. Еслибы де обрядъ сей дъйствительно быль совершенъ въ Дамбетской канеллъ, то конечно онъ совершенъ бы былъ при свидътеляхъ; почемужъ бы де котя на втихъ свидътелей не сослаться, если еще не было у него подърукою никакого документа о посвящения его? И потомъ, какъ-де при подобныхъ обстоятельствахъ, объяснить модчание и Паркера и посвящавшихъ его?

Сате говорить, что М. Царкерь быль избрань въ архіспископа Кантербурійскаго, и посвящень въ Ламбеть Барловымь, Скори, Ковердалемь и Іоанномь, Бедфордскимь суффраганомь, но не упоминаеть ни дна, ни мъсяца его посвященія (1).

Хотя «обрядъ» посвященія произомель по свидьтельству (подлиннаго или неподлиннаго) Ламбетскаго реэстра, не прежде 17-го декабря, 1559; тёмъ не менёе мы находимъ, что Паркеръ и другіе (дёйствительно или мнимо) посвященные имъ, въ королевской «Сомтівзіоп», уже 20 октября именуются епископами, не просто electi, но епископами ихъ епархій (изъ чего мы можемъ заключить, что на нихъ смотрёли какъ на посвященныхъ), слёдовательно, ровно за два мёсяца до времени посвященія, соверщеннаго Барловымъ! Эта «сомтівзіо» начинается такъ: «Regina, etc. Reverendissimo in Christo patri Mattheo, archiepiscopo Cantuariensi et reverendissimis in Christo patribus, Edmundo, Episcopo Londinensi etc..

"Stow разсказываеть, что 8-го и 9-го сентября, въ церкви св. Павла, въ Дондонъ, торжественно совершаются соряе́ques» по Генрихъ II, королъ Франціи...

<sup>(&#</sup>x27;) Life of Elizabeth. 1559. Anno-2.

По сему случаю д—ръ Вагюм, емископъ Чичестерскій, какъ еlестия, и д—ръ Scory, епископъ Герефордскій, какъ еlестия, являннов на эту службу... и занимали то мъсто, которое ванимаетъ обыкновенно дондонскій епископъ, и пр... На другой день, 9-го сентября, проповъдь была сказама д—ромъ Скори, вмъсто д—ра Grindale, лондонскаго епископа. Послё проповъды, тель человъкъ изъ носившикъ глубокій траурь пріобщались вмъстъ съ епископами... По окончаніи службы, былъ данъ больнюй обёдъ во дворцъ лондонскаго епископа, блязъ церкви св. Павла (1).

8-го сентября, Паркеръ именуется архіенискономъ Кентербурійскимъ, какъ electus. 9-го сентября, какъ было сказано, «больщая печать было приложена къ документу на его посвященіе, и документъ апресованъ къ епископамъ—Дургам'скому, Ваth'скому, и Wells'скому etc. съ тъмъ, чтобы они носвятили его». Въ этотъ же самый день Stow называетъ Гриндалля епископомъ Лондонскимъ, не прибавляя болъе слова—electus. Ктому же онъ и владълъ дворномъ, въ ноторомъ былъ данъ большой объдъ. Очевидно, Гриндалль не могъ бы быть смископомъ, если бы Паркеръ не былъ посвященъ; потому что, какъ говорятъ Сашфен и Вигнет, Паркеръ, тотчасъ же но полученіи посвященія, посвятиль Гриндалля, Конса и другихъ.

Но что дййствительно, още болже замычательно, у Stow ин одного слова не говорится о ламбетовой церемовіи. Онъ, обывновенно съ большою точностію отмычаеть вое, что, болже или менже, замычательно и, обывновенно, обезначаеть мысяць и числе, догда что случилось. Теперь, эстественно, посвищенно пер-

<sup>(&#</sup>x27;) Annals Q. Elizabeth, year 1559; m.; septemben, p. 1087.

ваго протестантскаго архівниснопа Кентербурійскаго, если оно дъйствительно совершено было, казалось, не могло бы остаться незамъченнымъ въ его глазахъ. Посвященіе четырнадцати или пятнадцати другихъ епископовъ Перкеромъ, и посвящение, совершенное имъ, тотчасъ же послъ его собетвеннато посвященія, безъ сомивнія, должно бы было произвести ивчто въ родъ того, что англичане любять называть «Exciement». Не странно ли же, что Stow, - знаменитый летописець, жившій въ это время (быть можеть писавшій тогда свою літопись, отпечатанную имъ меньше, чвиъ двадцать явть потомъ), -- столь близкій но многимъ изъ этихъ новыхъ еписноповъ, не сказаль ни слова объ этихъ достопамятныхъ событияхъ, не сказаль, что М. Паркеръ быль посвящень въ архіспископа Кентербурійскаго, 17-го декабря, 1559!

Но что и еще болъе поразительно: парламенть ни однимъ словомъ не выснажелся въ актъ по сему дълу, который вышель на 8-иъ году царствованія Елизаветы; между тъмъ Паркеръ и прочіе епископы, оскорбляемые упревами римскихъ католиковъ въ недвиствительности ихъ рупоположенія, обращались из королевъ и нь нарывненту съ просьбою, во имя власти, заставить ихъ замодчать. Въ предисловіи иъ этому акту со всею полнотою уназывается на тоть авторитеть, на которомъ основывается посвящение Парвера и современныхъ ему еплекоповъ: но объ Ламбвиской церемонім ни слова! Ня слова и о Ламбетсномъ ревстры! Какъ бы, навалось, пройти ото обстоятельство можнанісм'я, сслі обрадъ посвящемін приствительно быль совершень? Кань бы же упонянуть о ламбетскомъ реэстръ, если онъ въйствительно существональ?

Въ 1613 г.... Г. Макоп, капедданъ Аббота, архіепископа кантербурійскаго, издаль кимпу подъ заглавіемъ: «О посвященім епископовъ въ англійской деркви, ихъ преемствъ, юрисдикціи и пр.», гдъ онъ, между прочимъ, такъ говоритъ: «я оправдаю ихъ отъ поношеній, ваводимых на нихъ Белларминомъ, Сандерсомъ, Эвдемономъ, Бристовымъ, Гардингомъ, Алленомъ, Стандетономъ, Парсоніомъ, Келлисономъ, Беваномъ и другими романистами». Самое заглавіє книги говорить уже, что вопрось объ «Anglicanae Ordinatioпев» быль еще въ самомъ началь предметомъ препирательствъ и сомнаній. Въ этой книга говорится, что Матеей Паркеръ быль посвящень 17 декабря 1559 г., носвящень въ Ламбетв, и именно Вильгельномъ Бардовымъ, при соучастін Спори, Ковердаля и Годжинса. На полъ-ссылка дълается на ламбетскій ревстръ. И это есть первая публичная ссынка на ревстръ Парке, ра,-первый случай, гдв положительно утверждаетсячто Паркеръ быль посвященъ Бардовымъ и пр. въ **Іамбеть.** Съ тъхъ поръ стади являться и другіе документы, болье древніе: но критика находить ихъ cantedated > HIH cinterpolated >; BO BCHROW'S CAYTA'S върно то, что publiciter они не были извъстиы до появленія книги г. Масона.

Критики указивають еще на сладующее обстоятельство,—въ дамбетскомъ ревстра значатся сладующія слова: «архіенисконъ и прочіе воротидись опять въ канелку зопадными дверями», а въ коніи съ этого резстра, хранящейся въ «Вепрей Cellege», въ Кембридив, значится такъ: «архіенискомъ и прочіе воротились опять въ канелку споерными дверями» (1) Да-

<sup>(1)</sup> Burnet's History of Reformation. vol. II. Records, p. 863.

Xpuer. Tr. 36 1, 1870.

лые: вы вышеозначенных двухь документахь говорится, что Паркерь посвящень «вы воскресенье, 17-10 декабря 1559 г.», а вы сочинении, поды заглавівны: «Documentary annals of the Reformed Church of England; being a collection of Injunctions, Declarations, Orders, Articles of Enquiry, etc., from the year 1546, to the year 1716, wihe notes historical and explanatory, by Edward Cardwele, D. D Principal of St. Alban's Hale: in two vol.» на стр. 245. vol. I, читаемь, что оны посвящень «вы воскресенье, 16-го декабря 1559.»

Такъ или иначе—по тому или другому, только этотъ ламбетскій реэстръ скрывался болье пятидесяти льтъ, не являлся публикъ и не заступался за Паркера.

Теперь нъчто *о форми*, которая была употреблена при посвящении Паркера, или по крайней мъръ на которую указывають церковные документы.

Форма вта взита была изъ Чиновника временъ Эдуарда VI. Чиновникъ же составленъ былъ по приказанію Эдуарда, съ утвержденія парламента, въ дукъ, 
разумъется, новой реформы. Когда актъ, которымъ 
утвержденъ былъ новый Чиновникъ, «прошелъ палатой лордовъ, то епископы Дургамскій, Карляйльскій, 
Ворчестерскій, Вестминстерскій и Чичестерскій протестовали противъ него. Неаth, одинъ изъ епископовъ назначенныхъ по сему дълу королемъ, за свое 
противленіе измъненію прежней формы, былъ заключенъ въ тюрьму».

Форма эта гласитъ такъ: «Пріими Святаго Духа; и воспоминай себъ возгръвать даръ Вожій, данный тебъ симъ возложеніемъ рукъ: не бо даде намъ Вотъ дука страха, но силы и любви и цъломудрія»; или на латинскомъ: «Ассіре spiritum sanctum; et memento

ut resuscitis gratiam Dei, quae tibi datur per hanc impositionem manuum nostrarum: non enim dedit nobis Deus spiritum timoris, sed virtutis, et dilectionis, et sobrietatis».

Отсутствие въ сей формъ словъ, которыми ясно укавывалось и опредълдось бы «Consecratio Episcopi», а не «presbyteri или diaconi ordinatio», и именно «ід оббісішт еt ориз Episcopi in Ecclesia Dei», англиканскіе богословы въ продолженіи ста трехъ лътъ пытались объяснять и оправдывать; но наконець неполнота эта была сознана встии, и, послъ реставраціи Карла II, въ 1662, на конвоваціи прибавили къ ней слъдующія слова: «Ассіре spiritum sanctum in officium et opus Episcopi in Ecclesia Dei, per impositionem manuum nostrarum jam tibi commissum: in Nomine Patris, et Filii, et Spiritus sancti. Amen. Et memento etc». Въ семъ видъ форма и донынъ остается,

Но съ возстановленіемъ формы возстановился ли древній ся смысль въ англиканской церкви? Ожиль ли тоть духъ, о которомъ и съ которымъ она должна быть совершаема и принимаема? Воть гдъ собственно начинается «Vexata quaestio».

Итакъ, въ заключение, скажемъ нвчто о «Содsecrationes et ordinationes Ecclesiae Anglicanae».

Тамиство священства не принадлежить въ англійской цериви въ числу тамиствъ: согласно съ 25 Articulus Fidei она признаетъ только два тамиства—«Крещеніе и Господню Вечерю — Lords supper». «Въ Holy orders, говорить архіспископъ Secker, нътъ инвавого тамиства. Ибо возложеніе рукъ in ordinatione требуется и употребляется не для того, чтобы преподать вакой либо духовный даръ (grace), но для того,

чтобы преподать право (right) совершать такое-то служение (office) въ церкви Христовой» (¹). «Ибо мы, продолжаеть онъ, изъ 23 Art. Fid. знаемъ, что тъхъ должно считать законно призванными и нославными, которые призваны и — избраны (въ Ministry) лицами, имъющими въ конгрегаціи общественный (public) авторитеть призывать и носылать ministros. Владътель сихъ королевствъ есть источникз (fountain) сего авторитета въ англійской церкви; и онъ можеть усвоять (delegate) его, — кому угодно ему будеть. Архіепископы и еписнопы не имъють никаной церковной юрисдивцій, или имъють ее только бу, инфеги from королевскато величества».

Итакъ вопросъ объ «anglicanae consecrationes и ordinationes' дегко ръшается. Если священство не есть таниство, то откуда взяться истинному священству? Откуда взяться истиннымъ овятителямъ--- истинно посвящающимъ, и истичнымъ священникамъ-пріявшимъ истинное посвящение? Обратимся въ прежнему вопросу, для окончательного вывода. Варловъ служить звыномь, свизующимь протестантскихь епископовъ съ епископами римской церкви. Доказываютъ, что онъ не быль посвящень, и опять между прочимъ твиъ, что не имъется никакихъ документовъ относительно его посвященія. Но допустимъ, что онъ былъ validiter посвященный епископъ. Въ царствование Генриха VIII онъ сдълался передовымъ реформаторомъ; до избранія его Генрихомъ въ епископа, онъ совершенно отторгся отъ прежняго іерархическаго твла; онъ училъ, что довольно одного королевскаго избра-

<sup>(&#</sup>x27;) Lectures on the Church of England Cathech. Lect. XXXIV.

нія и назначенія, чтобъ быть ениспоновъ; въ царствованіе Марін (патолической) онъ быль мин низложенъ йли, такъ или иначе, лишенъ своей наседры и т. д. Спращивается теперь: канамъ образомъ ири посредстве его погла сохраниться цёнь аностольскаго преемства въ англиканской церкви? Что иринялъ Пармеръ, первый протестантскій архісимоколь, при посвященіи его, совершенномъ Барловымъ, носвящавщимъ его епископомъ? Во всякомъ случав, не благодать таниства, потому что ни онъ, ни Барловъ не видёли въ актё посвященія таниства. Париеръ не ду малъ принимать таниство, а Барловъ не думалъ совершать оное. И тотъ и другой одинаково отвергали таниство священства.

Чъть же ограничивается все дъдо посвящения Паркера, совершенное Варловымъ? Совершениемъ одного обряда, и втому еще не необходимо нужнаго, т. е. съ точин врвнія Паркера и Барлова. Королева Елизавета избрана Паркера, въ силу своихъ «Letters patent», въ архіепископа кантербурійскаго. Въ глазакъ Вардова, Паркеръ быль уже настоящимъ епископомъ(1). Вардовъ и Паркеръ были друзья и сотрудники Кранмера и имъли одинаковыя съ нимъ мивнія. А вотъ что говоритъ Кранмеръ: «Есть разные ministri (гражданскіе и церковные), всв они назначаются, избираются и утверждаются, согласно съ законами и повеавніями королей и принцевъ. При допущеніи ихъ къ яхъ offices имъють совершаться различныя приличныя церемоніи и торжества (ceremonies и solemnities), которыя сами по себъ не необходихы (not of necessity),

<sup>(1)</sup> Hist. of Reform. vol. I, p. 172 Records, p. 220.

но требущтвя тольно ради добраго порядка и благовидиости: ибо еслибы эти offices и ministrations были вручены и безъ торжественности, то онв твиъ не менте были бы истинно вручены». (Neal'e History of the Puritans, vol. II, ch. II, въ концв).

Ванию неніе очевидно: носвященіе Паркера, если было, то было, какъ «приличный обрядъ, не необходимый свиъ по себъ, а какъ требовавшійся только ради добраго порядка и благовидности».

- A constant of a 2 1 constant of a constant

Modern Conference on the Conference of the Conference

### ОБЪЯВЛЕНІЯ

оть хозяйственнаго управленія при св. сунодь.

О новой иконъ святыхъ Кирилла и Менодія,

изданной слыщомь Г. И. Пирясомиз.

Св. Сунодъ, одобривъ въ изданію представленный одесскимъ гражданиномъ Ширяевымъ образецъ иконы Св. Курима и Месодія, опредъленіемъ 18 іюня (23 іюля) сего года, между прочимъ, постановилъ: о выходъ сей иконы объявить въ духовныхъ журналахъ. Вслъдствіе сего, хозийственное управленіе имъстъ честь покорнъйше просить редакцію журнала «Духовная Бесьда» напечатать въ издаваемомъ ею журналъ прилагаемое при семъ объявленіе, которое составлено самимъ Г. Ширяевымъ, и вслъдъ за этимъ объявленіемъ помъстить такое примъчаніе: На основаніи опредъленія Св. Сунода, 18 іюня (23 іюля) 1869 года, всъ редакціи духовныхъ журналовъ и спархіальныхъ въдомостей обязываются напечатать вышеизложенное объявленіе въ ближайщихъ номерахъ издаваемыхъ ими журналовъ и въдомостей.

Желая объяснить православному русскому народу, наиболъе вразумительнымъ, нагляднымъ способомъ: кому именно мы обязаны слушаніемъ слова Божія и Богослужёніемъ

на родномъ языкъ, кто изобръдъ азбуку, которая увъковвина язывъ нашъ, и на какомъ священномъ основаніи положено начало нашей граматности, сленецъ Ширяевъ приступиль въ арвио обдуманному во вевхъ отношеніяхъ изданію иконъ св. Курила и Менодія, все-славянскихъ просвителей, съ тимъ, чтобы неоны сихъ святыхъ, -- трудамъ которыхъ Россія, стоящая нынв во главв славянской семьи, въ особенности обязана началомъ просвъщенія, преуспъяніемъ въ въръ и непоколебимымъ утвержденіемъ въ правоследія — могли быть, во время праздничнаго всенощнаго бранія, выносимы на величаніи для всенароднаго чествованія. Иконы эти, хромодитографическимъ способомъ, по рисунку академика Солнцева, печатаемыя на холств прасками и за темъ на доски искусно наклееваемыя, настоящее время заготовляются уже въ большомъ количествъ, по образцу, Св. Сунодомъ одобренному. Мъра иконы, приспособленной для церковныхъ аналогіевъ, 7 вершковъ ширины и 9 длины. Самая же икона изображаеть св. Курилла держащимъ въ шуйцв картію, съ начертанными на ней буквами Сдавянской азбуки, имъ изобратенной и извъстной у насъ подъ названіемъ Куриллицы, заглавіе которой-«Начало премудрости страхъ Господень», указываетъ на высшую и истинную премудрость, состоящую въ уразумънія закона Господня, а въ десницъ св. крестъ, который напоминаетъ собою о высшей цвин изобретенія письменъ-прославлении имени распятаго Спасителя. Св. Месодій держить на персяхь распрытое Евангеліе оть Іоанна: «Искони бъ Слово», которымъ такъ давно объясняется правильное чествование православною восточною церковью единаго Бога, истинно въ Троицъ поклоняемаго, и съ котораго ревностные поборники православія. Богомудрые первонаставники наши, въ ограждение славянъ отъ вознивавшихъ уже въ девятомъ въкъ ижеученій въ западной дериви, начали переложение священнаго Писанія съ греческаго языка на славнискій; до того времени, во многихъ вемляхъ славянскихъ, оно было проповъдуемо на непонятномъ для народа языкъ датинскими ецископами. Надъ благодатными просвътителями нашими изображенъ, въ видъ явленія, Спаситель міра, единый Глава единой православной соборной и Апостольской церкви, благословляющій върныхъ ученивовъ своихъ на предпринятый во спасение славанъ апостольскій подвигъ, что поясняется изреченіемъ изъ Псалтыри: «Избранніи мои не имутъ трудитися вотще». Навонецъ, составленная по золотому фону, изъ общихъ всвиъ славянамъ народныхъ цветовъ, белоголубокрасноцватная рамка, окамияющая образь, знаменуеть единство славянъ въ лицъ общихъ всвиъ намъ отцевъ просветниелей, а укращающія рамку хартін съ текстами изълся, Дисанія, какъ бы устами ихъ, возвъщають всемь учаннямь и учащимся, что вив свъта Христова и детинивро познанія слова Божін натъ истиннаго проседіщенія. Въдверку образа надпись: «просвътители славань», ал внизу; «они намъ дали слово Божіе и богосдуженіе на родномъ явыка. Они во славу Божію положили начало славянской грамолности». Кромъ того, на рамкъ обозначены и дни, въ которые св. православная Церковь чествуеть память, ведивихъ всеславянскихъ Апостодовъ, а диенно 14 февраля и 11 мая.

Пана означенной иконы, рекомендуемой всамъ церковнымъ настоятелямъ, на ольдовой доска, четыре руб, сер. безъ пересылки. За цересылку и уцаковку, на основании почтовой таксы, платяще за фунтъ (по разстоянию отъ С.-Петербурга):

по 10 к прилагаютъ еще, крома четыремъ рублей, 1 р. 20 к.

15 с — 1 ч 60 к.

20 с — 2 с — 1 ч 60 к.

30 с — 2 с — 1 ч 60 к.

безъ всявато при томъ вычета за доставку денегъ которыд должны быть высылаемы при требовании чвонъ ... Съ

Сертієвской и Таврической удиць, въ домъ № 81, спото по стато стато и стато и по стато

горію "Ивановичу . Ширневу, въ С.-Петербурга, пастуглу

#### ОТЪ РЕДАВЦІИ ЖУРНАЛА

## духовная беседа съ церковною летописью.

Слава Богу, оканчивается и двинадцатый годъ существованія «Духовной Бесёды». Тяжель быль этоть годъ для редакцій. Увеличеніе платы за пересылку журнала иногороднымъ подписчикамъ, при нежеланіи редакціи возвысить цвну изданія, стоило ей болве 400 рублей лишняго расхода. Новыя условія и формы разсылки періодическихъ изданій, объявленныя почтамтомъ лишь въ последнемъ меенцъ предшествовавшаго года, потребовали оть редакціи, или конторы ея, громадныхъ трудовъ. Несмотря на эти труды, оказалось невозможнымъ выслать первые нумера журнала своевременно. Отсюда жалобы на неисправность доставки «Духовной Бесвды», которая однако выходила съ нензивнною аккуратностію, не опаздывая ни однимъ днемъ. Мы хоть несколько утепились темь, что получили несравненно менъе жалобъ, чъмъ изданія, разсылаемыя по новому способу-безъ конвертовъ и адресовъ, хотя тъ и другіе стоили намъ тоже значительныхъ издержекъ. Но что минуло, то прошло. Намъ остается только просить извиненія у подписчиковъ въ вольныхъ и невольныхъ ошибвахъ и неисправностихъ и объщать въ будущемъ лучшія времена.

Въ будущемъ 1870 году «Духовная Весёда» съ Церковною Літописью будетъ, съ Божіею помощію, издаваться по той же программі, въ такомъ же объемі, въ то же сроки и за ту же ціну. Редакція употребить всі свои усилія, чтобы сділать свой журналь и назидательнымъ, и современнымъ, и разнообразнымъ, насколько это позволить программа, полуофиціальный его характеръ и матеріальныя средства редакціи.

Обращаясь въ подписчивать, редавція «Духовной Бестады» повторнетъ свои прежнія въ нивъ просьбы: 1) подписываться своевременю, 2) исно и точно обозначать свой

# ГОДЪ РОЖДЕСТВА ІИСУСА ХРИСТА (\*)

Вопросъ о времени рождества Іисуса Христа не имъетъ прямаго, непосредственнаго значенія для самой сущности христіанства; позже или ранъе общепринятаго времени явился въ міръ Небесный Искупитель человъчества, отсюда ничего не слъдуетъ ни за, ни противъ истины преподаннаго Имъ ученія. Твиъ не менъе вопросъ втотъ не лишенъ самого живаго интереса и важности для насъ. И во-первыть, для насъ—христіанъ не можетъ не быть интереснымъ всикое вообще точное изслъдованіе обстоятельствъ жизни Начальника и Совершители нашей въры; съ другой стороны, наука исторія поступила бы вопреки своей задачъ, если бы она не обращала особеннато

Христ.Чт. № 2. 1870.

<sup>(\*)</sup> Настоящая статья есть извлеченіе изъ изданнаго въ прошедмемъ году въ Лейнцига довольно общирнаго историко-хронологическаго изсладованія А. Цумпта (Das Geburtsjahr Christi. Geschichtlichсьгопологівсь Untersuchungen, von A. W. Zumpt, Leipz. 1869). Предлагаемъ это извлеченіе въ видахъ ознакомленія съ новъйщими, не лишенными интереса и значенія, изсладованіями по вопросу о времени рождества Інсуса Христа. Неварность общепринятаго, сдаланнаго въ VI въкъ римскимъ монахомъ Діонисіемъ, опредъленія года рождества І. Христа признается и нашими православными церковными историками (См. Начертаніе церковно-библейской исторіи, стр. 684).

вниманія на жизнь Того, Кто имъль на развитіе человъчества такое чрезвычайное вліяніе и не употребила бы всвят находящихся въ ея распоряжении средствъопредвлить съ возможною върностію годъ земнаго, плотскаго рожденія Его. Но особенную важность годъ рождества Інсуса Христа имветь для всего христіанскаго міра всабдствіе того обстоятельства, что съ него, какъ извъстно, начинается наше христіанское лътосчисление. Совершенно напрасно и неблагоразумно было бы, безъ сомевнія, измінять это віками освященное автосчисление въ настоящее время, на томъ основаніи, что вачало его, какъ это доказывають новвишіе ученые и съ чвиъ согласуются мивнія всей христіанской древности, опреділено невірно; тімъ не менъе это ни мало не уменьшаеть для насъ интереса знать величину ошибки, разницу между дъйо ствительнымъ и принятымъ временемъ (годомъ) рождества Христова. Къ этому нельзя не присоединить еще одного обстоятельства: некоторые изъ новейшихъ ученыхъ признавали невозможнымъ примирать сказанія евангелій объ обстоятельствахъ рожденія Інсуса Уриста съ нъкоторыми, будто бы, несомнънными озвтами древней исторіи; отсюда выводили завлюченіе, что первыя, т. е. сказанія Евангелій, не вибють исторического значенія и загімь построяли на этомъ заключеній дальнійшіе выводы. Такимъ образомъ вопросъ о времени рождества Іисуса Христа, мій первоначально, по видимому, частный интересъ, получилъ самое жизненное, ръшительное значение по отношенію въ достовърности нашихъ Евангелій вообще.

Источники для изследованія года рождества Інсуса

Христа двоякаго рода. Сюда принадлежать, прежде всего, сказанія нашихъ Евангелій. Нигдъ, правда, писатели нашихъ Евангелій не обнаруживають наміренія представить строго историческое, заключенное въ рамки точной хронологіи, изложеніе жизни Інсуса Христа; ихъ повъствованія представляють простой, чуждый всякой искуственности, разсказъ, направленный главнымъ образомъ въ точной передачв ученія Христова. Только Евангелисть Лука передаеть собственно хронологическое извъстіе о началъ служенія Інсуса Христа; его стремление къ исторической точности явно обнаруживается при этомъ: но какъ мало и Евангелисть Лука хотёль или могь опредёлить хронологически прочія обстоятельства жизни Інсуса Христа, это весьма ясно открывается частію изъ нервшительнаго, неопредвленнаго обозначения имъ возраста Его при началь Его общественнаго служенія, частію изъ той неиспости, съ какою онъ опредвинеть по этому времени дальнъйшія происшествія. Но, не смотря впрочемъ на отсутствіе ясной хронологіи въ пов'єствованіи Евангелистовъ, въ этомъ повъствованіи передаются нередко такія обстоятельства и случан изъ жизни Христа Спасителя, которыя дають по крайней мъръ точку опоры для хронологического изследованія; и изследователь темъ съ большимъ доверіемъ можеть положиться на нихъ, что они приводятся Евангелистами безъ всякихъ преднамъренныхъ расчетовъ; нужно только чрезъ правильное объяснение и сопоставление ихъ съ фактами древней исторіи надлежащимъ образомъ оплинть ихъ хронологическое значеніе.

Вторымъ источникомъ для изследованія времени.

рождества Інсуса Христа служать 'известів, почебнаемыя изъ сочиненій языческихь и іўдейскихь историковъ, изъ впокрионческихъ Евангелій и изъ свидвтельствъ церковныхъ писателей. Но измеские иксатели, даже когда они и заводить рычь объ Інсусь Христь и Его религіи, никогда не входять въ подробности Его жизни (1); такой же общій характерь имъетъ и замъчание јудейскаго историна Іосифа Флавія объ Інсусь Христв (2). Вниманіе апокричическихъ Евангелій исключительно сосредоточено на томъ, чтобы украсить жизнь Інсуса Христа разными чудесными спазаніями. Что же касается церковныхъ пи сателей, то у нихъ дъйствительно находится хронологическое извъстіе о времени смерти Інсуса Христа,навъстіе, которое имветь всь признаки достовърности, а о Его рождении сообщается такое обстоятельство, поторое имветь чрезвычайно важное значеніе для опредвленія времени его. Оба извістія заслуживають темъ большаго вероятія, что писатели, у которыхъ они встръчаются, во всъхъ другихъ отношеніяхъ обнаруживають мало заботливости въ отношенім нъ исторіи и хронологіи; самыя же вычисленія у церковныхъ писателей времени рождества Інсуса Хриета не имъютъ совершенно никакого достоинства.

Древивишій изъ нихъ, Іустинъ мученикъ, живи въ Палестинъ, имълъ весьма удобный случай для изслъдованія всъхъ обстоятельствъ жизни Іисуса Христа. Какъ ни много произвели перемънъ въ Палестинъ

<sup>(1)</sup> Таково, напр., извъстіе Тацита (Annal. XV, 44), что Інсусъ Кристеоъ умерь при Понтів Пилать, — извъстіє, котороє въ таков общей ворив можеть служить къ подтвержденію лишь того, къ ченъникто некогда не сомиввался.

<sup>(\*)</sup> Antiq. XVIII, 3,,3.

опустопительныя войны, тымъ не меные для веко. жившаго спуста лишь стольтіе посль Інсиса Христа. не трудир было узнать, когда умерь Иродъ перь, когда и сколько разъ Квириній быль правижемъ Сирін, когда были производимы цереписи. Но никанихъ подобных сведеній им не находимь у Іустина: нащита христіанства направила его интересъ совершенио въ другую сторому. Исторія и хрономовія не обращали на себя его особеннаго вниманія; онъ дообщаеть только извъстіе, что Інсусь Христось родилел за 150 лътъ до него (1), извъстие, которое въ тамой общей форма не имветь никакого значенія. Іустинь ссылается на списки или таблицы народной перениси, по которымъ въ его время можно было еще спревиться о рожденія Інсуса Христа; но едра ли, какъ кажется, самъ онъ цересматриваль ихъ и тэмъ болье двлаль на основаній ихъ какія нибудь, изследованія. Говоря, что перепись быда при Квиринів, Інстинь называеть его цервымь прокураторомь Іуден (2). При этомъ не важно то, что онъ неправидьно называеть Квиринія прокураторомъ; неправильное названіе іримских должностных лиць у гренеских писателей, встрачается весьие, часто: но онъ называеть Криринія первыми прокураторомъ Іуден, сладовательно разумаеть при этомъ второе управление Квириния, пость низдоженія Архедая, въ 6-мъ году по Р. Хр. И если этимъ замъчаніемъ Іустинъ хочеть, сказать,

<sup>(&#</sup>x27;) Apolog. I, 46: 'Ινα δε μή τινες αλογισταίνοντες είς αποτροπήν των Φεδεδαγμένου ὑβίξησου «διασοι, πρό έπων έπατον πεντήσουτα γεητευθήθεια αδο Χρεστον λέγειν ήμας έπε Κυρηνία π.Τ. χ.

<sup>(2)</sup> Apolog. I, 34: Budletu in f eyennidu Indouc Apiaroc, we nat undern diname en war anopasan fab' permidian ent Kuonein rou biertou id tagette ngaro perautra introduto. Cp., Dialog., cum. Typh. 38,

что Інсусъ Христосъ родился во время производившейся тогда нереписи, то это совершенно ниспровергаеть всю евангельскую исторію и хронологію. Можно впрочеть дукать, что замічніе Іустина о первомъ управленіи Квиринія Іудеєю есть прибавленіе, неимінощее съ рожденіемъ Інсуса Христа никакой связи, и которое у Іустина не исключаеть той мысли, что Квириній производиль вісколько переписей въ-Іудев, и что одна изъ нихъ была ранбе втораго управленія его Іудеєю.

Нъсколько поэже Густина жилъ Тертулліанъ, образованивищий человить своего времени. Живи въ Африкъ, Тертулліанъ имъль гораздо менье средствъ, чемъ Іустинъ, въ точности изследовать обстоятельства жизни Іисуса Христа; впрочемъ и ему, въ Африкв и особенно въ Римв, представлялось весьма много источниковъ для изследованія этого предмета. Подобно Іустину, онъ ссылается также на списки народной переписи, хранившіеся въ римских архивахь, обнаруживаетъ вообще большой интересъ къ точному инслидованию событий жизни Імсуса Христа и сообщаеть положительное извъстіе о годъ рожденія Его. Тъмъ не менъе и Тертулліанъ не воспользовался своими средствами. Въ своемъ сочинении противъ јудеевь онь представляеть ивчто въ родь вычисленія, на основании пророчествъ, о времени пришествія Мессін, причемъ указываеть не только годы и месяцы, но даже и дни. При этомъ все время царствованія ниператора Августа Тертулліанъ опредължеть въ 56 льть, считая со времени перваго его консульства въ августв мъсяцъ 43 года до Р. Хр.; 13 дътъ была ему соправительницею въ Египтъ Клеопатра и за тъмъ

еще 43 года онъ царствоваль одинъ послъ ея смерти. Вев эти числа совершенно върны. Рождение Іисуса Христа Тертулліанъ полагаеть въ 41 году царствованія виператора Августа или въ концъ 3 года до нашей эры: Августь, прибавляеть Тертулліань, царствоваль после еще 15 леть: это правильно, есле не считать 41-го года царствованія Августа или 3-го до нашей эры, въ концв котораго родился Інсусъ Христосъ; и что Тертулліанъ дъйствительно не считаетъ его, - это онъ самъ исно показываетъ, когда прибавляеть, что до рождества Інсуса Христа оставался, есля вычесть последующія 15 леть дарствованія императора, еще 41 годъ (1). Этого вычисленія Тертуллівна нельзя согласить съ извістными наъ неторін фантами о рожденін Інсуса Христа, торые самъ же Тертулдіанъ признаеть правильными,-именно ни съ царствованіемъ Ирода царя, ни правленіемъ Квиринія или Сентія Сатуринна. Самъ Тертулліанъ не замінаєть впрочемь этого противо-. ръчія; свое вычисленіе онъ основываль, накъ видно изъ его словъ (2), единственно на заивчании Евангелиста Луки (III, 28) о возраста Інсуса Христа и общепринятомъ преданіи о Его смерти. По общепринятому же преданію смерть Інсуса Христа посявдована въ 15 годъ царствованія императора Тиверія, а Еван-

<sup>(\*)</sup> Cleopatra conregnavit Augusto annis XIII. Post Gleopatram Augustus aliis annis XIIII; nam omnes anni imperii Augusti fuerunt anni LYI. Uidemus autem, quoniam quadragesimo et primo anno imperii Augusti, quo post mortem Cleopatrae imperavit, nascitur Christus. Et supervixit idem Augustus, ex quo nascitur Christus, annis XV, et erunt reliqua tempora annorum in diem nativitatis Christi anni XII (Adv. Iud. 8).

<sup>(\*)</sup> litidemi Hujus (Tiberii) quinto decime auno imparit passus est Christus, annos habens quasi XXX cum pateretur.

гелисть Лука возрасть Ідсуса Христа опредвляеть въ
30 лвть: отсюда сладовало, что Іцсусъ Христоєь
жиль еще при Августа 15 лвть и родился въ 41-их
году его парствованія. Что Лука говорить тодько, что
Інсусь Христось ималь лать дво тридосять, что его
извастіе стоить въ противорачіи съ преданіень о
смерти Інсуса Христа, Тертулліань мало обращаль
на это вниманія; оны довольствовался поверхностнымь пониманіємь словь Ев. Луки и быль делекь
оть всякаго изсладованія относительно исторической
истины ихъ.

Современникъ Тертулліана, Клименть Александрій-. еній жиль на Востокв и следоваль портому тамошнему пределію о 6-из диж января, цакъ диж рождества Інсуса Христа. Годомъ же рождества Інсуса Христа Климентъ полагаетъ 28-й годъ царствованія императора Августа, считая начало его нарствованія, но египетсному обычаю, съ завоевания Римдинами Александрии, т. е., сивдовательно, 2-й годъ до нашей эры (1). Поэтому, если не обращать внималія на разность въ диф рожденія, то Клименть принименть вивсть съ Тертулліаномъ одно и то же время рождестве Інгуса Христа, ражно какъ сардуетъ также и одинановому съ нимъ вычислению. Какъ на свой источникъ, онъ, прамо указывасть на слова Евангелиста Луин, о возрасть: Інсуса Христа, при началъ общественнаго служенія, выходя тенит образомъ по видимому въ своемъ вышесленія изъ преданія о 15-мъ годъ царствованія Тиверія, какъ годъ смерти Інсуса Христа. На самомъ же дъль Климентъ,

<sup>- (4)</sup> Strom. I, 145n(p. 407 Pott.h. 'Wegreifen &, & Kuptog. henr zu bydon nat einmoro erer dre noperan dnifeuner Andrewed Ropponde. condefine int. Auspiera,

ме слъдуя преденю, не принимая его нрамо на въру, безъ всякой какой либо критической повърки, не вкодитъ въ то ме времи и въ накое-либо изслъдованіе хронологических обстоятельствъ, сообщаемыхъ въ Енаигеліяхъ. Климентъ не замичаетъ также, что съ указываемымъ имъ годомъ рождества Інсуса Христа не согласуются надъ извъстія о смерти царя Ирода, такъ и
упоминаемая въ Евангеліи перепись народная. Извъстіе Луки о переписи онъ понимаетъ такимъ образомъ,
какъ будто бы въ то время (т. е. во время рождества
Імсуса Христа) первый разъ вышло при Августъ повъденіе произвести перепись.

Для нашей цели нето нужды приводить известія других перковных писателей, темь более, что и самыя основанія ихъ совершенно ускользають отъ навой-либо причической неверии (1). Всё они указывають ночти одинь и тоть же годь рождества Інсуса Христа, основываясь на одинаковых также вычисления. Всего лучше тогдащній методь хромологическаго определенія жизни Інсуса Христа и средства, кажими пользовались для этото, можно видёть изъ примёра Ешсевія, извёстнаго историна христіанской Церкви, для вотораго кроме того хронологія составлява пред-

<sup>(1)</sup> Ириней (Adv. Haeres, III, 25) выражается неопредаленно: Nature est dominus noster circa primum et quadragesimum annum Augusti imperii. Іеронимъ (Comment. ad Ies. c. 2) говоритъ: veteres revolvamus historias et invenienue usque ad vicesimum cetevum annum Caesaris Augusti, cujus quadragesimo primo anno Christus natus est in Iudaea, in toto orbe terrarum fuisse discordium. Зонаръ (X, 39) и Орозій (VI, 22; VII, 2), инадуя Евсевію, указывають на 42-й годъ царотвованій Августа, кань на годъ рождества Інсуса Христа. Сульпицій Северъ (Sacr. ist. 11, 39) полагаетъ рождество Христа. Сивсителя въ началь 4-го года до нашей эры, сладуя при этомъ обычаю восточной периви. О другихъ см. Н. Sanclementii, de vulgaris aerae emeadatiope, S. 474, 77.

меть спеціального изученія. При опредъленіи времени рождества и смерти Інсуса Христа, Евсевій не пользовался ниманими другими источниками, кром'в Евангелій, принимая внолив ихъ историчесную достов'врность, и за тімь Іоснов Флавія, изъ сочиненій котораго онъ приводить весьма много мість. Рождество Інсуса Христа онъ полагаеть во 2-мъ году до нашей эры, въ 42-мъ году царствованія Августа и въ 28-мъ нослів завоеванія Египта (1).

При этомъ хронологическомъ опредъленіи Евсевій выходить изъ того заивчанія, накое двласть Евангелистъ Лука о началъ общественнаго служенія Інсуса Христа и подъ 15-мъ годомъ царствованія Тиверія разумъетъ, по обыкновенному счисленію, 29-й годъ по рождествъ Христовомъ: если именно Інсусъ Христосъ, при началъ своего общественнаго служения, быль 30-ти льть, то следовательно, Онъ должень быль родиться за 2 года до нашей вры. Кром'в этого поверхностнаго вычисленія, Евсевій не задавался никакими дальнъйшими изслъдованімми, даже не соблюдаль самой обывновенной хронологической точности. Что Лука указываеть тольно на приблизительно тридцатилотній возрасть Інсуса Христа, Евсевій не обращаєть на это вниманія; Иродъ представляется у него еще въ живыхъ и по его хронологіи онъ умираетъ лишь 4 года спустя послъ рождества Інсуса Христа; подъ указываемою Евангелистомъ первою переписью, бывшею въ правленіе Квиринія Сирією, онъ разумветь вообще первую перепись, которая была производниа въ то время въ Іудев или во всей римской имперіи;

<sup>(4)</sup> Hep. Her. 1, 5.

Інсусъ Христосъ родился, по его понятію, въ правленіе Квиринія. Такимъ образомъ Евсевій понимаєть Евангелія, на сказанія которыхъ онъ опирается, неправильно въ самыхъ существенныхъ пунктахъ. Вийств съ твиъ онъ совершенно ложно понимаетъ и Іоснев Флавія, на слова котораго онъ ссылается, какъ на доказательство своего вычисленія; потому что упоминаемую въ Евангелім перепись онъ принимаеть за ту перепись, которая, по свидётельству Іосифа Флавія, была въ 6 году по Р. Хр., послів назложенія Архелая, сына Иродова. Подобную же и еще быть можеть болье грубую онибку Евсевій двласть относительно года смерти Інсуса Христа. Церковное преданіе объ этомъ ему казалось непримиримымъ съ его опредвленіемъ года рождества Інсуса Христа; поэтому онъ прибегаеть къ своему самостоятельному вычисленію. А именно: хронологическое извъстіе Евангелиста Луки (Лук. Ш., 2) насательно двухъ первосвященниковъ Анны и Кајаом, при которыхъ Інсусу Христу надлежало выступить на свое общественное служеніе, Евсевій понимаеть такь, что будто-бы общественное служение Інсуса Христа продолжалось отъ первосвященника Анны до Каівфы; за тэмъ онъ ложно заключаеть изъ словъ Іоснов Флавін, что между служениемъ обоихъ первосвященниковъ протекъ почти четыреклатній промежутокъ времени, и такимъ образомъ смерть Імсуса Христа полагаетъ въ 32 году послъ нашей эры. Не говоря уже о превратномъ пониманій Евангелиста, о столь же ложномъ пониманім извістія Іосифа Флавій о первосвященникахъ, замътимъ, что въ буквально приводимомъ самимъ же Евсевіемъ мъсть изъ Іосифа говорится о томъ, что Валерій Гратъ, предшественнять Пилата, назначить всёхъ четырехъ первосвященнясьвь, начиная съ Анны до Іоснов или Каівоы (1), а Евангелистъ Лука говоритъ, что во время первосвященства Анны и Каівоы Іудеею управлять Понтій Пилатъ: Вт пятое надесяте льто владычества Тиверіа Кесаря, обладающу понтійскому Пилату Іудеею... При архіереи Аннъ и Каіворів, бысть глаголя Божій ко Іосину Захарішцу сыну во пустыни (3, 1, 2). Такить образоть Евсевій не поняль приведенныхъ имъ же самить словь Іосиов Флавія.

И такъ, если уже Евсевій, писавшій исторію христіанской церкви и занимавшійся спеціально хронологією, оказывается темъ не менее не вполив состоятельнымъ въ историческихъ и хронологическихъ изследованіяхь, то еще менее можно подагаться въ этомъ отношения на другихъ церковныхъ писателей. Занятые болве догматическими вопросами, принциал съ полною върою всв историческія извъстія Евангедій, они не входили въ объясненіе или критическое цеследованіе этихь известій; когда же явдялась имъ нужда обращаться къ хронологіи, то они ограничивались простымъ, вившимъ вычисленіемъ. Полученные такимъ образомъ результаты, очевидно, не представляють никакого историческаго достоинства. Впрочемъ, не смотря на все это, и церковные писатели могуть быть иногда весьма надежными руководителями всябдствіє нівоторых в частныкь, случайных всторическихъ замъчаній, канія, они иногда дълають безъ всякаго намеренія. Въ этихь замечаніяхь высказы-

<sup>(&#</sup>x27;) Hep. Hor. Escesis, 1, 10.

вается бывшее въ ходу, промъ письменныхъ Евантельских сказаній, устное преданіе. И что такое преданіе двиствительно существовало, объ этомъ есть хотя не многіе, но върные следы; впрочемъ, это преданіе составляють не тв вычисленія о годв рождества Інсуса Христа, какія мы находимъ у церковныхъ писателей; потому что эти вычисленія весьма различны одно отъ другаго и большею частію представляются съ прямымъ указаніемъ тахъ или другихъ основаній или же, гда этого не далается, чрайней мёрё предлагаются въ такомъ виде, что нетрудно заметить тв данныя, на которыхъ они опираются. Кромъ того годъ рождества Інсуса Христа отнюдь не есть такого рода факть, который бы могь распространяться путемъ преданія, я евангелисть Лука совершенно правъ, когда онъ единственное хронологическое опредъленіе, представляемое имъ въ своемъ Евангеліи, соединяеть съ выступленіемъ Іисуса Христа на общественное служение; въ последующее время подобное же и еще большее хронологическое значеніе получила смерть Інсуса Христа. Но въ томъ или другомъ году родился Інсусъ Христосъ, это было безразлично и по отношенію къ Его ученію и по отношению къ Его божественному посланничеству.

И такъ опредъленнаго, непрерывнаго церковнаго преданія о годъ рождества Іисуса Христа нътъ; мы видимъ лишъ, какъ знаменитъйшіе учители церкви, руководясь неудовлетворительнымъ хронологическимъ методомъ, бывшимъ въ ходу въ ихъ время, указываютъ то на тотъ, то на другой годъ, и какъ позднъйшіе писатели церковные ссылаются на нихъ, какъ на своего рода авторитетъ. Какими основаніями ру-

ководился въ VI стольтін Діонисій малый, римскій аббать, при установления нашего теперешняго легосчисменія, опредъленно неизвъстно; несомивино только, что такими основаніями не было ни каков-либо историческое изследование жизни Іисуса Христа, ни также какое-либо древнее церковное преданіе. Но и едва ли возможно было туть какое-либо изследование прежде, чэмъ были собраны для этого достаточныя сведенія и пріобретень навыкь къ подобнаго рода изследованіямъ. И действительно, не смотря на разносторонній интересъ вопроса о времени рождества Інсуса Христа, не смотря также на то, что давно уже положено было начало научной, критической обработкъ древнихъ писателей и древней исторіи, прошло миого времени, прежде нежели была найдена вильная точка зрвнія для основательнаго историческаго изсладованія этого вопроса. Противорачіе Діонисіева лътосчисленія съ евангельскимъ повъствованіемъ скоро, правда, было замічено; но съ нимъ, по видимому, было вполнъ согласно мнъніе Евсевія, авторитетъ котораго, какъ историка церкви, былъ ръшительнымъ. Скалигеръ, напр., отнюдь не сомнъвался въ правильности его лътосчисленія. Если же нъкоторые позволями себъ уклоняться отъ него, то они приставали къ мивнію какого-либо другаго древняго церковнаго писателя; что же касается самыхъ обстоятельствъ жизни Інсуса Христа, то извъстія о нихъ, какъ передаются онъ въ Евангеліяхъ, были принимаемы такъ, какъ будто бы въ нихъ не представлялось ничего особеннаго.

Очевидно, такой путь не быль правильнымъ путемъ для отысканія подлиннаго года рождества Інсу-

са Христа. Необходимо было оставить тотъ исключительно хронологическій методъ, поторому слёдовали древніе писатели; нужно было исторически и спеціально изслідовать разныя частныя, переданныя намъ въ Евангедін, обстоятельства жизин Інсуса Христа и такимъ-то путемъ предварительныхъ изследованій, такъ сказать издалена, попытаться достигнуть до новыхъ хронологическихъ определеній. Первый, вто даль такое направление изследованию вопроса, быль знаменитый астрономъ Кепплеръ. Наблюдая въ понцъ 1603 года соединение планетъ (Юпитера и Сатурна), онъ пришелъ въ мысли, не была ли подобнымъ же соединеніемъ и упоминаемая въ Евангеліи звъзда волквовъ или восточныхъ мудрецовъ (1). Ему твиъ легче было доказать эту мысль, что онъ хорощо быль знакомь съ астрологическими преданіями какъ своего, такъ и предняго времени. Мижніе Кепплера нашло впрочемъ мало сочувствія себъ, по всей въроятности потому, что слишкомъ далеко расходилось съ вычисленіями церковныхъ писателей; скоро даже оно было забыто совершенно, пока наконецъ въ новъйшее время не было возобновлено опять и чрезъ предпринятое снова Идлеромъ астрономическое вычисление не было доказано окончательно (2). Нътъ сомнънія, что единственно на основаніи этого признава нельзя вывести точнаго опредвленія года рождества Інсуса Христа, твиъ не менве

<sup>(&#</sup>x27;) Кепплеръ написалъ объ этомъ двъ винги: «De Jesu Christi Servatoris nostri vero anno natalitio», Frankfurt, 1606; и за тъкъ: De vero anno, quo aeternus Dei Filius humanam naturam in utero benedictae virginis Mariae assumpsit, Frankfurt, 1614.

<sup>(1)</sup> Cm. Ideler, Handbuch der Chronologie 11, 406 m Lehrbuch der Chronologie, S. 428 m gam.

«вази съ другими хронопорическими данными онъ мометь способствовать въ точному установлению его.

Новое, дальтвишее углубление вопрось о времени рождества Імеуса Христа получиль въ конце прошедшего столотія чревъ изследованін Санкленентія (1), который и въ исторіи и въ хронологія явиль себя необыкновеннымъ трудолюбіемь л ною тщательною аккуратностно. Результать его изслъдованій-именно, что время рождества Інсуса Христа нужно полагать въ 7 году до нашей эры, правиленъ; но допазательства втого у него недостаточны. Астрономического допазательства, основанного на явленіи «звыды волхвовь», Санилементій не зналь; основаніемъ для его окончательнаго вывода относительно времени рождества Інсуса послужило одно, соверменно невърное и несостоятельное, поздивиние церковное преданіе о господствовавшемъ будто бы во всей вседенной миръ во время рождества Інсуса Христа. Далъе Санклементій заблуждался въ своемъ объясненів Евангельского сказанія о возраств Інсуса Христа и не нашель никакого удовлетворительнаго разръщения противоръчия между повъствованиемъ Луки о правленіи Квиринія и преданість о немъ, извъстномъ изъ другихъ источниковъ. Впрочемъ, ему удалось, посредствомъ тщательнаго анализа извъстія, передаваемаго Іоспоомъ Флавіемъ, опредвлить время смерти Ирода царя и результать его изследованія быль впоследствіи подтверждень чрезь астрономическое вычисление бывшаго тогда зативния луны (2).

<sup>(</sup>¹) Заглавіє его сочиненія слідующеє: Henrici Sanclementii S. congreg. exam. episcop. a secretis, de vulgaris aerae emendatione libri quatuor. Romae, 1793 fol.

<sup>(2)</sup> Cm. Ideler, Handbuch der Chronologie, 11, S. 391.

Влагодаря означеннымъ изследованіямъ мы получили два или, если не считать «звёзды волхвовъ», по врайней мэрь одинъ неоспоримый признакъ (1) для опредвленія года рождества Інсуса Христа, -- признакъ, который двиветь для насъ яснымъ ошибку древних церновных писателей въ этомъ отношения. Теперь остается тольно, посредствомъ спеціальныхъ изследованій, объяснить прочія, сообщаемыя въ Евангеліяхь, обстоятельства рожденія Інсуса Христа и воспользоваться ими для опредвленія года Его рожденія. Нечего и говорить, что это составляеть не легий трудъ и требуеть большой опытности. Что касается новъйшихъ ученыхъ, то въ большинствъ случаевъ они шли въ этомъ отношения върнымъ путемъ. Два пункта, стоящіе въ тесной связи между собою, требовали прежде всего такого спеціальнаго изследованія: управленіе Кваринія Сирією и народная перепись въ Іудев. Въ посавднее время оставили было всякую надежду объяснить оба эти пункта и ко всему евангельскому повъствованію о рождествъ Інсуса Христа, одна часть котораго была достаточно изследована, другал ме оставалась совершенно необъясненною, стали примънять начала новъйшей отрицательной критики. Всявдствіе этого все евангельское пов'яствованіе о рождествъ Інсуса Христа признано было неимвющимъ исторической достовърности: кое-что будто бы въ: немъ есть справединваго, другое же составляетъ чиствиній вымысель, или произвольно будто бы внесено въ поздивите время; все же въ совокупности есть или случайное, невёжественное сочинение, или

<sup>(1)</sup> Авторъ разумветь опредвление смерти Ирода великаго. Христ. Чт. № 2. 1870.

же съ опредъленнымъ намбреніемъ составленная легенда. Напрасно ученый и хорошо знакомий съ Римскою древностію юристь Ф. Е. Гунко (1) пытался защитить евангельское повъствованіе относительно переписи. Для читателей безпристрастимхъ онъ виолнъ допазалъ историческую достовърность евангельскаго свазанія о перепеси; но его доказательства былк отчасти неправильны и разръщения трудности касательно правленія Квиринія ему не удалось достигнуть. Между томъ стали сильно хлопотать о томъ, чтобы, при разборъ всего вопроса, подчинать историческую точку эрвнія догматической. И, такъ какъ всю жизнь Інсуса Христа начали построять по опредвленнымъ, напередъ поставленнымъ основаніямъ, то н въ повъствования о Его рождения нашля много поводовъ въ сомивнію, которое не только не старались устранить путомъ правильнаго, безпристрастнаго изсабдованія, но еще уведичивали его чрезъ разнаго рода ръзвія аналогін и риторическія укращемія. Очевидно, разъяснение исторической истины отъ такаго рода изследованій вичего не выигрывало; напротивъ оно мельчало, становилось поверхностымъ. Капъ древніе писатели церковные, вслідствіе всецілюто углубленія въ догиатическія разсужденія, совершенно опустили изъ виду историческую сторону вопроса; такъ это естественно должно было произойти и съ новъйшими изследователями, занятыми исключетельно пресабдованіемъ своихъ философско-догиатическихъ текденцій. Вредныя последствія этого продолжаются еще и досель. И едва ли есть какое - либо происшествів -

<sup>(1)</sup> Ueber den zur Zeit der Geburt Iesu Christi gehaltenen Census von Ph. E. Huschke, Breslen. 1840.

въ наше время, котораго нельзя было бы объяснить, какъ угодно, которое нельзя было бы подвергнуть сомитнію или и совершенно отвергнуть на основаніи ттях началь, какія были примънены отрицательною критикою въ отношеніи къ евангельскому сказанію о рождествъ Іисуса Христа. Прекратить эту путаницу можно только чрезъ постоянно новыя и новыя изслъдованія, и притомъ изслъдованія, основанныя на законахъ строгаго историческаго знанія; только такимъ путамъ можно достигнуть изло що малу правильной оцтники и истиннаго пониманія фактовъ.

Такого-то рода изследованіе, тесно примыкающее между прочимъ къ выработаннымъ доселе историческимъ результатамъ, и есть цель настоя аго труда. Мы не намерены, впрочемъ, снова переизследывать весь вопросъ и разбирать все относящеся къ нему важнейще пунуты; но отношенію къ некоторымъ изънихъ это даже было бы излишне, каково, напр. соединеніе планетъ, въ которомъ узнали «звезду волхвовъ» и смерть Ирода Царя (1). На оба эти пункта можно смотреть, какъ на окончательно и вёрно определенные; нужно только сопоставить ихъ съ результатами другихъ изследованій.

В. Рождественскій.

(Продолжение будеть)

<sup>(4)</sup> Подробныя изследованія объ этомъ можно чатать у Идгора: «Handbuch der Chronologie, 11, 8. 385 u. f.; у Визлера: «Chronologische Synopse der vier Evangelien», S. 48 f.; Beiträge zuf richtigen Würdigung der Evangelien und der evangelischen Geschichte», S. 149 f. 15\*

## ОЧЕРКЪ

## METOPIH APEDRETA HAMIOHARDHURA METUPIN SAHAAA.

(\*) (BIHAPHONO)

11. Судьба римской интургін ва періода ота Григорія В. до Тридентоваго собора викочительно (VII—XVI в ).

Намъревансь приступить въ изображению судьбы римской литургіи въ этотъ продолжительный церіодъ, мы считаемъ нужнымъ напомнить читателямъ то, что сказали въ началъ этого отдъла или періода. Мы ограничимся здъсь 1) по возможности краткимъ очеркомъ состоянія римской литургіи и ея состава до Тридентскаго собора; далъе 2) покажемъ сущность и значеніе редакціи Тридентскаго собора; 3) изложимъ замъчательныя обстоятельства введенія этой редакціи въ разныхъ странахъ западной Европы; наконецъ 4) представимъ характеристику римской литургіи въ окончательной см редакціи.

<sup>(\*)</sup> См. "Христ. Чтеніе" за 1869 г. январь, освраль, априль и за 1870 г. январь.

1. Римская курія, хлоноча о впеденія римской литуртін во всёхъ страмахь западной Европы и выставляя служения во всехъ странать западнаго міра, не морла однакожъ до времени самаго Тридентскаго собора достигнуть устойчивости въ формахъ своей собственной литургін. Отъ времени до времени въ самой римежой литургін происходили переміны и прибавленія. Правда, насколько разъ производимъ быль пересметръ римской литургін, именно въ XI в. при Григорів VII (потя напоторые и отвергають пересмотрь Григоріемъ VII антургів) и въ XIII грудами генерала оранжисканского ордена Гаймона; но и эти редакціи не долго остапались меприкосновенными; снова дёлаемы были изминенія и пополненія въ дитургін, онове, подвинись разности въ чтеніякь одной и той же молитвы, одной и той же церковиси пъсии и пр. У Дамісля въ 1 т. въ примъчаніяхъ въ вынъ существувощей римской дитургів приведено множество варіантовъ текста римской литургін въ разное время. Писатель XI в. Валеріанъ, въ инсьмі въ Ангельну Кентерберійскому, жалуется на разность между. летургіями римскою, голинанскою и ийменкою, котя веб онф ръ существъ дъла были римскія литургін, и удивляется, откуда, произошла ота разность. «Даже паниство тъла Росподия иначе совершветь римская, иначе газдикамсжая и самымъ различнымъ образомъ наше герменская церковь. Чинъ совершенія мы имвемъ отъ древмихь отцевь и и очень удивляюсь, откуда привзоныв въ домъ Господень вта новизна» (1). - Не разграмичи-

<sup>(&#</sup>x27;) Binterim IV, III p. 213.

вая частивникъ періодовь въ исторів римской литургін сь Григорія В. до Григорія VII, посль Григорія УИ до XIII в., и съ XIII до Тридентешаго собора, шеэнакомимь читатолей съ важивниями изивненіями, какін терпъла римская дитургія въ этотъ періодъ времени. Важивнин прибавленія вы литургін оглашенныхъ разсматриваемаго времени, сравнительно съ литургіею Гонгорія В., суть: confitteor, versus, tractus и sequentia, символь вфры, миогія моличвы проскомидім. Въ литургіи върныкъ-Адпис Dei и миогія частности въ концв этой части литургів. Чтобы составить собъ понятіе о состоянів ринской литургів до Тридентскаго собора, для этого воспользуемся свидетельствомы имсателя XIV в. Радульов Тунгрского, стеравшагося возставить римскую литургію въ томъ видь, въ какомъ она существовала до редакціи, предприматой франциспанцами (1), черпавилого данные для себя изъ сочинений инсателей VIII - XIII в., : Амелерія, Ванадорида, Микромога. «Священник», говорить Радульов, намереваясь приступить въ алтарю, по римскому чину произносить антифонь: Вимду (introibo) съ псалменъ (42) суди (judica), и совершаеть исповъданіе (confessionem), которое Микрологь въ гл. 23. вкратив излагаеть такъ: испонькаюсь Богу всемогупроиз, такимъ-то святымъ и всемъ святымъ и тебъ брегь, что я согръшиль помышлениель, словомь, дъломы, осписрнениемъ ума и тъла. По сему прошу тебы,

<sup>(\*)</sup> Eans same use ognore where ere countenis: De canonom observantia, Prog. 23. Orde Sanctes Remanae ecclesies non ex use fratrum Minorum, sed ex sacris canonibus, scripturis autenticis, libris nostrisantiquis, generalique et locorum proportionali consuetudine colligitur. Cm. Binterim IV, III p. 215—216.

молись за меня. Да помилуеть тебя всемогущій Богъ и отпустить тебв вов грвхи твои, освободить тебя отъ всякаго зла и сохранить тебя во всякомъ благомъ двив и приведеть насъ Іпсусъ Христосъ сынъ Бога живаго въ жизнь въчную. Аминь. Ослабленіе, разръшение и отпущение всъхъ гръховъ нашихъ да даруеть намъ всемогущій и милосердый Отецъ. Съ этимъ исповъдавіемъ согласны и доминиванцы и говорять: разръшение и отпущение и пр., наповыя слова заимствуются изъ Евангелія». Что касается introitus, киріе елейсонъ, слава въ вышнихъ Вогу, апостола, graduale съ versus, tractus et sequentia и символа въры, то все это несомнънно входило въ литургію во времена Радульфа и гораздо раньше его, но все это еще не имвао той устойчивости и постоянства формъ, накін имветь теперь. Приведемь по этому случаю слова Радульфа: «Какъ на одной литургів мы читаемъ одно Евангеліе и одно входное, даже поемъ шими officium, такъ и произносимъ одну молитву. Но многіе ихь такь умножають, что ділають слушателей не слешкомъ себъ благодарными. Впрочемъ болъе благоразумные наблюдають, чтобы въ литургіи была одна молитва или три или пять или семь: одна по римскому преданію, три поедику Госпедь трижды молился предъ страданіемъ и проч.» Что разумветь авторъ подъ unum introitum (1), то ян introibo и me. judica, что составляеть начало нынашлей интургів или ad te levavi animam meam, что следуеть теперь за confiteor и что называется нынъ собственно introitus,неизвъстно. Самое важное, что измънило во многомъ

<sup>(1)</sup> Binterim IV, III p. 217.

видь этой части дитургін и что въ тоже время препятствовало устойчивости этой части литургін,--это ипроное развитие церковныхъ стиховъ, начавшихъ появляться съ компа ІХ в. Эти стихи начали входить въ составъ introitus, вставляться между словами виріе елейсовъ и слава въ вышнихъ Вогу, даже между словами Sanctus и Agnus Dei. Первоначально называясь tropus, они потомъ начали называться sequentia, жановое название и теперь удерживають выбств съ названіями versus et tractus (1). Этого рода стихи особенно широко развились въ Франціи и оттуда проникли и въ Италію; внаменитьйшія изъ секвенцій появились во Франціи; такъ — veni sancte Spiritus, пъснь приписываемая Карлу В., Lauda Sion — Oomb Аквинату. Первый, начавшій составлять секвенців, быль монахь Сень-Галльскаго монастыря Нотверь (IX в.); его произведенія удостоились одобренія паны Николая I. «Говорять, пишеть Радульсь, Абб. Ноткеръ составиль несколько секвенцій, ноторыя папа Николай позволиль пъть при литургін. Въ древнихъ римскихъ книгахъ я видълъ иъсколько секвенцій, мо многіе ввели многія другія. Каждому правятся свои новоплобритенія» (2). Около 1014 г. послів Евангелія стали пъть символъ въры по настоянию императора Генриха, убъдившаго, по свидътельству Верно Аб. Авгісноваго, папу Бенедикта піть символь візры непремънно при каждой летургів (2).—Точно такан me меустойчивость замінчается и въ offertorium, части

<sup>(1)</sup> Gu. Geranger, Inst. liturg. t. 1. p. 259-260.

<sup>(3)</sup> Binterim IV, III p. 218.

<sup>(\*)</sup> Cm. csug. Bepno y Lienhart, De antiquis liturgiis. Argentorati 1829 p. 87.

литургін следующей за Евангелісив и соответствующей нашей проскомидіи. Микрологь замістиль относительно молитвъ приношенія его времени, что обычай, а не положительный закомъ установиль читать при этомъ молитвы. Отсюда, нанъ справедлине замъчаеть Бинтеримъ, объясняется великое разнообразіе этого рода молитвъ, въ такъ называемой напр. Missa Hlyrici, въ которой полагается 18 мелитвъ и замъvaerce, tam diu autem, quamdiu offertorium et versus canuntur, has dicat orationes. Bupovents yme Bis XIV B. начинають появляться тв самыя молетвы, которыя теперь окончательно закраплены въримской интургів. «По римскому чину, говорить Радуньвъ, не положения нинакой другой молитвы прежде тайной (ante Secretamпоследняя молител проскомидіи по вынешнему чику): По галливанскому же чину положивши приноменіе священникъ произноситъ: прімди Всемогущій освятитель и пр. (1). И наклонившись надъ антаремъ не по чину какому-либо, а по церковному обычаю говорить: прітич Св. Троища сіс приношеніс... (2). И сили болів тщательные баюстители чина уступають вы можитвахь этого рода обычаямь большияства, то они однакожь избытають всячески излашества. Воть почему доминиканцы, опуская прочее, оставляють тольно три части. Ибо, предпослевии стихи: что создамя и Tamy (\*), non nonnerin toro n apyrero (t. e. xibba n вина), когда доршать подвивши то и другов, променосять болье праткую молитву: пріним Св. Тренца. сіе приношеніе. Затъмъ глубоно склонившись: во дужь

<sup>(4)</sup> Veni sumetificator ounipotens.

<sup>(\*)</sup> Suscipe Sancta Trinitas hanc oblationem.

<sup>(3)</sup> Quid retribuam et Calicem.

уничиненія:(1). И третій стихъ (2): нолитесь, братів, да будеть принято мое и ваше приношение предъ очами Господа. Вийств съ твиъ пресвитеръ, поднявлинсь, следующими словеми увещаваеть народъ молиться: молитесь за меня (3)». Изъ этого видно, что многихъ молитвъ, кежін теперь употребляются въ offertorium, тогда еще не употреблялось, каковы напр. Suscipe S. Pater (1-s mon.) Deus, qui humanae (2-s), Offerimus Tibi Domine (3-я), также—модитвъ кадила и псалма при умовевіи рукъ. — Канонъ миссы, конечно, оставался тотъ же, что и во времена. Григорія В.; онъ и въ ныибшией миссъ остался тъмъ же, исключая рубринъ, которыя не только въ канонъ миссы, но и вообще во всей римской дитургін по большей части вновь составлены, частію же распространены и жамънены, какъ увидимъ далъе, въ XVI и XVII в.--Конецъ литургін быль горавдо короче нынашинго и представлять также неодинаковое количество молитвъ въ разныхъ опискахъ. По Радульоу послъ «libera nos quaesumus» (причемъ священникъ поменалъ столько и такихъ святыхъ, вакихъ онъ холълъ) предоиленіе Тваа Христова представляло разности сравнительно съ мыналивмъ чиномъ. При пріобщенія священника употреблявась только одна молитва: Domine Iesu Christe, qui voluntate Patris etc. (теперь эта молитва куществуеть, только съ накоторыми прибавками). При разданни же даровь върующимъ употредялась след. copayra: Corpus et sanguis Domini nostri S. Chr. pro-

<sup>(1)</sup> In spiritu humilitatis.

<sup>(2)</sup> Orate fratres, ut meum pariter et restrum in conspecta Domini sit acceptum sacrificium.

<sup>(\*)</sup> Binterim V, III p. 219-220.

была tibi in vitam acternam. Въ Жельнокомъ же опискъ римской литургія XIV в., манечатанномъ у Бинтерима гораздо болье молитъъ (¹). Но и по этому списку въ концъ литургіи нътъ многаго изъ того, что есть теперь въ римской литургіи. Чтеніе Евангелія отъ Іоанна со всъмъ, что его окружаєть, явилось въ первый разъ со времени Тридентского собора. Изъ этого видно, что нонецъ литургіи тогда не имълъ многаго, что теперь имъетъ, а то, что имълъ, не представляєть полнаго сходства съ тъмъ, что есть теперь. Не будемъ перечислять этихъ разностей; при сравненіи съ нынъщией миссой все это становится яснымъ само собою.

2. Состояніе римской интургіи въ періодъ до Тридентскаго собора во многомъ напоминаєть собою состояніе нашей православной шитургіи до XIV в., до времень патріарха Филосен. Какъ въ XIV в. на востояв настоятельно требовалась новой редакція православной литургіи, тапъ около времени Тридентскаго собора чувствовалась нужда въ новой и окончанельной редакціи римской литургіи, въ редакціи, которал бы дала устойчивость сормъ литургіи. Мысль вновь вересмотръть и исправить римскія богослужебныя

<sup>(1)</sup> Тамъ промъ Agnus Dei еще молитва (таме что и имић): Domine Iesu Christe, qui dixisti apostolis tuis etc. Говоря миръ всъмъ произноситъ: habete vineulum pacis etc. Намъревайсь взять тъло Хр., произноситъ: ту же молитву, что пенезона и у Редуньив, и два симие исал. 70. Принимая тъдо Христово: Corpus D. n. I. Chr. custodiat etc. Принимая ировь Христову: Sanguis Domini nostri I. Chr. sit mihi etc. По пріобщеніи: Quod ore sumpsimus etc. Corpus tuum Domine, quod адо рессейот восері etc. (есть и въ нымъщиней). Подавая ировь Хр. причастинкамъ, говоритъ: согрив Domini nostri I. Chr. conservet etc. По опончанія мисом читвемъ туже молитву, что и имиф: Placea tilbi Sancta Trinitas etc. Такъ все и оканчиванось. Binterim IV, III р. 222—227.

иниги выродилась изъ общаго всему вападному кристіанскому міру стремленія, заявившаго себя въ ХУ в., преобразовать римскую церковь во главъ и въ членахъ. -- Первая мысль о новой редакціи богослужебныхъ мнигъ принадлежитъ папъ Льву Х. Дъло начанось съ того, что Левъ Х поручилъ еп. гардіенскому Захарію Феррери пересмотріть всі церковныя пісня (гимны), исправить старыя и вновь составить на всв дии года. Климентъ VII, преемникъ Льва X, поручиль кардин. Franc. Quignenius, болье извъстному подъ именемъ S. Crucis, новую редакцию всего круга суточнаго и годичнаго богослужения (исключая литургіи), входящаго въ составъ такъ называемаго Бревіврія (Breviarium). Новая редакція Бревіврія вызвала подобную же редакцію Missale, которая и явилась въ Ліона въ 1550 г. Въ 1535 г. этотъ кардиналь представить свой трудь папъ Павлу III (1). Папа авторизовать его. Но сильный протесть, всюду поднявшійся на заподв противь этой новой редакців Вревіарія, особенно въ Паринъ въ тамопинемъ уни верситеть и въ Испаніи, гдв даже въ изпоторыхъ ивстахъ, напр. въ Сарагоссв, возмутился по этому ежучаю (2) народъ, а главное совершенная несостоятельность этой новой редакціи, полной новизнъ, пренебреженія въ данному въвами богослужебному матеріалу, носящей на себъ характеръ не исправленія или возотановленія старины, а сочинительства вновь, --все это предрекало недолговачность новой редакціи,

<sup>(1)</sup> Hogs sarrasiens: Brivierium Romanum ex sams potissimum scriptura et probatis sanctorum historiis collectum et concinnatum.

<sup>(2)</sup> Подробности объ этой реданція Вревіврія ножно читать у Геранже въ его Inst. Ht. t. i. р. 366—365 et 396—404.

вызывало потребность дъ других трудахъ и увазывало имъ болже правильный нуть. Клименть VII, тоть самый, который поручиль исправление Бреніарін пард. Quignonius, моручыть снова тоть же; трудь Гаетану Іоанну Петру Карасса, бывнему потомъ после Климента папой подъ вменемь Навда IV (съ 1555 г.). Карафов, большой любитель древности, отнесся должимить образомъ въ принятому имъ не себя труду; но онъ не успълъ полончить предпринятыхъ имъ работъ, умерщи въ 1559 г. Между тъмъ уже давно съ 1545 г. отпрыть быль Тридонтеній соборь, но онъ долго не могь заняться вопросомъ о богослужебной реформъ, будучи занять другими, не менье важными вопросами. Да и преемникъ Павла IV, Пій IV не очень спаниль предложить собору на обсужденіе вопросъ о богослужебной реворий, держась того инвиія, что двло ресормы богослужебной не есть двло собора, а двло римскаго престола. Предложение этого вопроса собору было сдвлано со сторовы французскаго прелата вардин. Лорреня, которому, когда онъ отправлялся въ 1562 г. на соборъ, было поручено короломъ и оранцунскимъ правительствомъ услденно настанвать предъ отцами собора на необходимости богослужебной ревориы. (1). Неконецъ. литургическій вопрось поднять быль на 25-из засвданіи собора; мевнія раздвлились, одни хотвли полнаго однообразія богослуженія во всемъ заладномъ мірв;

<sup>(1)</sup> Fleury — Hist. acales. Continuation Tom. XXXIII р. 14; Еще преще этого наявленія, даже преще отпрытія собора, необходимость богослужебной расорим заявлена была на 1536 г. собором Кольминъ (Concil. Labb. Tom. XIV р. 504). Педобное же заявленіе веходинъ въ простив ресорим, представлениемъ Карленъ IV въ Аугобурга. См. Geranger Iust, ling. Т. 1. р. 420-431

другіе ратовали за національныя особенности разныхъ церквей; воб же соглемались въ темъ, что нужно переспотръть не только Вреніврій, не и Миссале. Легаты предложили предоставить дело исправленія богослуженія римскому первосвященнику. Несмотря на сильныя везраженія нёкоторыхь прелатовъ, между прочинъ испанскаго еп. Дериды, что двло такой важности принадлежить собору, а отнюдь не папъ, предложение мегатовъ было приявто соборомъ (1), равно вакъ и мысль о необходимости одной реданціи для вейкъ церквей западнаго міра; положено было также отослать въ Римъ манускрипть Навла IV (его работы по пересмотру Бревіарія), присланный на соборъ Пісмъ IV, и всъ другія работы, предпринятыя по этому предмету коммиссарами собора. Эти коммиссары собора, вийств со многими римскими учеными, составиям, по распоряжению Пія IV, коминесію для исправленія римскить богослужебных в кирть (2). Собраны были древніе манускрицты изъ Ватиканской библіотеки и другихь библіотень и свірены один съ другими. Труды этой коммиссіи окончены уже при прееминий Пія IV, Пів V. Вновь исправленный Вревіарій быль обнародовань напелою буллою 1568 года, а вновь исправленный Миссале буллов 1570 года. Этою буллом предписывалось введение исправленной

<sup>(\*)</sup> Conzil. Trid. Sess. XXV Detretum de Indice libroram et Calechismo, Breviario et Missali.

<sup>(\*)</sup> Въ сомалению имена членовъ этой коминости, исключан двулъ трекъ, неизвъстим. Извъстим только имена Кардии. Бернар. Спотти и сп. О. Гольдуелли, обоннъ изъ ордена Театинцевъ. Театинци, по мизыто Герание, наибелъе участвовали въ трудавъ вовой редакціи-Закарія еще приводить имена Кард. Гильома Сирле и ученаго Юлія Поджіо. Си. Geranger Inst. Liturg. Т. 1. р. 433.

литургій во всемь наголическом пірт, жь Италів мы теченій місяца, въ другихь страналь въ теченій трехъ місяцевь, жь третьихъ—въ теченій місти місяцевь, съ исиличеніємъ мь нользу тіжь странь, гді редакція містиой литургій, съ утвержденія напы, а такме номістныхъ или вселенскихъ соборовъ пользовалась давностью употребленія въ теченій 200 літь (1).

3. Весьма замъчательна исторія введенія въ разныкъстранахъ западной Веропы исправленныхъ Тридентскимъ соборемъ римскихъ Вревіарія и Миссале. Здвев мы опять становимся свидётелями довольно упорной. борьбы занадныхъ церявей съ римскою изъ за литургін. Проявленія итой борьбы въ XVI в., въ таков время, когда давнымъ давно уже на всемъ западъ употреблялась римсивя литургія съ незначительными изивненіями и дополненіями, съ ивстивнии варіа-QUAME, ROUGE CARROBATOALEO MOTAR XAOROUNTE TOALEO объ удержание этихъ незначительных мастиль варіацій, такъ карактеристичны, что мы позволимъ себв остановиться на нихъ несколько подолже.-- Перковь медіоланская, нь эпоху изданія вжовь исправленныхъ богослужебныхъ книгъ, находилась: подъ управденісмъ извъстнаго уже читалелямъ архіси. Карла Варромея. Ратуя за національную литургію Амеросія Megiorenenaro, magazzan Missale Ambrosianum sa caими годъ изданія вновь исправленнаго Missale Romanum, т. е. 1570 г., а <del>Провіарій Амаросієво—1588</del> г.,



<sup>(1)</sup> Non obstantibus praemissis, ac constitutionibus et ordinationibus Apostolicis, as fa previncialibus et synodalibus concilie editis, generalibus vel specialibus, constitutionibus et ordinationibus, nec non ecclesiarum praedictarum usu longissima et immemorabili praescriptione, non tamen supra ducentos annos roborato, strattis et/ consvetudinis contrariis quibuscumque. Cm. 6yz. His V et Miss. Romanam.

Кариз Варромей, наиз нардиналь римской перкви, обласнъ быль конечно содъйствовать и впедению римскихь богослужебных книгь въ техь но прайней иврв церквахъ своей интрополін, которыя не подходили подъ исплючение, предусмотрънное булдою нашы Пія У. Въ этомъ именно симсле на второмъ Миланскомъ соборъ въ 1569 г. состоялось опредъление о введенін римскаго Бревіарія въ Миланской церкви нодъ страхомъ наказанія для тахь влириковь, которые не послушаются этого опредъленія (1). Но въроятно этихъ исключеній было танъ много — это съ одной стороны, а съ другой сердце главныхъ вводителей римского богослужебного чина такъ мало лежало въ последнему, что римскія богослужебныя вниги были привяты въ Миланской церкви болве по формв, чамъ на самомъ деле. Еще много должно было пройти времени, прежде чемъ римскія богослужебныя иниги внолив могли войти въ употребление въ Миланской церкви. Въ правилахъ VI Миланскаго собора мы находимъ указаніе на тв меры, какія предпринимаємы были для этой последней цели. Это такія палліятивныя жіры, которыя, какъ мы увидимъ, употребвлемы были не очень рыными поборинками Рима въ эту пору и въ другихъ церивахъ. Одно изъ правиль этого собора внушаеть спископамь, чтобы они исправляли существующія богослужебныя внаги примънительно къ новому римскему изданию (2). Все это нисколько не должно казаться намъ удивительнымъ. Если уже другія цереви Италін, не имъвшія такого знаменитаго дитургическаго прошедшаго, ратовали,

<sup>(4)</sup> Labb. Tom. XV p. 351.

<sup>(2)</sup> Labb. XY p. 730.

однакожъ, за удержаніе чого богослуженія которымъ онъ пользовались до Тридентского собора, то темъ болъе имъла правъ на удержание прежней своей редавція литургія церковь Медіоланская. Въ примъръ можно указать на церковь Аквилейскую, которая хотъла удержать у себя такъ называемый патріаршескій чинь (Ritus Patriarchalis), прося у римской курім позволенія пользоваться римскимь бревіаріемь пова только вив хора, до напечатанія бревіарія своего мъстнаго, о напечатании котораго она и хлопотала. Римская курія не отказала прямо Аквилейской церкви въ ея просъбъ, но однакожъ Аквилейскій бревіарій не быль напечатань, а римскія богослужебныя книги входили между тъмъ все въ большее и большее употребленіе, такъ что Аквилейскій Патр. Франц. Барбаро на соборъ Удинскомъ 1596 г. объявиль, что съ этого времени во всъхъ церквахъ Аквилейской патріархіи вводятся римскія богослужебныя книги въ чистомъ ихъ видъ (1). Церковь Комо, состоявшая въ зависимости отъ церкви Аквилейской, хотя въ гражданскомъ отношении находившаяся въ Миланской территоріи, соблюдала также чинъ богослуженія Аквилейскій. Хотя были попытки вытеснить этотъ последній изъ церкви Комской (2), но онъ тамъ удержался до временъ папы Климента VIII (1592 -1605) (3). Церковь Сициліи приняла вполив новую

<sup>(1)</sup> Zaccaria Bibl. ritual. Tom. 1. p. liis.

<sup>(2)</sup> Cm. Geranger T. 1. p. 451-452.

<sup>(3)</sup> Лебрюнъ (въ Expl. de la Messe) говоритъ, что въ каседральномъ соборъ Комскомъ онъ видълъ Аквилейскій Бревіарій съ слъд. надписью: Breviarium Patrierchinum nuncupatum secundum asum Esclesiae Comensis correctum et auctoritate Apostolica probatum. Gerangar, t. 1. p. 451—452.

Христ. Чт. № 2. 1870.

римскую редакцію богослужебных внигъ. Итакъ единство въ богослужении съ римскою церковию не было вполнъ достигнуто даже и въ Италіи (1). Замъчательно, что даже монашествующіе ордена далеко не всъ приняли новыя римскія книги. Доминиканцы и Кармелиты остались при прежнихъ романо-парижскихъ; Минориты-при своихъ книгахъ (1).-Въ Испаніи новыя римскія богослужебныя книги встретили себъ оппозицію въ клиръ нъкоторыхъ канедральныхъ церквей. Такъ и должно было быть, судя по протесту епископа Левиды на Тридентскотъ соборъ. Но эта оппозиція была подавлена. Въ это время испанскимъ королемъ былъ извъстный Филиппъ П, который предприняль всъ свойственныя ему энергическія мъры къ повсемъстному введению римскаго богослуженія въ Испаніи. Въроятно его ревности мы обязаны тъмъ, что всецъло погибли для насъ памятники испанско-римской литургіи (Толедской и Севильской) изъ впохи предшествовавшей Тридентскому собору. Нъкоторая самостоятельность испанской церкви при принятии ею римскаго служебника выразилась единственно въ испрошении позволения помъстить въ канонъ миссы молитву pro Rege и молитву о нуждахъ католическаго царства, соединявшуюся съ коллектами, съ secreta и съ Post-Communion (3), Воля Филиппа II была строго исполняема на всемъ Пиринейскомъ полуостровъ, не тодько въ Испаніи, а и въ Португаліи. — Но если гдв особенно сильно ваявиль

<sup>(4)</sup> Geranger. T. 1, p. 453.

<sup>(2)</sup> Ibid. p. 447.

<sup>(3)</sup> Ibid. 456—456. Это первый примъръ введенія этой молитвы въ литиргію.

себя протестъ противъ редакціи богослужебныхъ книгъ, то во Франціи, что и понятно. Смешенно - римская литургія во Франціи или, какъ ее называють, романо-французская, казалась слишкомъ авторитетною въ глазахъ французской церкви и въ глазахъ всего западнаго христіанскаго міра, на литургію многихъ церквей котораго она имъла не малое вліяніе, чтобы безъ боя уступить свое мъсто новой римской редакціи. Мы далеки отъ того, чтобы сказать безъ всякаго ограниченія, будто булла Пін У совершенно и всюду ръшительно была отвергнута во Франціи. Но въ тоже время мы утверждаемъ, что если въ нъкоторыхъ мъстахъ булла и входила въ дъйствіе, то съ большимъ трудомъ и со многими ограниченіями; за то во многихъ мъстахъ она вовсе не имъла никакого значенія. Правда, 8 помъстныхъ соборовъ высказались болъе или менъе въ пользу буллы Пія У; но почти всъ они, за исключеніемъ двухъ, въ своихъ правилахъ трактують только о вміненім въ обязанность кому слівдуеть озаботиться исправленіемь бывшихь въ употребленін романо-французскихъ богослужебныхъ книгъ ad normam a sede apostolica praescriptam, а не объ энергическомъ изъятіи изъ употребленія прежнихъ внигъ и напечатаніи вновь изданныхъ римскихъ книгъ для употребленія при богослуженіи. Разница между мърами, принятыми во Франціи относительно введенія туда вновь исправленных римских книгь и мърами, которыя могли бы быть приняты, еслибы было дъйствительное сочувствіе къ дълу Рима, такъ велика, что она прямо бросается въ глаза. Чтобы видеть, какія мъры приняты были во Франціи для введенія тамъ новой редакціи римскихъ богослужебныхъ книгъ,

обратимъ вниманје на соборныя опредвленія вышеупомянутыхъ осьми, помъстныхъ французскихъ соборовъ. Соборъ Руенскій (1581 г.) только внушаль епислопамъ этого діодеза, чтобы они озаботились исправленіемъ по римскимъ Бревіарію и Миссале мастныхъ богосдужебныхъ книгъ и по исправленіинапечатаніемъ этихъ исправленныхъ книгъ (1). Такія изданія и явитись, какъ говоритъ Геранже (2). Соборъ Реймскій (1583 г.) постановиль подобное же опредъленіе; въ его опредъленіи діло идеть также о пересмотръ, исправлени въ духъ новой римской редавція тыхъ только внигъ, которыя окажутся противными ученію христіанскому или истиннымъ повъствованіямъ о святыхъ и пр., тъхъ, которыя суть indigesta и о напечатаніи ихъ въ исправленномъ видъ на издержки мъстныхъ церквей (3). Исключение изъ об\_ щаго правида состовняють опредъленія собора Бордосскаго (1583 г.), въ силу которыхъ повелъвалось какъ частное, такъ и общественное употребление въ этомъ діоцезъ исключительно римскихъ вновь исправденныхъ книгъ (4). Соборъ Турскій опять повторяль тоже, что и первые два собора, т. е. вмънялъ епископамъ въ обязанность точное исправление бывшихъ до того времени въ употреблении Missalia, Breviaria. Gradualia, aliosque libros по образцу предписанному римскимъ престоломъ и по установленію блаженной

<sup>(1)</sup> Labb. Tom. XV p. 824.

<sup>(3)</sup> Geranger t. 1.: p. 461: Co exeggiomuna seraminus: Brev. Rejocense. Luxoviense etc., ad normam Romani nun ex decreto concilii Tridentini.

<sup>1. (\*)</sup> Ad usum ecclesiae romanae junto constitutionem Při V reformami, ch in lucem emitti impensis diocesis. Labb. Tom. XV p. 888.

<sup>(4)</sup> Ibid. p. 948. Eague sola ubique et apud omnes in usu sint.

памяти Пія V (1). Соборъ Бургскій (1584 г.) выразился еще уклончивые. Онъ постановиль такое опредъленіе: церкви, до сихъ поръ употреблявшія древній! римскій чинъ богослуженія, принуждать кь принятію; чина преобразованнаго декретомъ Тридентскато "сол бора (\*). Опредвление собора въ Аіх (1585 г.) всего лучше показываеть, какъ въ это время относились во-Франціи къ новой римской редакціи богослужебныхы книгь, какъ колебались между желаніемь угодить Риму и въ тоже время сохранить свои ивстныя бого служебныя книги. Опредъление этого собора разды лнется на двъ части. Въ первой части положительно и настойчиво, повидимому, поведывается ввести во всвхъ церквахъ этой провинціи римскія богослужебы ныя вниги въ 1 января 1586 г. Во второй же части говорится, что вышеизложенная мера имъ представи ляется лучше, чвмъ перепечатка мъстныхъ кимгъ, требующая большихъ издерженъ и трудовъ, и потомъ прибавляется: «а чтобы книги, имъющіяся въ церкви митрополій и других в наоедральных в перквах в не остались безполезными къ великому ущербу тахъ церквей, угодно было (отцамъ собора), чтобы ихъ приспособили и исправили сообразно съ римскимъ чиномъ на издержки всего клира наждаго діоцеза» (\*) Къ чему была бы эта забота о томъ, чтобы не оста-

<sup>(</sup>¹) Ibid. р. 1021. Всявдствіе чего Бретань приняла римскія винги въ чистомъ ихъ видв; а церкви Турская, Манский и Анмерский на! печатали свем Мірваі, и Вгеуіат, поди спониці, илотими в назранісму съ добавленіемъ «ad Romani normam».

<sup>(2)</sup> Ibid. p. 1071. Церкви Bourges et Limoges вскор'в напечатаки ивстныя свои вниги, а церкви: Saint-Flour, Cahors, Rhodez; Custres etc. напечатали въ обвихъ редакціяхъ, и въ своей мъстной и въ чисто -( ) ( ) S. R. of A. 11 19 (1994) (2)

<sup>(3)</sup> Ibid. p. 1134.

лись совершенно безъ употребленія мъстныя богослужебныя книги, еслибы мъстное духовенство соверщенно стояло на римской точкъ зрънія. Очевидно соборъ хотвлъ и соблюсти форму и въ тоже время дать возможность чрезъ последнюю прибавку остаться дуковенству при прежнемъ порядкъ вещей. Соборъ Тудузскій (1590 г.) только постановиль, чтобы такъ называемые Horae canonicae отправлялись по римскому Бревіарію (1). Соборъ Нарбоннскій (1606 г.) опредълениве и настойчивве всвив предыдущихъ соборовъ поведъваль подъ страхомъ напазанія принимать буллу Пія У и следовать чину ею утвержденному (2). Итакъ мы видимъ, что въ вышеозначенныхъ провинціяхъ по большей части вмёсто принятія римскихъ богослужебныхъ книгъ въ чистомъ ихъ видъ, издавались мъстныя книги, исправленныя по по римскому образцу. На сколько они приближались къ этому последнему, трудно сказать. Что касается другихъ римскихъ церквей, то Геранже утверждаетъ, что Ліонская церковь удержала древнюю свою редакцію безъ всякой перемвны (редакцію смещанной литургін или романо-галликанскую), Парижская, Мосская (Meaux), Шартрская и Лангрская исправили свои вниги (3), соображаясь съ новою римскою редажцією. Вотъ все, что сдінано было во Франціи въ пользу введенія туда римскихъ богослужебныхъ книгъ. Къ этому нужно присоединить еще, что, по повельнію короля, находившагося подъ вліяніемъ ісаунтовъ, въ 1580 г. напечатанъ былъ Бревіарій римскій, а въ

<sup>(&#</sup>x27;) Ibid. p. 1388.

<sup>(2)</sup> Ibid. p. 1616.

<sup>(\*)</sup> Geranger t. 1. p. 469.

1583 г., по повельню Генриха III, начали отправлять богослужение по римскимъ богослужебнымъ книгамъ въ кородевской капедла и капедлахъ другихъ королевскихъ замковъ. Но и при этомъ дъло не обощлось безъ нъкотораго протеста со стороны поборниковъ національности. Парламенть издаль запрещеніе печатать римскій Missale безь молитвы Pro Rege nostro N, основываясь на примъръ Филиппа II, короля Испанскаго, который впрочемъ не самъ распорядился въ этомъ случав, а просидъ разрвинения на этотъ предметь у папы (1). Если этого рода факты, болъе или менње говорять въ пользу принятія въ нъкоторыхъ ивстностяхъ Франціи вновь исправленныхъ римскихъ богослужебныхъ книгъ, съ значительными впрочемъ ограниченіями, то даже такіе люди, какъ Геранже, усиливающіеся доказать, что Франція въ саможь началь будто бы приняда въ принциць и бодьшинствомъ своихъ церввей римскія канги, не могутъ умолчать о фактахъ сильнаго протеста, со стороны значительной части французского клира, о ненависти. къ Риму, глубоко проникцией въ сердца накоторой части клира, какъ выражается Геранже (2). Особенно замъчателенъ въ этомъ отношении протестъ жлира парижской церкви Notre-Daine и Сорбонны, въ. 1583 г. Тогдащній парижскій Архіен. Pierre de Gondy хотвль, подражая королевской напеляв, ввести чисто римскія богослужебныя книги въ канедральный царижскій соборъ Богоматери, но капитуль этого собора ръшительно воспротивился этому намерению ар-

110

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Grancolas. Commentaire histor. du Brev. Rom. p. 28 et 30. Ge ranger t. 1. p. 471.

<sup>(2)</sup> Geranger t. 1, p. 472. .

хіспископа, ссылансь на то, что Breviarum и Missale нарижскіе подходять подъ исключеніе, предвидінное въ буллв Пія V. Двло кончилось тамъ, что наряжена была коммиссія съ цвлію только исправленія парижскихъ внигъ (1). Въ особенности ръшителенъ, и потому особенно замъчателенъ протестъ Сорбонны. Сорбонна ваглянуль на дъто введенія римскихъ книгъ съ точки зрвнія совершенно противоположной римской. Если Римъ, при исправлении богослужебникъ внигъ, хлопоталь главнымь образомь о введеніи однообразія въ богослужения всвхъ западныхъ католическихъ церквей, признавая однообразіє великимъ благомъ, къ которому нужно стремиться, то Сорбонна утверждала, что не однообразіе, а разнообразіе есть законъ не только жизни христіанской, но и міровой. Изъ этого принципа она выходила въ своемъ протесть и съ развитія этой идеи начинала свой протесть. Далве она выводила различныя, неблагопріятныя для франдузской церкви, следствія изъ принятія ею римскихъ богослужебных вингъ. Запиствуемъ важивнийя подоженія въ вольномъ и сопращенномъ переводв изъ довольно длиннаго протеста Сорбонны, напечатаннаго у Геранже вполнё на латинскомъ языке въ примечаніяхь въ 1 тому (1). «Принятіе римскаго Бревіарія много повредить вначению епископовъ и діоцезовъ. Тъ, которые предлагають эту мъру, суть дюди преданные политикь, кизкопоклонники, пресладующе всеми средствеми свои дичныя цели и выгоды. Канъ всикая новизна, такъ и эта не можеть не сопровождаться волненіемъ. Когда во всехъ церквахъ одно и

<sup>(</sup>¹) Ibid.

<sup>(</sup>²) T. 1. p. 511—514.

тоже богослужение, тогда это поведеть къ неповиновенію и распущенности пъвцовъ и служителей церковныхъ. Слишкомъ потребуется много издержекъ; прихожане не могутъ помогать своимъ священнивамъ въ отправленіи богослуженія. Духъ св. даваль нікогди способность говорить разными языками (Двян. 111), что служить аргументомъ въ пользу разнообразія въ богослужении. Св. Отцы, руководимые мудростию ж преизбыточествовавшіе дарами св. Духа, позволяти разнымъ діоцезамъ имъть свои бревіаріи. Такан неизмънность поможеть еретипамъ утверждать, будто отцы заблуждались на этотъ счетъ; она можетъ смущать и самыхъ благочестивыхъ католиковъ, которые могуть впасть въ сомивніе относительно самой віры н религін. Какъ римскій епископъ имъетъ право надзора и ближайшаго управленія своимъ діоцевомъ, такъ остальные епископы — своими: принятіемъ римскаго бревіарія это право уничтожается. Зачемъ намъ съ радостію жвататься за римскій бревіарій, когда мы видимъ, что въ теченій нівскольких в літь трижды онъ объявляемъ былъ неизминяемымъ и снова былъ оставляемъ; почему мы знаемъ, что этотъ неизмвнный бревіарій не будеть измінень съ восшествіемь на престолъ следующаго паны? Это противно свободъ галликанской церкви, которан, если подчинится римской церкви въ этомъ дель, подчинится и во всемъ остальномъ. Церкви сельскія часто не сладуютъ кингамъ своей каоедральной церкви, почему же каоедральныя должны следовать книгамъ римской? Пусть исправляются мъстныя книги и притомъ съ большою осторожностію, не до мелочей, если только TTO MIGO TPETYETS MCHPABLEHIA, HO HYCTE OHB HE OC-

тавляются. Проповъдники и священники будутъ затрудняться въ дълъ обученія народа, не зная сказаній о жизни мъстныхъ святыхъ, которымъ однакожъ нужно молиться и которыхъ нужно призывать, къ которымъ привыкъ народъ. Нътъ никакого основанія священникамъ во всехъ местахъ употреблять одинъ и тотъже Бревіарій, какъ нътъ основанія мірянамъ употреблять одну и туже молитву. Изъ всего этого никакого нельзя ждать другаго результата, кромъ питанія гордости и самолюбія римскаго, но никакъ не пользы для религіи; ибо гдъ меньше, чъмъ въ Римъ, соблюдаются постановленія вселенскихъ соборовъ? и не значитъ ли это не столько созидать церковь, сколько господствовать надъ клириками? Надобно избъгать тъхъ, которые измъняютъ времена и завоны (Дан. 8); Христосъ увъщаваетъ; претерпъвый до конца той спасется (Мо. 24); теривніе же не значитъ непоколебимость предъ лицемъ языческихъ новизнъ, а сохранение религиозной древности. Этой міры не желаеть соборь, даже не настанваеть на ней самъ папа; а мъра эта есть дъло папскихъ льстецовъ, дъйствующихъ изъ личныхъ цълей. Епископы, если только они понимають что они такое, импють власть установлять образь молитвы подобно тому, какъ папа въ римскомъ діоцезъ и церкви; иначе они сдплаются капелланами папы». Ныть сомнынія, что протесть Сорбонны есть только наиболье полное и крайнее выражение того протеста, который болье или менье явно и рышительно высказываемъ былъ большинствомъ членовъ французской церкви. Такое отношение французской церкви къримской редакціи богослужебныхъ книгь не есть отношеніе, имъвшее масто только въ описываемую эпоху; оно есть отношение и последующихъ вековъ до нашего времени. Доводьно сказать, что даже и въ настоящее время не во всвхъ церквахъ употребляются чисто римскія Breviarium и Missale (въ 16-ти церквахъ покр. мъръ въ 1857 еще употреблялись мъстные) и что парижскій Архіеписковъ только два года назадъ (въ 1867 г.) осмъщился объявить, что римскій Breviarium и Missale вводятся во Францію въ принципъ. - Что насается смежных в съ Франціею странъ, то тамъ мы видимъ тоже, что и во Франціи. Въ Бельгія, на соборъ (1607) въ Малинъ (de Malines) предпринятыя міры прямо нацоминають міры оранцузскихъ соборовъ, т. е. касаются исправленія только богослужебныхъ книгъ до римскому образцу. Тоже мы видимъ и въ Францъ-Конте, въ Германіи и Швейцарім (1). Англія въ это время уже разорвала связь съ Римомъ, а потому о ней не можетъ быть здъсь и ръчи. — И такъ много должно было пройти времени, прежде чёмъ во всёхъ странахъ и церквахъ католическаго міра приняты были римскія богослужебныя книги въ чистомъ ихъ видъ, какъ въ настояшее время ().

Предсказаніе сорбоннских богослововъ сбылось. Редакція богослужебныхъ книгъ временъ Тридент-

<sup>(1)</sup> Geranger t. 1. p. 469-470 et 475-476.

<sup>(2)</sup> Многое бы можно было сказать о судьба національно-римскихъ дотридентинскихъ редакцій литургіи въ разныхъ странахъ западной Европы, въ особенности во Франціи, посла Тридентскаго собора до нашего времени, и о вытасненіи ихъ новою римскою редакцією; но мы не беремъ на себя этого труда, а отсылаємъ читателей къ ІІ тому сочиненія Геранже (Instit. liturg.), посвященному исключительно, этому предмету.

скаго собора не была окончательною. Два раза послъ того пересматривались Breviarium и Missale комииссіями по повельнію двоихъ папъ (Климента VIII и Урбана VIII), такъ что хорошо поступили разныя местныя церкви католического запада, не принявь сразу навазываемых имъ Римомъ богослужебныхъ книгъ. Чрезъ 34 года послъ изданія Missale Тридентской редакціи Клименть VIII въ булль 1604 г. (1) жаловался уже, что эта богослужебная книга требусть новаго тщательнаго исправленія, необходимость которато, по его выражению, «сдылало время или безразсудство и дерзость типографинковъ или другихъ лиць:» Климентъ жаловался особенно на измененіе древняго текста многихъ Introitus, Gradualia et Offertoria, даже Апостоловь и Евангелій. Но не поправить типогражскій только ошибки и искаженія служеб ника другими лицами стремился въ этомъ случав Клименть VIII, не возстановить Missale Пія V въ томъ видь, въ какомъ онъ вышель изъ рукъ последняго, было его право. Всли бы Клементь VIII стремился только кь этой последней пели, онь бы должень быль только вновь напечатать Missale Пія V съ привазаніемъ следовать исключительно обнародованному имъ изданію и съ запрещеніемъ употреблять испорченныя книги: Нътъ! Опъ собираеть снова номииссію ученыхъ (2), которые снова пересматриваютъ разные древніе манускрипты и папа въ своей булль, приложенной въ вновь изданному служебнику, со-

<sup>(1)</sup> См. нынашнее Missalle Romanum. Эта булла, равно кака и булла. Пія V, печатается досела на начала каждато Missale Romanum.

<sup>(\*)</sup> Въ составъ втой коминссін, между прочимъ, били замъчательные ученью, какъ-то: извъстный П. Вароній, Р. Веллириннъ и В. Гаванти и др.

знается, что хотя изданный имъ Missale есть тотъ же Missale Пія V, но «нъкоторымъ вещамъ, благодаря тщательному сличенію древнихъ книгъ, придана новая лучшая форма и въ правилахъ и рубрикахъ нъчто выражено подробнъе и яснъе» (1). Въ заключение буллы папа вміняеть въ обязанность инквизиторамъ и епископамъ заботиться объ исправности и неповрежденности печатаемыхъ экземпляровъ въ мъстахъ ихъ опредъляя наказаніе какъ инквизиторамъ и епископамъ, такъ и типографщикамъ за нарушеніе издаваемаго имъ закона. Ровно черезъ 30 лътъ Урбанъ VIII въ 1634 г. снова предпринялъ подобное же исправление римского служебника, составивъ также для этой цвли коммиссію изъ ученыхъ Редакція Урбана VIII была последняя; римскій служебникъ существуетъ и до настоящаго времени въ томъ именно видъ въ какомъ онъ вышелъ изъ рукъ этого папы. Въ своей булль, изданной по этому по-(2), Урбанъ III побуждениемъ къ исправлению выставляетъ опять повреждение отъ времени, не показываетъ что именно было повреждено, исправленіе по древнимъ образцамъ (3) и уясненіе неудобовразумительнаго въ рубрикахъ и наконецъ исправленіе текста чтеній изъ Св. Писанія по Вульгать. Глав-

<sup>(1)</sup> Verum... factum est, at nonnulla ex diligenti librorina lantique rum collatione in meliorem formam redacta, et in ragulis, et rubricis aliqua uberius et clarius expressa sint. См. предисловів къ нынашнему міза. Romanum.

<sup>(2)</sup> On. Missale: Romanum., Heyarisenes an mongour : yeurpedismmence reneps Missale.

<sup>(3)</sup> Каніе древніе образцы папа разумаль,— неизвъстно. Древность не могла дать таких образцевъ, потому что не имъла рубрикъ почти совствъ или имъла рубрики самыя общія. Онт суть созданіе редакцій предпринятых со времени Тридентскаго собора.

ная цёль Урбана VIII, какъ и Климента VIII, очевидно, была пополнить рубрики и сдёлать текстъ Вульгаты обязательнымъ для чтенія при богослуженіи. За тёмъ большая часть буллы посвящена инструкціи типографіямъ при печатаніи и выпуске новаго Missale и инквизиторамъ съ епископами о томъ, какія мёры употреблять, чтобы эта книга распространилась въ томъ именно видё, въ какомъ вышла изъ Рима.

4. Въ заплючение нашего обозрънія исторической судьбы римско-католической литургін въ послёдній періодъ ея развитія, считаемъ нужнымъ представить характеристику ея особенностей въ окончательной ея реданціи. Если изъ рукъ Григорія В. она вышла съ нъкоторыми національными особенностими римскаго характера, нисколько впрочемъ не мъщавшими ей быть, какъ мы видели, вполнъ согласною съ духомъ истинно-касолической церкви, если отъ литургіи Григорія В. еще въетъ духомъ и жизнію истинной церкви, то въ нынъшней римско-католической литургіи, вышедшей изъ рукъ папъ временъ Тридентскаго собора, сильно заявляеть себя уже духь римскаго католицизма. Правда, все наследованное отъ Григорія В. вошло въ составъ нынешней римской литургіи; такъ весь канонъ литургіи Григорія В. вошель въ составъ ныней миссы; равно какъ и первая часть литургіи и въ порядкъ и содержаніи своихъ частей сходна съ литургіею Григорія В. и съ другими древними христіанскими дитургінми (1); но какъ первая, тыкъ и

<sup>(1)</sup> Начинается псалмопеніемъ, затемъ исповеданіе, модитва, входное, киріе едейсонъ, слава въ вышняхъ Богу, апостолъ, Graduele съ аллилуія и Versus или Tractus или Sequentia, Евангеліе, Символъ веры, проскомидій или offertorium, состоящая изъ 9-ти молитвъ и псалма.

вторая часть нынышней римской литургіи обставлены такими обрядами и такими частностями, что въ общемъ она получаетъ карактеръ папскій и католическій въ томъ значеніи, какое мы привыкли соединять съ этими эпитетами. Такой характеръ римской литургін главнымъ образомъ выражается въ рубрикаль, въ церемоніяхъ литургическихъ, въ языкъ и въ претензіи на всеобщую и безусловную обязательность для всего христіанскаго міра этой именно формы литургін, а не другой какой. Извістень карактерь католицизма въ области дисциплины церковной. Римское католичество на высшей точкъ своего развитія хочетъ убить въ членахъ своей церкви всякую самодъятельность, довесть ихъ до пассивнаго состоянія, въ которомъ бы они механически исполняли религіозные обряды, подчинялись дисциплинъ церковной и такимъ образомъ осуществлялась бы чисто римская 'идея порядка и дисциплины, съ которою Римъ такъ сроднился въ теченій своей въковой военной и юридической жизни. И надобно отдать въ этомъ случав честь Риму: механизмъ и порядовъ богослужебно-дисциплинарнаго его устройства доведены до высшаго совершенства во вившнемъ отношении, въ отношении къ точности, опредъленности, стройности и изящества. Католичество полагало, что этихъ совершенствъ, особенно послъднято, слишкомъ достаточно для предотвращенія апатіи въ членахъ церкви, апатіи какая неизбъжно является при обращении со всявимъ механизмомъ, исключающимъ самодъятельность человъческой личности. Но изящество католическаго богослуженія не есть изящество его содержанія, а обстановви. Содержание богослужения недоступно для върую-

щаго католика и по языку и потому еще, что все существенное читается священникомъ тайно. Одною пышною обстановною, музыкою, пластикою всего, что есть въ храмъ, равно строиностью жестовъ священнодъйствующаго и нъкоторыми церемоніями (напримъръ показаніемъ даровъ народу въ литургіи) должны такимъ образомъ наполняться и умъ и сердце присутствующаго при богослужении. Католичество сознаетъ, что, совершая богослужение на непонятномъ для на рода языкъ, оно должно обратить особенное внимание на стройность и изящество внъшняго механизма богослуженія и его обстановки, потому что это единственная сторона, чрезъ которую оно можетъ привлечь къ своему богослужению членовъ своей церкви. Вотъ почему, что насается собственно состава литургіи, такое тщательное и серьезное внимание всъхъ трехъ редакций дитургін временъ Тридентскаго собора было обращено на рубрики. Читая католическую литургію, можно по-, дущать, что въ рубрикахъ полагается сущность катодической миссы; на нихъ обращается большее вниманіе, чэмъ на самое содержаніе литургіи. И дъйствительно рубрики составляють душу современной римской литургін; онф составляють основу, къ которой уже прикръпляется содержание литургии; это скелетъ кое-какъ драпированный разнообразными кусками матеріи, отчасти новыми, по большей же части древними. Простому глазу, не говоря уже объ осязаніи, даетъ себя чувствовать этотъ скелеть, продуктъ католичества, воплощение католичества въ литургийной формъ. Правда, онъ строенъ, но отъ него въетъ мертвенностью и безжизненностью; онъ убиваетъ духъ и жизнь. Постараемса бийже познякомите апталечен со эдиме замедатеченымъ продуктомъ панства, который из исто ринскую интургию наложиль навъстную менать, делающую се интургією натолическою, намелою. Рубрикі римской антургін вовсе не похожи на наши литургаческія рубриви: первыя суть самыя подробныя предписанія священнодъйствующему не только относительно обращения съ св. Дарами, что есть и въ православной литургіи и что дъйствительно необходимо для священнодъйствующего. HO H OTHOCHTCHIMO RAMARIO MALBAMARO OFO MCCTA, TAND что римско-католическій священникь, совершая латинскую миссу, буквально же можеть поменелить ни однимъ пальцемъ по произволу, не говори уже о пронзвольномъ повлонъ. Отъ того вся служба римскокатолического священника при литургіи представляєть не что жное, жанъ совонупность чисто механическихъ двиствій и движеній, расчитанныхъ на эффектъ, опредъленныхъ въ Missale съ математического точностью и предписанныхъ ему въ видъ неизивинато запона. Кановъ миссы напр. жачнается сабдующею рубрикою: «Свищенникъ, распростирая и потомъ слагая руки, возводя очи нъ небу и момчаст (statim) опуская ихъ, низво снаонясь предъ-алтаремъ, положивши на него руки, говорить:» Те igitur; въ срединв молитвы: «цэлует» алтарь»; чрезъ нэсколько словъ сказано: «соединшетъ руши и потомъ изображаетъ надъдарами престное энаменіе»; чрезъ нісколько словъ: «распростерми руки продолжаеть». Итакъ въ коротемькой молитий иы истричаемь 10 точно опредиленныхъ дъйствій й между ними непроизвольное возведеніе очей къ небу и немедленное опущеніе ихъ. Поств первых словь следующей затемь модитвы за живыхъ: Memento, Domine, читаемъ «соединяеть руки, Христ. Чт. № 2. 1870.

молится насполько времени за тикъ, за которыхъ жеваеть молиться, потомъ распростерии руки, продол-- жасть». Пропустимъ насколько молитов, въ начала и срединъ поторыхъ вамвчается какъ держать руки и когда ихъ соединять и когда разъединить, когда возводить глара въ вебу и когда ихъ опуснать. Приведемъ рубриму предъ словами: сіе есть Тело Мое: «держа гостію, говорится здась, объими руками между большими и указательными польноми, произносить слова освящемія тайно, раздільно и со вниманісив. «Произнесши, говорится далье, слова освященія, тотчасъ преклонившись (на одно кольно) повланяется освященной части, встаеть, показываеть народу, подагаеть на идитонъ (corporale), снова можнаняется и не разъединяетъ больших и указательных пальцевъ, развъ только тогда, когда нужно прикоснуться къ гостін, до (самаго времени) омовенія пальцевъ». Подобимы же наставленія и относительно словъ: сія есть Кровь Моя; тъже самые жесты точис опредълены и здёсь. Въ дальнейщихъ местахъ канона миссы находимъ тъже наставленія, когда соединять руки и когда разъединять, когда ихъ класть на престолъ, когда цъловать его, когда знаменовать себя крестнымъ знаменіемъ, при каких вименно словах той или другой молитвы. Затыть говорится: «ударяеть себя правою рукою вз персы, возвышеннымъ голосомъ произнося»: Nobis quoque peccatoribus. Ilpu chobaxa: Per quem haec omnia: «престить три раза опр**в**оновъ и чашу вивств, говоря»: sanctificas etc; «отпрываеть чашу, кольнопреклоняется, береть тамиство (опрысновъ) правою рукою, держа лавою чашу, начертываетъ опрасновомъ трижды врестъ отъ врая до края чаши

(a labio ad labium calicis) товоря...;» посяв смовь: рет ipsum.... (дважды между чанісю и св'эсю грудыю»; Приведенъ въ заняючение еще изснолько рубрикъ при раздробленім оприснова. Предъ модитесю: Libera nes robopatca: \* notous bepent ducnocs (patenam) meachy указательными и средними пальцами и говорить». Въ срединъ этой же молитвы говорится: «изображаеть дискосомъ на себъ отъ чела до персей крестное знаменіе и лобызаеть его». Потомъ «подкладываеть дискосъ подъ гостію, открываетъ чашу, колвнопреклоняется, встаетъ, беретъ гостію, раздробляетъ ее надъ чашею посрединъ, говоря» и т. д. Мы привели на выдержку только нъсколько рубрикъ; ихъ такъ много въ римской литургін, что мы утомили бы читателей, если бы стали приводить ихъ всв. Римская литургія переполнена ими; предъ каждой молитвой стоитъ рубрика; въ срединъ молитвы тоже по нъскольку рубрикъ. Католичество можетъ съ торжествомъ указать теперь на свою литургію, какъ на върное отраженіе своихъ чисто римскихъ идеаловъ. Духа и жизни въ ней болъе не видно совсъмъ, а заявляетъ себя подавляющая всякое религіозное чувство казуистика, масса обрядовъ, имъющихъ прямымъ своимъ следствіемъ низведеніе важивищаго изъ священнодъйствій уровня простаго механизма и превращение върующихъ въ лицемърно и мелочно послушныхъ членовъ церкви. Конечно, это недостатокъ римской литургіи несущественный. Составъ молитвъ, ходъ и расположеніе частей римской литургіи напоминаютт древность, а это разумъется главное, существенное въ литургін. Но и указанный недостатокъ, хотя далеко не существенный, проникая всю литургію съ

начала и до конца, будучи плодомъ намереннаго приспособленія священнодъйствія литургія къ целямъ и взглядамъ католицизма, иладетъ однакомъ особенную, не совеймъ выходную въ глазахъ насъ православныхъ, печать на римско-католическую литургію, получившую видъ, въ какомъ она теперь существуєть, около временъ Тридентскаго собора.

A. Karamonia.

## O EANHOBBPIH

(по поводу современных толковъ литературы).

(продолжение)

Второй вопросъ касательно единовирія, поднятый Московскою нечатью, состоить въ следующемъ: можеть ин быть дозволень свободный переходь въ единовъріе изъ православія, какъ дозволенъ переходъ въ него изъ раскола? Г. Субботинъ говоритъ, что «такой переходъ не представляется ни нужнымъ, ни полезнымъ, однако же безусловный, решительный отказъ не можеть быть принять и постояннымъ правидомъ на подобные случан, гдв касается двло не существенных в вры догматовъ». «Можно съ увъренностію сказать, продолжаєть онь, что ин одинь истинно и искренно принадлежащій православной церкви сынъ ея не изъявить желанія перейти въ единовъріе, и что каждый, изъявившій такое желаніе, или нанлоненъ быль къ расколу, или уже держался раскола, хотя оффиціально значился въ числъ православныхъ... Такому лицу не дозволить перехода въ единовъріе было бы едва ли справедливо и законно, во всякомъ же случав для самаго просителя крайне бъдственно, ибо это значило бы снова толкнуть его на путь раскола». По нашему мивнію, можно указать и другой исходъ двлу, о которомъ идетъ рвчь. Если обряды, содержимые православною церковью, болве правильны и древни, чъмъ тъ, кои существуютъ въ единовъріи, чего не отвергаетъ и г. Субботинъ, долгу правды, лицу православному, изъявившему желаніе перейти въ сдумовіріе, в. э. обряду менье совершенному, хотя бы лице это и было «наклонно къ расколу», или даже втайнъ уже «держалось» его, вивсто позволенія оставить православіе, можно и должно предложить увъщание-быть твердымъ въ немъ, разумъется, показавъ при этомъ сравнительное несовершенство обрядовь, допущенных въ единоверіи. Такой способъ дъйствованія въ отношенін жь провославнымь, изъявившимь почему либо желаніе перейти въ единовъріе, будетъ скольно справедливъ, столько же и законенъ, такъ какъ окъ указанъ православнымъ настырямъ самою властію церковною. Когда въ 1803 году въ св. сунодъ поступила просьба повъреннаго отъ старообрядцевъ разныхъ селеній Сычевскаго увзда, Смолемской губерніи, о дозволеніи имъ устроить въ деревив Чупятиной вновь церковь, съ опредвленіемъ въ ней особаго свищения в съ причтомъ, для отправленія священнослуженія и требъ по старопечатнымъ книгамъ, и когда, по произведенному Сычевскимъ духовнымъ правленіемъ следствію, открылось, что изъ числа просителей только 23 человъка были зационые раскольники, прочіе же, «не бывъ дъйствительными старообрядцами, только по слабоумію своему, нолеблясь ст испоспеданій выры, приступили въ прошению о дозволении построить имъ церковь», для совершения въ ней службы по стариннымъ обрадамъ, -- св. суподъ отказалъ просителямъ, преднисавь въ тоже время смолектому епископу, чтобы ожь «полеблющихоя въ правоворін простьянь старался, сколько возможно, чрезъ искусныхъ свищенииковъ, а многда и самъ, посъщая ихъ, вразумаять въ ист задлуждени и приводить на муть истичных (Собр. постанова. по ч. раск. 1860 г. кн. 2, стр. 27-30). Въ 1857 году въ Оломенкой губерии открымножество, такъ называемыхъ, тайныхъ раскольниковъ, т. е. такихъ, которые числились православными, а на самомъ двив принадлежали жь расколу, причемъ было объяснено мъстному преосвищенному, что распольники эти «не иначе могуть быть увречеваны, какъ дозволеніемъ имъ присоединиться въ единовърческой церяви», чего извоторые изъ инхъ и желали. Преосвищенный Аркадій, согласно съ заключеніемъ консисторів, призналь вовножнымъ «безъ всякого сомнёнія причислять пъ единоворческой церяви» только техть изъ техныхъ распольниковъ, кон боле 15 леть не были у исповеди и св. причастія «по раскоду»; вейхъ остальныхъ, кои не были у исповеди менее 15 леть, ведель вразумлять и убеждать-одинав въ теченіе місяца, другихь въ теченіе полугода и т. д. и о последствіяхь убъеденій доносить епархівльному изчальству; съ тами же, кои не были у исповеди до 5 леть, определиль поступать на точномъ основания 17 и 21 ст. Устава духовимуъ консисторій, т. е. увъщевать и, въ случаль упорства, доносить о «преслушавших» церновь» гражденскому начальству. А св. смнодъ, на усмотръніе потораго были представлены эти предположенія, не только

утвердиль ихъ, но еще перучить прессыящениому сдълать распоряженіе, чтобы, ири присоединенія иъ единовърію тайныхъ раскольниковъ, поступаено было «со всевозножною есмотрительностію» (Танъ же стр. 754—757). И это помятно. Власть, канъ свътская, такъ и духовная, въ отношенія иъ такъ называемымъ тайнымъ раскольнивань постоянно держанась и держится одного правила: увъщевать ихъ принадлежать иъ церкви православной, не стъсняясь никакими сроками, до тъхъ поръ, «пока они не обратятся иъ истинъ», или вока «не получится твердое убъщденіе въ ожесточенномъ уклоненія ихъ отъ церкви» (Тамъ же, стр. 486, 518—19, 555 и др.), что также не можеть быть ограничено никакимъ срокомъ.

Есть и другая сторона дъла, которая на вепросъ: можеть ин быть дозволень переходь въ единовъріе нзъ православія? заставляєть дать отрицательный отвътъ. Не споримъ, что обряды вообще несущественны въ дъль въры, что въ частности обряды, содержимые единовърцами, не лишають ихъ надежды спасеніе; твиъ не менве несомивнио и то, что церновь православная имбеть право желать и заботитьея, чтобы употребляемые ею обряды, какъ божве правильные и древніе, содержанись всеми сынами ел и болье и болье распространялись въ массъ самихъ старообрядцевъ. Между твиъ, дозволивъ свободный переходъ изъ православія въ единовіріе, церковь стала бы дъйствовать въ совершенно противоположномъ направленіи, сама, такъ сказать, стала бы разорять двло, устроеніе котораго стоило ей столькихъ заботъ и клопотъ, и мало по мелу — возвращаться къ тому порядку вещей, который еще въ половинъ

XVII въда быль признань ею непормальнымъ. Можно ин желать этого? Правда, по словамъ г. Субботина, одиновърје не отличается духомъ промаганды, особенно въ средв православныхъ, и следовательно нельзя опасаться, чтобы изъ православныхъ иногіе захотвля перейти въ единовиріе. Но опыть и осокціальныя данныя говорять противное. Мы уже видьли, что въ 1803 году многіе изъ православныхъ Сычевскаго увада, Смеденской губернін, просили повволекія перейти въ единовірів, потому что были «обольщены» престыянномъ Егоромъ Лушнинымъ, или даже просто «смотря на другихъ», въ чемъ они и сознаимсь, раскаявся и пожелавъ «остаться при православной церкви и быть сынами ел павсегда». Въ 1848 году св. суновъ отказаль единовърческому священнику г. Ярославля въ правъ приссединять из единовърію распольниковъ, безъ разръшенія высшаго духовиато начальства и бебъ всякихъ справовъ и переписокъ, -- потому, что при такомъ порядкъ единовърческій священнять легно могь, по словамъ сунода, присоединять и такія лица, которыя принадлежать въ православной церкви (Тамъ же стр. 462). Значитъ, бывали подобнаго рода случан, если сунодъ нашелъ нужнымъ сдълать уназанное ограничение. А что слова наши не предположение только, а правда, котя и горькая, это подтверждается даннымъ въ 1857 году Костромскою консисторіею, на имя управляющаго удбавною конторою, отзывомъ, изъ которего видно, что «нъкоторые единовърческіе священники этой епархів присоединали въ одиновърію лицъ, или недавно уклонившихся отъ православія, или даже вовсе не бывшихъ въ расколъ» (Тамъ же стр. 749). Тоже въ свое времи замечено. было въ Костроиской губерни и чиновнивами министорства внутреници дель, производившими въ началъ 50-къ годовъ разследованія о располь въ означенной губернін (Истор. министер. внутреннихъ дълъ ин. 8, отр. 559). Мы сами знали одного единовърческаго священиясь въ Псковской губернін, ныві уже запрещеннаго, который, ничтоже сумняся, записываль въ число своихъ прихоженьправославныхъ, не смотря на вей запретительные указы епархіальнаго начальства. И если обратить вниманіе на то обстоятельство, что, по существующему порядку вещей, въ большинствъ случаевъ въ единовърческие священники опредъляются лица, бывшія прежде сами старообрядцами, которыя, следовательно, обряды, содержимые единовъріемъ, считаютъ исключительно правильными и спасительными, то станетъ понятнымъ, что единовъріе. безъ пропаганды въ средв православныхъ даже и не можетъ обойтись, какъ понятно съ другой стороны желеніе и заботы православной церкви, считеющей свои обряды правильными, чтобы единовёрцы «ни въ чемъ въ неразиствующее согласіе пришли з съ нею.

Вирочемъ, все это—разсужденія, хотя и основанныя на такихъ данныхъ, которыя имъютъ свое значеніе. Обратимся лучше къ положительному закону и посмотримъ, накъ онъ ръщаетъ разсматриваемый нами вопросъ. «По правилу, говорятъ Московскія въдомости, прежде, чъмъ возбранять переходъ изъ православія въ единовъріе, слъдуетъ разсмотръть, искренно ли принадлежитъ къ православію лице, изъявившее желаніе перейти въ единовъріе, не есть ли этотъ православный только мнимый православный,

не принадлежить ин онь внупренно мь ресколу, и въ такомъ случав не возбранять ему присоединения на единоварію». Какое правило имають въ виду въ этомъ случав Московскія відомости, мы не знасмъз но намъ извъстно, что законодательство наше, какъ норковное, такъ и свътское, положительно и безусловно запрещаеть переходь въ единоверіе лицамъ иравославнаго исповъданія. Еще митрополить Платонъ на продъбу московскихъ старообрядцевъ: «отарообрядцамъ, хогя и не записнымъ, но издавна удамившимся отъ сообщества грекороссійской церкви, таковымъ не возбранять присоединяться къ церкви старообрядческой», отвъчаль: «а чтобы не вовбранять присоединяться къ церкви, ими просимой, ж другимъ незаписнымъ, но издавна удалившимся отъсообщества грекороссійской церкви, сіе не иначе дозволено быть можеть, накь по изследовании отъ епископа, что онъ никозда дотолъ въ церковь православную не ходиль и таинствъ ея не принималь... а въ церкви нашей православной досель бывшихъ никакъ до таковаго присоединенія не допускать». Въ следствіе ли особенной осторожности, накан требовалась по тогдашнимъ обстоятельствамъ въ ръщеніи указанной просьбы московскихъ старообрядцевъ, далъ митрополить Платонъ вышеприведенный «крайне осторожный», отвътъ, иди онъ указалъ «невсегда ръшительно върный признакъ для опредбленія дъйствительной, или только мнимой принадлежности къ. расколу лицъ, числящихся православными», т. е. нехожденіе въ церковь и непринятіе таниствъ ея, — по какимъ-либо другимъ причинамъ, для насъ этотъ вопросъ не важенъ; мы беремъ отвътъ митрополита

Платона, какъ фантъ, и на основании его учвержмаемъ, что, по мысле святетеля, переходъ изъ мрасосласія въ единовъріе можеть быть дозволень только въ одномъ случав, осли изъявившій желаніє перейти въ единовъріе викогда не быль православнымъ; наи другими словами: не можеть быть дозволень им въ накомъ случав. Впрочемъ, судя но тому, что перковная власть въ решении разсматриваемаго вопроса строго держелась отвъта митрополита Платона на 5 нунктъ-и послъ, когда уже единовъріе утвердилось, можно думать, что г. Субботинъ поступиль едва ли справединю, объяснивъ отрицательный отвътъ святителя «временными обстоятельствами». Какъ бы вирочемъ ни было, только несомивнно то, что мысль, высказанная митрополитомъ Платономъ, легла въ основание всего нашего законодательства относительно вопроса о томъ, можетъ ли быть дозволенъ переходъ въ единовъріе лицу православному.

Въ 1802 году, прихожане николаевской церкви села Домшина, Грязовецкаго убзда, Вологодской губерній, вошли въ св. сунодъ съ прошеніемъ «о переименованій упомянутой приходской ихъ церкви въ старообрядческую (т. е. единовърческую), или же о дозволеній построить оную вновь, съ опредъленіемъ къ ней священника». Такъ какъ просители, какъ оказалось изъ донесенія Вологодскаго преосвященнаго, состояли дотолъ «въ благочестій» и никогда прежде старообрядцами не были, то св. сунодъ на томъ основаній, что «именными Высочайшими указами дозволено давать церкви и особыхъ священниковъ, для исправленія службы Божіей по старопечатнымъ книгамъ, тъмъ только старообрядцамъ, которые

наданна уданнять от сообщества греко - рессійской церкви и о которыхъ по жаслъдеванию окажетов, что они миколда. дотолъ въ церковь православную же кодили и такиъ од не принимали», отназаль проситедамъ (Собр. постанова. по ч. раск. 1860 г. кн. 2, стр. 16 - 17). Въ 1803 году, канъ мы уже говорили выше, яжеоторые изъ правослевных Сычевского увада, обольщенные распольнивомъ Лушиннамъ, акодили въ св. сунодъ съ нодобною же просъбою, на которую получили отказъ на томъ основаніи, что «нисквыми Высочайниями указами 1798 парта 12 и 1800 годовъ октября 27 часть 5 нумитомъ повежено: дозволять присоединаться въ! старообрядческой (?) церкви тъмъ только, о мотормить но изследованию окажется, что они инкогда нь париовь православную не ходили и таниствъ сл же примимали, а въ церкви православной досвать быниших нашагь до таковаго соединенія не допусмать». Въ томъ же 1603 году св. сунодъ согласился дозволять Епатеринбургсиниъ раскольникамъ устроить цервовь, для отправленія въ ней службы Божіей по старопечатнымъ кингимъ, и дать имъ священника «съ твиъ однакомъ, чтобы симъ свисхожденіемъ пользовайнеь единственно родящіеся отъ находящихся въ старообрядчествъ, а вновь къ своему обществу никого не присоединали бы», въ чемъ купца Толстикова, повъреннаго старообрядшевъ, вельно было собязать подпискою въ Пермской кожсисторіи, подъ опасеніемъ, въ противномъ случай, поступленія съ нимъ по законамъ» (тамъ же стр. 35). Точно также въ 1807 году св. сунодъ согласнися на устройство единовърчесной церкви для старообрядцевъ, находившихся въ Пермской губернін при заводахъ Демидова, но при условін, чтоби иметный преосвищенний поручими, что остарообридны, желяющіе имінь первовь, суть не вибвь, но издавнь уме отперишіеся онь сообщеских преко-россійской перкви, какъ о семъ предметь изображено въ 5 нункта мизнія преосв. Плитона, матрополита мосифекаго, въ 1600 году октября въ 27 день Его Императорскимъ Волическиомъ Высочайно утвержденнаго» (темъ же стр. 64).

Виссийдствін времени, особенно въ царствованіє императора Никоная Павловича, влесть перковиая пачинаеть изскольно ослаблять строгость 5 пункта мивнія митрополита Платона и ппогда позволяють присоедилять въ единоварно такихъ старообрязцевъ, воторые накогда принадвежали въ православию, но--не безусловно, а съ большеми ограниченіями. Въ 1832 году Перискій преосвященный входиль въ св. сунодъ съ представлениемъ, въ поторомъ испращиваль «разръщенія на присоединскіе из единоизрію тёхь изь распольниковъ, кои, быль ивногда правосленными, уклонились въ раскоиъ лъть за 10, 20, 30 и болъе и пои, носять сдълживато имъ увъщения, не согласятся на безусловное присоединение къ православной церкви». Св. сунодъ указомъ отъ 8 августа того же года предписаль преосвященному, чтобы имъ употреблены были «всв возможныя меры увещанія темь изь раскольниковъ, желающимъ оставить свое ваблуждение, вон, принадлежа нъкогда въ православию, уклонились отъ онаго лътъ 10, 20, 30 и болъе, дабы присоединиянсь они прямо къ православной церкви; всли же никакія утицата къ тому не подъйствують, въ такомъ случав присоединить ихъ, по желанію, къ единовърческой

цериви» (тамъ же стр. 250 — 1). Въ 1848 году, вопреви мизнію чиновнике особыхъ порученій при министръ внутреннияъ дъль Алябьева — о дозволении священнику Ярославской единовърческой церкви «самому по себя, безъ разрышенія высшаго духовнаго-начальства и безъ всяжихъ справонъ и нереписокъ, присоединять нь своей церпви войкь техь распольниковь, которые пожелають у него ноправлять духовныя требы», св. сунодъ, согласно съ мивніемъ Костромскаго преосвященнато, которому поручено было завъдываніе Ярославскою единовіврческою церковію, опредівинь, что присоединение респольниковъ нь единовърію, по одному усмотрівнію священника, не можеть быть допущено, жакъ несогласное съ 5 пунктомъ правиль митрополита Платона, а равно и потому, что «при такомъ порядка единоварческій священникъ легко можеть присоеджнить и такія лица, которыя принадлежать из православной церкви, а нотому по правиламъ 1800 года. Высочайше утвержденнымъ, не имъють права на присоединеніе въ единоварію» (такъ же стр. 461-5), хотя въ случаяхъ прайник (папри въ случав тяжкой болезни) сунодъ иногда и нозводяль отступать отъ этоге правила (тамъ же стр. 466). Въ силу такихъ постановленій, емархіальные преосвященные съ одной стороны отказывали въ правъ присоединяться из единовёрію всёмъ тёмъ лицамъ, которыя не были у исповъди и св. причастія «только за нераченіемъ» (тамъ же стр. 470), съ другой-для болве точнаго и безпристрастнаго изследованія о томъ, не принадлемали ль просители ногда-либо къ церкви нравославной, назначали особыхъ депутатовъ со стороны самихъ единовърцевъ, чего впрочемъ св. сумодъ не одобрядъ (такъ ме стр. 491-2). Въ 1857 году протојерей Ржевскаго Усненскаго собора Константиновскій, по поводу ображенія тановиняго раскольнического молитвенного дома въ единовърческую церковь, испрациваль разрешенія себе и едивоверческому священнику — принимать каждому въ свою паству изъявившихъ желаніе присоединиться къ церкви раскольниковъ, безъ предварительнаго представленія о томъ въ Тверскую консисторію. Св. сунодъ, на усмотрвніе котораго была предложена просьба протојерея Константиновского, хотя и предписать секретными указомъ Тверскому преосвященному, чтобы онъ сделаль распоряжение о дозволении Ржевскимъ священникамъ принимать изстиму распольниковъ, изъявивинкъ желеніе присоединиться къ правослевной церкви, или единоварію, безъ предварительнаго представленія о томъ епаркіальному начальству, тамъ не менъе замътиль, что овначениме священияти «обязаны строго наблюдать, чтобы къ принятію единовърія не были отнюдь допускаемы лица, принадлежащія въ православію» (тамъ же стр. 733). Тоже разрвшеніе и съ твиъ же ограниченіемъ дано было въ 1857 году св. сунодомъ и Костромскому преосвященному-также секретнымъ указомъ (тамъ же стр. 749-50). Въ 1858 году, въ следствие записки покойнаго нреосв. Григорія, митрополита Петербургскаго, о мірахъ «для вразумленія заблуждающихся и удержанія метинныхъ чадъ церкви на пути правомъ», сепретный комитеть по двламь о раскольникахь, признавь, что многія изъ указанныхъ преосвященнымъ міръ могутъ принести пользу, положилъ, нежду прочимъ, предоставить св. суноду «болве прежняго облегчить по-

рядокъ и условія перехода изъ раскола въ единовъріе, устраняя, по возможности, всякія къ тому затрудненія» (Тамъ же стр. 603). Мы не знаемъ, было ли что-либо сдълано св. сунодомъ, по поводу указаннаго мивнія секретнаго комитета о раскольникахъ, но намъ извъстно, что и послъ 1858 года до самаго последняго времени епархіальные архіереи, на свои. рапорты св. суноду -- о желаніи присоединиться къ единовърію кого-либо изъ уклонившихся въ расколъ, получали изъ него указы следующаго содержанія: «имъя въ виду, что семейство крестьянина N., уклонившагося въ 1863 году въ расколъ, за всеми принятыми со стороны епархіальнаго начальства мёрами убъжденія и вразумленія, не желаеть присоединиться къ православной церкви иначе, какъ на правилахъ единовърія, -- св. сунодъ съ своей стороны не находитъ препятствій къ допущенію сего семейства въ нъдра св. церкви на означенномъ условіи, съ тъмъ, чтобы преосвященный, разрышивь секретно единовърческому преподавать N духовныя требы, поручилъ въ тоже время кому либо изъ благонадежныхъ священниковъ производить N отъ времени до времени кроткія увъщанія о необходимости безусловнаго присоединенія ихъ къ православію. Что же касается до предоставленія епархіальному начальству права присоединенія уклонившихся въ расколь къ св. на правилахъ единовърія на будущее время, то св. сунодъ, въ виду 5 пункта Высочайше утвержденныхъ правиль митрополита Платона, не находить возможнымъ дать таковое разръшение». Замътимъ при этомъ, что одинъ изъ такихъ указовъ былъ посланъ св. сунодомъ въ концъ 1868 года Вятскому преосвящен-Христ. Чт. № 2. 1870.

ному. А после этого намъ представляется более чемъ страннымъ разсуждение г. Субботина о томъ, корошо ли и справедливо ли поступилъ преосвященный Аполлосъ, когда, при обозрвній своей епархій, на просьбу одного православнаю позволить ему перейти въ единовъріе, «тогда же даль ему отвъть, равносильный отказу», какъ заявлено было объ этомъ въ Вятскихъ епархіальныхъ въдомостяхъ, а равно увъреніе достопочтеннаго автора многихъ статей по расколу, будто преосвященный могъ отказать просителю не иначе, какъ предварительно изследовавъ, ходиль ди онъ (т. е. православный-то!) дотоль въ православную церковь и принималь ли ея таинства, да и въ такомъ случав, отказавъ, онъ поступилъ бы только согласно съ буквою закона. Изложенныя нами постановленія св. сунода показывають, что законъ на сторонъ преосвященняго и что онъ и не могъ поступить иначе, чёмъ какъ поступиль, исполняя законъ такъ, какъ должно его исполнять, т. е. следуя буквальному его смыслу. Указаніе на примъръ покойнаго преосвященнаго Филарета, который, по увъренію г. Субботина, иногда присоединяль въ единовърческой церкви раскольниковъ, числиешихся православными, едва ли въ этомъ случав можетъ имвть серьезное значеніе. Во первыхъ, скажемъ словами г. Субботина, «по частнымъ примърамъ нельзя произносить сужденія» о вопросъ, которымъ мы занимаемся, а следуеть решать его «вполне согласно» съ существующимъ закономъ; а законъ, какъ мы уже видвли, - противъ подобнаго образа дъйствій. Во вторыхъ, примъръ митрополита Филарета, смужа знаменитаго не только по уму и глубовимъ богословскимъ

знаніямъ, но и строгаго блюстителя законовъ церковныхъ и гражданскихъ», могъ быть навъстенъ только лицамъ, близкимъ къ покойному архицастырю, и оставаться неизвъстнымъ другимъ епархіальнымъ архіерезмъ. А наконецъ, если бы даже и предположить, что случаи присоединенія къ единовірію раскольниковъ, числившихся православными, въ Московской епархін, такъ или иначе, делались известными другимъ епархіальнымъ архіереямъ, они, въ виду прянаго и яснаго закона по этому предмету и опредвленныхъ предписаній св. сунода, все-таки не могли считать этихъ случаевъ обязательными для себя, хоте бы и признавали «голосъ московскаго архипастыря имъющимъ несомивнную важность въ дълахъ церковныхъ». Авторитетъ покойнаго владыки былъ такъвеликъ и исплючителенъ, что онъ могъ иногда, какъговорится, на свой страхъ, отступать въ своихъ дъйствіяхъ отъ положительныхъ предписаній св. сунода и даже предварять законъ, чего, разумъется, не могутъ позволить себъ другіе епархіальные архіерен, голосъ которыхъ не такъ важенъ въ двлахъ церковныхъ. А главное — то обстоятельство, на которое г. Субботинъ не обратиль должнаго вниманія, то, что у преосвященнаго Аполлоса просиль позволенія перейти въ единовъріе не раскольникъ, только числившійся православнымъ, а православный, которому, на основанім указанныхъ нами постановленій св. сунода, не можеть быть дозволень переходь въ единовъріе ни въ какомъ случав, или, говоря точнве, при одномъ только условін, если онъ уклонится въ располъ и, не смотря ни на какія увъщанія, пробудеть въ немъ не менъе 10 лът.

Что же насается власти свётской, то обывновенный способъ ръшенія ею разсматриваемаго нами вопроса состоять въ томъ, что просьбы православныхъ, совративнихся въ располъ и затемъ изъявившихъ желаніе присоединиться въ единовёрію, оставлялись ею «безъ всякаго производства и отвъта». Такъ именно Высочайше повельно было поступить въ 1834 году, по поводу представленія нижегородскаго военнаго губернатора о томъ, что помъщичій врестьянинъ Княгининскаго ужеда Андрей Саленкинъ, отступившій въ недавнее время отъ православія въ старообрядчество, просиль о присоединении его съ семействомъ къ единовърческой церкви. Причина, по которой свътская власть двиствовала въ отношени къ разсматриваемому нами вопросу такъ уклончиво и неръшительно, состояла въ томъ, что съ одной стороны она не хотвла дать «примъра явнаго дозволенія правительства уклоняться кому бы то ни было отъ православной церкви, хотя бы къ единовърческой», съ другой-не желала «ръшительнымъ отказомъ присоединаться къ единовърческой церкви подать поводъ раскольникамъ разглашать, что правительство отдъдяеть единовърческую церковь отъ православной и твиъ колебать единовърцевъ» (Собр. пост. по ч. раск. 1858 г. стр. 151). Правда, бывали примъры, когда свътское правительство позволяло присоединать къ единовърію уклонившихся изъ православія въ расколь, какъ напримъръ поступило оно въ 1857 году, дозволивъ престыянину Архангельской губерніи Стенану Миронову и сыну его присоединиться въ едино**мъ**рію; но--опять потому только, что, по сдъланной о Мироновъ справкъ, оказалось, что, онъ отпаль отъ

православной церкви въ расколъ въ 1844 году (Тамъ же стр. 659-660), т. е. пробыль въ расколь болье 10 лътъ. Что же насается вообще этого вопроса, то свътская власть не желала, или даже запрещала, возбуждать его. Когда въ томъ же 1857 году доведено было до сведенія Государя . Императора представленіе начальника Архангельской губернік о встраченномъ имъ затрудненіи «въ точномъ исполненіи положеній комитета министровъ надъ такими раскольнижами, которые, отлавъ отъ православія, пожелаютъ обратиться въ св. церкви на правилахъ единовърія», Его Величество, 15 апръля того же года, Высочайше повельть изволиль: «не входить въ разсмотрвніе, сльдуеть ли депустить, какъ общую мъру, свободный переходъ къ единовърію лицъ, уклонившихся изъ православія въ расколъ». Такимъ образомъ, и по смыслу закона гражданскаго, переходъ въ единовъріе изъ православія не можетъ быть дозволенъ ни въ какомъ случав, и такого «правила» относительно этого вопроса, какое указывають Московскія відомости, повторяемъ, мы не знаемъ.

Впрочемъ, если бы переходъ православныхъ въ единовъріе состоять только въ перемънъ обрядовъ и инигъ исправленныхъ на обряды и иниги, не чуждые погръшностей, это обстоятельство еще не могло бы служить особенио важнымъ препятствиемъ къ такому ръшению разсматриваемаго вопроса, какого желаютъ Г. Субботинъ и—особенно Московскія въдомости. Церновь православная, имъя въ своихъ храмахъ священныя изображенія Христа Спасителя съ сокращенною надписью: Іс. Хс., позволяя тъмъ изъ сыновъ своихъ, моторые съ дътства усвоили себъ двуперстіе, совер-

шать престное знамение даже при общественномъ богослуженім двумя, а не тремя, перстами, уполномочивъ своихъ архипастырей отправлять божественную службу въ единовърческихъ церквахъ по старопечатнымъ книгамъ со всеми, принятыми единоверцами, обрядами, очевидно, умъеть быть снисходительною къ немощной совъсти върующихъ и совершенно далека. отъ мысли «возводить обрядъ въ существо въры, смъшивать его съ догматомъ и ставить его непремъннымъ условіемъ единенія съ собою». И если она въ тоже время запрещаеть православнымъ переходить въ единовъріе, то поступаетъ такъ не потому, будто она ратуетъ за обрядъ, или единовъріе считаетъ за «дру гую церковь, существенно разнящуюся отъ православной», но имъя въ виду другую, болъе важную сторону дъла, которую никакъ не следуеть опускать изъ вида и которая можетъ вполив достаточно объяснить, почему законодательство наше допускаетъ возможность перехода изъ православія въ единовъріе только подъ извъстными условіями и ограниченіями. Діло въ томъ, что единовіріе въ томъ видів, какъ оно существуетъ въ настоящее время, далеко не соотвътствуетъ той идел, какая положена церковію въ его основаніе. Вмісто того, чтобы считать себя чадами единой православно-канолической цериви, «большинство единовърцевъ, по сознанію самаго Г. Субботина, считаетъ единовъріе чъмъ-то отдъльнымъ отъ православной церкви и сравнительно съ нимъ находитъ въ этой последней разныя несовершенства». Чтобы эта общая мысль была яснве, мы укажемъ нъкоторые частные примъры.

Еще при первомъ устройствъ единовърія, Москов-

скіе старообрядцы въ числь пунктовъ, поданныхъ митрополиту Платону при прошеніи, появстили и савдующій: «старообрядческих» (т. е. единовърческихъ) священниковъ не требовать въ грекороссійскую церковь въ соборнымъ моленіямъ, какъ-то: въ крестные ходы и тому подобное, а отправлять имъ, по благословенію Вашего Высокопреосвященства, въ церквахъ старообрядческихъ оныя соборныя моленія; также не принуждать старообрядцевъ къ допущенію на общія моленія знаменующихся тремя персты, брады бріющихъ и прочія имъющихъ несогласія съ древними обыкновеніями, выключая Высочайшихъ особъ» (пункт. 5). Выраженія, въ которыхъ Московскіе старообрядцы высказали свою мысль, нельзя не сознаться, довольно мягки и осторожны, но самая мысль ихъ, по нашему мижнію, слишкомъ недвусмысленна, чтобы можно было сомнъваться въ ея точномъ, оскорбительномъ для православной церкви и ея сыновъ, смыслъ. А этотъ смыслъ такого рода: обряды, содержимые единовърцами, древни, истинны и спасительны; обряды, употребляемые православною церковію, новы, неистинны и.... Мы не договорили. Но кто знаетъ, какое значение придаютъ старообрядцы двуперстію и другимъ обрядовымъ разностямъ, существующимъ между расколомъ и православіемъ, тотъ пойметь, какое слово мы опустили. А послъ этого съ одной стороны 'мы находимъ вполнъ справедливымъ отвътъ митрополита Платона на указанный пунктъ: «что надлежитъ до недопущенія имъ въ церковь нъкоторыхъ ими объясненныхъ особъ (святителю, въроятно, тяжело было выговорить, что ръчь шла о православныхъ), на сіе согласиться предосудительно», -- съ другой мы невольно сомивваемся въ томъ, чтобы просители «истину» (т. е. истинность, святость) православной церкви «признавали дъйствительною» (отв. по 1 пункт.), или по крайней мірів думаемъ, что признавали «истину» церкви не вполнъ, не по православному. Правда, въ 16 пунктъ они писали: «распри, раздоры и хулы ни съ единыя стороны да не слышатся за содержание разныхъ обрядовъ и разныхъ книгъ, употребляемыхъ для богослуженія; ибо таковая обосторонняя разность, какъ не принадлежить до сущности въры, то и да пребудуть старообрядцы и сынове грекороссійскія церкви въ миръ, любви и соединеніи, яко чада единыя святыя, соборныя и апостольскія церкви». Но, сличая этотъ пунктъ съ 5-мъ, невольно приходишь къ мысли, что онъ-не болве, какъ скрытая насмещка надъ православіемъ, а не истинное выраженіе мыслей и чувствъ просителей. Въ самомъ дълъ, разглагольствують о миръ, любви и соединеніи съ православными, а сами запирають отъ нихъ двери своихъ храмовъ; требують, чтобы не было распрей, раздоровь и хулы за содержаніе разныхъ книгъ и обрядовъ, употребляемыхъ при богослуженіи, а сами не пускають своихь священниковъ на богослужение православное; величаютъ себя чадами единыя святыя соборныя и апостольскія церкви, а когда ведутъ ръчь о церкви православной, называютъ ее не иначе, какъ только «грекороссійскою» (см. еще пункт: 10, 11 и 14). Что же это такое? Ужели подобное единовъріе составляетъ «единую православную церковь»? Въчемъ же послъ этого отличіе его отъ старообрядчества, или точнъе-отъ поповщины, которая въ большинствъ своихъ членовъ также всегда признавала

дъёствительными и таннства и священетво православной церкви, такъ какъ не перекрещивала православныхъ, переходившихъ въ расколъ, и принимала къ себъ (до появленія, такъ называемой, австрійской джеіерархін) рукоположенныхъ въ православной церкви священневовь, только не котвла быть въ ввдении у епархіальныхъ архіереевъ и св. сунода» (Собр. пост. по ч. раск. 1858 г. стр. 279 — 286, 620 — 623; снес. стр. 111 — 276), на что снисходительно согласились московскіе единовърцы? Правда, поповцы, принимая въ свое общество православныхъ, заставляли ихъ отрекаться отъ «никоніанских» новшествъ и ересей», а принимая въ себъ, такъ называемыхъ, бъгдыхъ поповъ, совершали надъ ними, кромъ того, «исправу»; но въдь и московскіе единовърцы начала кастоящаго стольтія выговаривали себъ право принимать на свои моленія только тёхь изъ православныхъ, кои ръшились бы вреститься не тремя перстами и не имъли бы «прочих» несогласій съ древними обынновеніями».... А посяв этого намъ становится понятнымъ, почему митрополить Платонъ, отвъчал на 5-й пунктъ, въ которомъ старообрядцы такъ прямо заявили свое нежеланіе имъть общеніе въ молитвъ съ православными, не дозволилъ присоединять иъ единовърію лицъ, когда либо принадлежавшихъ въ православію. Это была не случайность, вызванная «временными обстоятельствами», какъ думаетъ г. Субботинъ, а горькая необходимость-въ виду того фальшиваго, чисто вившняго, положенія, въ какое хотвля поставить себя въ первыя новыя чада ея.

Къ сожальнію, тымъ же карактеромъ розии и выутренней отчужденности отъ церкви, который такъ

режно высказался въ пунктахъ, поданныхъ московскими старообрядцами митрополиту Платону, отличается единовъріе и до нашихъ дней. Въ подтверждеміе нашихъ словъ, мы, во избъжаніе упрековъ въ пристрастіи, будемъ ссылаться на такія данныя, противъ которыхъ не можетъ быть возраженій. Въ конць сороковыхъ и въ началъ пятидесятыхъ годовъ настоящаго стольтія министерствомъ внутреннихъ двяъ было послано въ разныя губернім нісколько чиновниковь, в вотъ въ какомъ видъ нашли эти лица существовавшее въ разныхъ мъстахъ единовъріе. «Въ последнее время, доносиль чиновникь, посланный въ Костромскую губернію, устроены здёсь единоверческія церкви, но онв не достигли цвли: очень рвдко случалось, чтобы закоренълый раскольникъ переходилъ въ единовъріе, напротивъ православные, зараженные духомъ раскола, непремънно присоединяются къ единовърію. Единовърческія церкви управляются большею частію строителями ихъ, преимущественно престъинами, или купцами, которые, выдавая отъ себя жалованье единовърческимъ священникамъ, держатъ ихъ въ постоянномъ угнетеніи и безпрекословномъ повиновеніи. Поступившіе изъ раскода въ единовіріе иміють въ виду избъгнуть этимъ путемъ преслъдованій мъстнаго начальства, земской полиціи, или пом'вщика; они числятся только единовърцами, а на самомъ дълъ остаются въ расколь. Въ одной единовърческой церкви собирались на молитву не раскольники, а православвые. Самый строитель ея, богатый купецъ, только по виду придерживался единовърія, а на самомъ дълъ быль закоренвлый раскольникъ» (Истор. мин. внут. **дъл.** кн. 8, стр. 559 — 560). Въ посадъ Добря-

къ, Черинговской губернін, по словамъ обогръвавшаго ее чиновника, «многіе изъ давшихъ обязательство принять православное священство уклонились снова въ расколъ. По оффиціальнымъ свёдёніямъ показывалось единовърдевъ 251 обоего пола, но изъ нихъ половины не принадлежало къ единовърію. Церковь совствъ была пуста, при постщени ен въ воскресенье изследователемь: не более 10 человекь въ ней молилось. Шеломская же единовърческая церковь никъмъ почти не посъщалась» (Тамъ же, стр. 561-2, снес. стр. 641). Въ Саратовской губернии «единовърды открыто говорили, что они допустятъ православнаго епископа къ совершению литургии въ ихъ церкви, OTP OHN не имъютъ И не имъть никакихъ сношеній съ единовърческими монастырями и не будутъ никогда руководствоваться правилами 1800 г. Въ одномъ мъстъ сто человъкъ пали на кольни предъ изследователемъ и жаловались, что ихъ неправильно опубликовали единовфрцами, что они были и останутся старообрядцами. Въ другихъ мъстахъ церкви единовърческія не посъщались, а молитвенные раскольничьи домы наполнялись народомъ; многіе изъ единовърцевъ не исполняли христіанскихъ обязанностей, не ходили вовсе въ церковь, не призывали къ себъ священниковъ для исправленія требъ» (Тамъ же стр. 568). По словамъ другаго лица, обозръвавшаго Саратовскую губернію, единовёріе здёсь сначала шло довольно успъшно, но «вскоръ многіе изъ единовърцевъ стали совращаться въ прежнее заблуждение, объясняя, что изъявили желаніе неискренно и во избъжаніе преследованій духовнаго и гражданскаго начальства. Въ СЛВДЪ ЗА ТВИЪ СТАЛИ ПОСТУПАТЬ ВЪ МВСТНЫМЪ ВЛАСТЯМЪ

просьбы отъ многочисленныхъ единовърческихъ обществъ о довволеніи имъ снова обратиться въ расколу. Не получивъ по этимъ незаконнымъ просьбамъ удовлетворенія, одни изъ единовірцевь октрыто возвращались въ расколъ, другіе, оставаясь по наружному върными единовърію, исправляли духовныя требы у раскольническихъ поповъ и наставниковъ. Самое единовърческое духовенство не всегда было чуждо расколу. Одинъ единовърческій священникъ принялъ отъ бъглаго іеромонаха «исправу» и не допускаль благочиннаго въ обозрънію церкви. Въ другомъ приходъ единовърцы обращались къ бывшему у нихъ священнику за требами до тъхъ поръ, пона не убъдились, что онъ состояль въ зависимости отъ епархіальнаго архіерея и получаль отъ него муро; а когда узнали сверхъ того, что онъ не принялъ «исправы» отъ находившагося въ Самаръ бъглаго раскольническаго попа, то начали его чуждаться и жалобами своими вынудили у мъстнаго епископа опредъление въ нимъ другаго священника. Этотъ последній несогласіемъ своимъ принять предложенныя ему, потворствующія расколу, условія возбудиль негодованіе раскольниковъ (?), которые объявили, что не будутъ обращаться въ нему за требами. Только по убъжденію благочиннаго приняли этого священника, но за всёмъ тёмъ большая часть прихожанъ совершали требы у бъглыхъ половъ. Въ одномъ приходъ единовърческій священикъ только при помощи мъстнаго начальства получиль помъщение для себя и для совершения богослуженія, а прихожане его, за исключеніемъ 6 семействъ, отказались ходить къ нему и собирались на молитвы въ мнимому своему попу и помощнивамъ его. Эти прикожане объявили, что дели подписку на принятіе единовірія всябдствіе угрозъ окружнаго начальника и протојерел и что согласны принять священника линь въ такомъ случат, если онъ отречется отъ епископа и будеть состоять въ завъдываніи поанціи. Въ другомъ приходъ одинъ изъ двухъ единовърческихъ священииковъ судился за уклоненіе въ расколь, а другой, бывшій бітлымъ раскольничьниъ попомъ, согласился присоединиться къ единовърію изъ опесенія высынки оть мъста жительства, но съ 1843 по 1848 годъ ни разу не былъ въ единовърческой церкви, подъ предлогомъ разстроемнаго здоровья, а между тъмъ продолжалъ скрыто совершать требы раскольникамъ. Въ одномъ приходъ, состоявшемъ изъ 2,463 человъкъ, немногіе изъ прихожанъ прибъгали въ своему священияму за требами, больимя же часть относилась къ бъглымъ попамъ. Говорили, что и этотъ священникъ, желея сблизиться съ прихожанами, приняль исправу» (Тамъ же стр. 574-5).

Впрочемъ, Саратовская губернія, гдѣ единовѣрцы, вѣроятно, помня дѣйствія иргизскихъ монастырей, нодвергали своихъ священниковъ «исправѣ», была не единственною мѣстностію, гдѣ «сближеніе, или паче соединеніе» а по словамъ г. Субботина, единство, равенство, полное согласіе единовѣрцевъ съ цермовію православною основывалось на такихъ началахъ. Выли и другія губерніи, гдѣ единовѣрцы также исно ноказывали, въ какомъ единство находятся они съ церковію, отъ которой получаютъ «благословенное» священство. По свидѣтельству чиновника министерства внутрениихъ дѣлъ, обозрѣвавшаго Черниговскую губернію въ 1853 году, и въ этой губернію были едя-

новърческіе священням, которые, разумьется, по требованію прихожанъ и для угожденія имъ, принимали «исправу» отъ бъглыхъ раскольническихъ поповъ, какъ бы не довольствуясь рукоположеніемъ, полученнымъ въ церкви. А кто знаетъ, въ чемъ состоитъ эта «исправа», тотъ пойметъ, какъ смотръли на православную церковь лица, прибъгавшія къ такой мъръ. Этотъ взглядъ впрочемъ ясно выразился по одному случаю: когда въ носадъ Лужкахъ, при поднятіи на колокольню колокола, священникъ вышелъ по окончаніи литургіи съ св. водою для окропленія его, народъ, толпившійся возлъ церкви, при видъ священника съ св. водою, бросился въ разныя стороны, чтобы св. вода какъ нибудь не попала на котораго либо изъ нихъ (Тамъ же стр. 641).

Въ такомъ неправильномъ отношения къ церкви находилось большинство единовърцевъ до начала настоящаго царствованія. Нужно ли прибавлять, что и въ наши дни повторяется таже исторія? Года четыре тому назадъ въ посадъ С., П. губернін, отръщенъ быль отъ должности единовърческій священникъ, между прочимъ, за то, что въ теченіе нъсколькихъ лютъ не служилъ ни одной литургів, а все только объдницы, котя прихоженъ своихъ сжегодно отмъчалъ бывшими у исповъди и св. причастія. Когда на общемъ собраніи единовърцевъ въ ратушъ быль предложенъ вопросъ: кого они хотятъ избрать себъ во священняка, посладоваль отвать: «намъ некого не нужно, мы и къ N.-то никогда не ходили». Если этотъ отвътъ и несовсвиъ пріятенъ для лицъ, ратующихъ за право свободнаго перехода изъ православія въ единовъріе, за то совершенно ясенъ. «Въ

Петербургъ, пе словамъ г. Субботина, есть единевърческій священникъ, поставившій себъ задачей поддерживать сепаративныя стремленія единовірцевь и въ своихъ сочиненіяхъ (конечно не печатныхъ) доводящій до крайней уродливости странныя мечтанія объ устройствъ единовърческой церкви съ самостоятельною іерархіею». А по свидътельству издателя «Истины», извъстнаго ученика о. Павла прусскаго, -- Константина Голубова, въ Петербургъ есть единовърческій свящемникъ, который свое пребываніе въ единовъріи уподобляетъ пребыванію «въ помойной ямъ» и не только не заботится о присоединении къ единовърію старообрядцевь, напротивь старается отвлонять ихъ оть этого; и такой взгиядъ на единовъріе, по словамъ г. Голубова, раздёляють многіе единовёрцы («Истина» кн. 5, 1868 г. л. 32—40). Намъ недавно разсказываль одинь преосвященный, что, при обозрвнін нив едархіи, единовврцы пускали его въ свои храмы, но ни за что не соглашались позволить ему отслужить въ нихъ. Тоже явленіе замізчается и въ другихъ епархіяхъ. Наконецъ, что касается единовърцевъ Вятской губернін, то, какъ показываютъ имъющіеся у насъ подъ руками документы, и здъсь «чада единыя святыя, соборныя и апостольскія церквэтовривто тъмъ же духомъ нерасположения къ православію и православнымъ, какой замъчается въ единовърцахъ и другихъ губерній. Въ январъ 1868 года Вятскинъ епархіальнымъ начальствомъ было получено «на зависящее распоряжение» отношеніе исправляющаго должность Вятскаго губернатора следующаго содержанія: «проживающіе Сарапульскаго увада, мостовинской волости, деревни Борисовой, престыине Петръ Мочсеевъ Каменскихъ, съ прочими въ числъ 12 человъкъ, обратились въ начальнику губернін съ прошеніемъ о дозволенін ниъ пребывать въ расколъ поновской сенты, объясняя, что причиною уклоненія ихъ изъ единовірія, въ которомъ состоями они, считають протогерея саранульской единовърческой церкви Василія Шутова, такъ какъ онъ допускаетъ въ единоварческую церковь, во время служенія, православныхъ»; котя, по заявленію начальника губернін, протоісрей Шутовъ дъйствоваль благоразумно въ пользу единовърія и только «въ точности исполняль свои пастырскія обязанности, действуя въ духе сближенія единоверцевь съ православными». Еще интересные другой документь, полученный Витскимъ епархіальнымъ начальствомъ въ 1869 году, въ которомъ прихожане единовърческой церкви Омутнициаго завода, приговоромъ отъ 18 іюня 1869 года, просили епархіальное начальство вывесть отъ нихъ священия в Устюгова по твиъ, равнымъ образомъ, причинамъ, что омъ допустиль женъ своей и дочери ходить въ церковь въ нъмецкой одеждъ и молиться трехперстнымъ крестомъ н вообще позволять православнымь входить въ единовърческую церковь, принималь ихъ ко кресту, грамотныхъ допускаль на клиросъ и пъть и проч. (1)

<sup>(4)</sup> Чтобы понять симсиъ этихъ жалобъ со стороны единовърцевъ Вятской губернія, необходино припонить, что, не смогря на отказъ митрополита Платона московскить единовърцамъ въ правъ «недопускать на общія ихъ моленія знаменующихся тремя персты и прочія инъющихъ несогласія съ древним обыкновеніями», нынъ, при входъ въ маждый единовърческій храмъ, вывъшенъ на стънъ листъ, на которомъ «миръ, любовь и соединеніе» единовърцевъ съ православными выражены въ слъдующихъ словахъ: «въ Высочайме утвержденныхъ 27 октября 1800 года пунктахъ изображено (въ 5-мъ): не принуждать

Впрочемъ иы, кажется, беремъ на себя лишній трудъ, стараясь доказать, что единовъріе, по своему духу и направлению, не только не одно съ православіемъ, а напротивъ во многомъ сходится съ расколомъ Этого грустиаго факта не отвергаетъ и г. Субботинъ, говоря, что «большинство единовърцевъ считаеть единовёріе чёмъ-то отдельнымъ отъ православной церкви и сравнительно съ нимъ находитъ въ этой последней разныя несовершенства», другими словами: обряды, содержимые православною церковію, единовърцы считають неправильными до того, что изъ-за нихъ готовы отделяться отъ самой церкви и переходить въ расколъ, т. е. едва ли даже върятъ въ возможность спасенія при этихъ обрядахъ. Мы не беремся рашать здась, отъ чего большинство единовърщевъ находится въ такомъ фальшивомъ отношенін къ православной церкви, -- потому ли, что мысль, лежащая въ основании единовърія, выразилась, по словамъ Московскихъ въдомостей, въ полумъръ, которая, какъ и всякая полумера, заключаеть въ себе внутреннее противоръчіе и дишена сиды плодотворнаго дъйствія, или потому, что больщинство старообрядцевъ въ прежнее время присоединялось къ единовърію не по искреннему убъжденію, а въ следствіе

Христ. Чт. № 2. 1870.

старообрядцевъ (а почему же не единовърцевъ?) въ допущению на общія моленія знаменующихся тремя персты, брады бръющихъ и прочая дмівющихъ несогласія древнинь обычаямъ». Давно ли и на накомъ основаніи появился въ единовърческихъ церквахъ такой привъть православнымъ, мы не знаемъ; но знаемъ, что некоторые изъстарообрядцевъ, изъявляющихъ желаніе присоединиться въ единовърію—даже въ ближайщее въ намъ время, право. не пускать православныхъ въ единовърческіе храмы ставили условіемъ своего единенія съ церковію и получали это право отъ епархіальныхъ архіеревъв (свідън. о единов. церкв. л. 24 и 47 об.).

вибшнихъ давленій, и следовательно самое соединеніе ихъ съ церковію было не внутреннее, а, такъ сказать, механическое,---мы беремъ указанное явленіе просто, какъ факть, и на основаній его считаемъ себя въ правъ свазать следующее: въ Москвъ, гдъ во главъ современняго намъ единовърія стоять такія личности, какъ настоятель Никольскаго свътамя единовърческаго монастыря, о. Павелъ Прусскій и его ученики, и гдъ вообще, по увърению людей, знающихъ дело, единоверцы, за исключениемъ двухътрехъ семействъ, находятся въ правильномъ отношеніи къ церкви, -- понятны толки литературы о томъ, можеть ли быть дозволень переходь въ единовъріе лицамъ православнаго исповеданія; но тамъ, где единовъріе, по своему духу и направленію, стоить ближе къ расколу, чъмъ къ православію, дозволеніе подобнаго перехода только умножало бы число лицъ, находящихся вдали отъ цериви, а следовательно отъ истины и спасенія. Подобный порядокъ вещей едвали желателенъ.

Впрочемъ, ссылаясь на законъ и указывая на неправильное отношеніе къ церкви большинства единовърцевъ, какъ на причину того, почему законъ, нимало не противоръча себъ, запрещаетъ православнымъ переходить въ единовъріе, мы имъемъ въ виду въ этомъ случаъ крайность требованія Московскихъ въдомостей, желающихъ, чтобы «изчезъ самый вопросъ о переходъ изъ православія въ единовъріе», т. е. чтобы православные могли, безъ всякихъ ограниченій со стороны церкви, дълаться единовърцами, если того пожелаютъ. Что же касается частныхъ случаевъ, когда напр. изъявляютъ желаніе перейти въ единовъріе такія православныя лица, которыя только въ исповедныхъ росписяхъ значатся православными, а на самомъ дълъ принадлежатъ къ расколу, то нельзя не сезнаться, что могуть быть обстоятельства, когда дозволеніе такимъ лицамъ принять единовъріе будеть единственнымъ средствомъ къ удержанію ихъ въ союзь съ церковію; только, по закону и по долгу правды, такое дозводение можетъ быть дано не прежде, какъ послъ самаго тщательнаго разопадованія о внутреншемь расположению просителя, т. е. о степени его холодности и къ церкви и преданности старообрядству, и послъ увъщаній-быть твердымъ въ православіи, и не иначе, какъ съ разръшенія св. сунода, который, какъ мы уже видъли выше, не даетъ епархіальнымъ архіереямъ права сажимъ разръщать присоединение къ единовърію уклонившихся въ расколъ.

(Окончаніе впредь)

## отвъты изъ голландии

НА ПАПСКОЕ НРИГЛАШЕНИЕ ПРОТЕСТАНТОВЪ И ДРУГИХЪ ИЕ-КАТОЛИКОВЪ КЪ РИМСКОМУ, ТАКЪ НАЗВАННОМУ ВСЕЛЕН-СКОМУ, СОБОРУ (\*).

Когда сдълалось извъстнымъ въ Голдандіи знаменитое посланіе папы Пія ІХ, приглашавшаго протестантовъ и всъхъ не католиковъ прибыть на Римскій соборъ и покориться его власти, общее мивніе нан-

Утректскій католическій архіопископъ, предъ своинъ отъва-

<sup>(\*)</sup> Воззваніе римскаго первосвященника по всёмъ не католикамъ и настоящій его соборъ въ средоточін католіцизма привель въ немалос движеніе духовенство Голландской церкви, изстари одной изъ самыхъ сильныхъ, и ревностныхъ поборницъ протестантизма. Представители и вожди ея съ безпокойствомъ замвчаютъ, что католицизмъ, падал и теряя прежній свой блескъ въ странахъ накогда намболъе ему преданныхъ: въ Италіи, Австріи и Испаніи, съ каждымъ днемъ болве распространяется и украплиется на протестанской почва Англін, Пруссін и Голландін. Католики последней, составляющіе не съ большимъ третью часть всего голландскаго народонаселенія, способствують обогащению папской казны своими пожертвованиями сравнительно болве, чвиъ многія совершенно католическія страны. Самое большее число и самыхъ преданныхъ и върныхъ папъ Зуавовъ посылаетъ ему Голландія; и возвращаясь на родину украшенные папскимъ отличіемъ «за въру и храбрость», они прославляютъ святаго отца и воспламеняютъ ревность въ голландской натолической молодежи, которая стремится въ Римъ толими на защиту колеблющейся мірской власти главы западной церкви.

болье авторитетной части духовной прессы въ Голландіи было то, что было бы слишкомъ много чести отвъчать на это приглашеніе, и благоразумные всего отнести протестантамъ все это апостольское посланіе къ наивнымъ курьёзамъ нашего въка, — и слово наменый едва ли не было самое мягкое, какое можно было употребить объ этомъ продукта Римской Куріи.

Между темъ вышло не такъ. Несколько голосовъ изъ среды Голландской реформатской церкви отозвалось на приглашение папы, и некоторые съ такою энертиею и силою, которая должна была удивить Пія ІХ, едва ли ожидавшаго серьезнаго ответа на свое посланіе.

домъ въ Римъ, въ окружномъ посланіи къ натолическому духовенству объявиль, что отправляется въ столицу католицизма съ большинь страхонь, что, если бы спросили его мизнія, онь не даль бы совята созывать соборь, но прибавиль: «такь накь онь уже созванъ, то мы съ покорностію подчинимся всему, что опредълить соборъ относительно въры, нравственнести и дисциплины». Голландскіе протестанты опасаются, что католицизмъ и теперь уже сильный, и въ релегіозномъ и въ политическомъ отношеніи, найдетъ въ соборв новую силу, энергію и сивлость. Въ виду этой опасности, протестантскіе пропов'ядники города Гаги отврыли конференців, на которыхъ предположено раскрыть и опровергнуть заблуждения и злоупотребленія папской церкви, изложить и утнердить начала и основанія протестантизна и возбудить из нему ревиость въ настоящемъ голландскомъ поколенін примъромъ его предковъ, жертвовавшихъ. для него достояніемъ и жизнію. «Два великія явленія занимають те верь просвищенную Европу, говорить авторъ перваго поученія, произнесениато по этому случаю: одно, въ области матеріальной, раз\_ двляя двъ части свъта, въ тоже время соединяетъ два моря, и отврываеть новые пути для торговли и для сообщенія между народами; другое, вызванное властію духовно-политическою, представляя соединеніе разовинняго, грозить большихь разубленіемъ пристівнству и человъчеству. Это воинскій станъ, собранный для смотра в ученья, въ виду предстоящей великой битвы. Это вожди духовной рати, совванные со всихъ частей свить на военный совить предъ рашительнымъ сраженіемъ. Такъ древній Римъ водиль накогда на войну свои когорты, съ строжайшею дисциплиною и подъ наТаково преимущественно отвътное письмо нъсколькихъ богослововъ университетскито города Гронингена: «Viro illustri, praeclaro, venerabili, Pio nono, Episcopo Romano, s. p. d. Theologi aliquot Groningani». Замъчательное по относительной кратности, силъ и независимости языка, оно заслуживаетъ быть переданнымъ вполнъ, и прилагается въ переводъ, въ комцъ послъ двухъ другихъ, коихъ предлагается вдъсь кратво одно содержаніе.

1) Открытое объявление нидерландских религовных обществъ: «Благосостояние, Единство, Вспомоществование и Филактерион»—написано въ дукъ спо-

чальствомъ одного, неограниченною властію облеченнаго, полководца. Ето же непріятели, съ которыми настоящій Римъ собирастся ратовать? Если бы дело шло, говорить проповедникь, толькоо противнивахъ свътской власти Папы, то протестанты тольке пожалья бы престарываго царя-священияма, особенно же тыхъ свонаъ соотечественниковъ и иноземцевъ, которые котятъ достоявіемъ и кровію поддержать колеблющійся престоль его. Если бы нужно было вступить въ открытую христіанскую борьбу, съ духовнымъ кечемъ Слова Божія въ рукахъ, противъ неварія и Христо-отступничества, противъ служенія грёху и боготворенія натеріи, то они, какъсоюзники--- хотя и подъ знаменемъ Евангелія, а не Папы,---приняли бы сторону своихъ католическихъ собратьевъ, чтобы вийстй съ ними стать грудью за единаго первосвященнята и въчнаго царя. Но увы! и противъ насъ,--и противъ насъ болве, чвиъ противъ пого либо, противь нашего исповъданія, противь реформатской върм, какъ за три вака предъ симъ въ Тріента, соващевается теперь новый соватъ въ Римъ. Вотъ поводъ, который Римскій соборъ подаетъ из открывасныть имив экстренными собраніями. Не спорить, не нападать мотикъ им, а защитить, сохранцть и утвердить для насъ и нашихъ дътей то, что первые христівне (?) и тысячи мучениковъ реформацін исповадали и запечатавли, кана впостольское благовастіе».

Эти защитительных поученія, вызванных Рямскимъ соборомъ не въ одной Гагв, а и въ другихъ многолюдныхъ городахъ Голландіи, встръчены публикою съ большимъ сочувствіемъ и принесуть ей бестсомивнія больше польки, чамъ отватимя письма на посмовіє Памы, на которос лучшинъ отватомъ, по общему кизнію, было биг — молчаніє. — Асти. койномъ, достойномъ и важномъ, и нигдѣ не теряетъ изъ вида, что служитъ отвѣтомъ на вѣжливое приглашеніе старца, котораго многіе милліоны считаютъ главою своего вѣроисповѣданія.

Сказавъ нъсколько словъ о предстоящемъ соборъ и выразивъ опасеніе, что и это собраніе представителей римской церкви, подобно своимъ преднественникамъ, вместо того, чтобы способствовать славе Вожіей и спасенію душь человіческихь, только сокаменитъ» церковь въ принятыхъ ею и устарълыхъ формахъ, объявление переходить къ самому приглашенію и отвічаеть на него: «мы протестанты и не престанемъ протестовать». Одно за другимъ излагаются основанія этого продолжающагося протеста; но протестантскія общества, говорить объявленіе, не имъють надобности, вий цапскаго приглашенія, искать основаній невозможности возсоединенія съ римскимъ первосвищенникомъ и признація его виссти надъ собою. Небольшая желчность проглядываеть, какъ и неизбъжно, въ томъ мъстъ объявления, гдъ оно разбираетъ слова напскаго приглашенія о смутахъ, безпоряднахъ и треволненіяхъ. Объявленіе спрашиваетъ, въ вакихъ странахъ всё эти бедствія свиреиствують съ наибольшею силою?-и отвёть на этоть вопросъ очень не лестень для святаго отца.

Указавъ на засущотребленія римской церкви, объявленіе въ заключеніе говорить: «Это видъли, объетомъ скорбъли наши предки, и оставили церковь римскую, дававшую своимъ дътямъ намни вибсто хлъба, предпочитая терпъть, въ продоженіи многихъ, многихъ лъть, тягчайшія гоменія, чъмъ возвратиться въ Вавилонъ своего времени. Мы повториемъ ихъ

протесть. При всёхъ перемёнахъ, происшедшихъ во кругъ насъ, въ теченіе трехъ вёковъ, увы! Римъ останся неизмённо тотъ же, что и былъ. Подъ гибельнымъ вліяніемъ ісауитовъ, онъ больше и больше удалялся отъ истины, погружался глубже и глубже въ разныя суевёрія и съ каждымъ днемъ дерзновеннёе попиралъ важнёйшія и святёйшія права и интересы человічества. Мы помнижъ, какъ настоящій папа еще въ 1864 году осудилъ весь образованный міръ и своимъ поп розвитив навсегда отрізалъ себъ путь нъ обращенію. Еще одинъ шатъ, и разрывъ между Римомъ и міромъ — совершенный, и церковь, нівсогда цвітущая и сильная, изгладитъ послівдніе слёды своего происхожденія и вліянія.

«Посему мы отказываемся возвратиться въ римскую церковь. Влагодареніе Богу, — имъя возможность
высказать открыто этотъ отказъ, не подвергансь никакой опасности, мы готовы повторить его и тогда,
когда бы случилось, что римская церковь взяла бы
опять, на нъкоторое время, верхъ въ нашей части
свъта или въ нашемъ отечествъ. А мы считаемъ это
возможнымъ, пока по мъстамъ и между протестанттами господствуютъ начала, показывающія ихъ римспое происхожденіе, — начала, которыя благопріятствуютъ клерикальному властолюбію, угрожаютъ свободъ совъсти и витиія религіозныя формы ставятъ
выше въры сердца».

2) «Письмо ка папь Пію ІХ, ва отвъта на его посланіе ко встых не католикама, Франциска Вальтера Смитса, пастора пидерландско-реформатской церкви ва приморскома вородь Гелефутслюись». (Epistola ad Papam Pium nonum, scripta ad respondendum

literis Ejus, missis ad omnes non Romano-Catholicos, a F. G. Smits, Past. Eccl. Ref. Neerl. in urbe maritima Hellevoetsluis).

Не васансь вопроса, въ какой степени прилично и полезно одному человъку отвъчать на посланіе главы римской церкви ко всемъ отвергающимъ его власть, нельзя не сказать, что это письмо заслуживаеть вниманія всёхь, интересующихся произведеніями, вызванными, со стороны протестантовъ, папскимъсоборомъ. Авторъ излагаетъ съ большою подробностію главивищія возраженія, какія протестантизмъ противопоставляль и противопоставляеть папизму; но въ то же время съ смиреніемъ и откровенностію указываеть на многочисленные недостатки, односторонности и бользненныя явленія въ протестантской церкви. Въ письмъ нътъ ни мальйщихъ следовъ желчности и нетерпимости; напротивъ, отъ начала до конца, оно пронивнуто духомъ терпимости и мира. Исходною точкою письма служить столь прослевляемое ватоликами единство римской церкви. Можно подумать, что авторъ будеть отвергать это гордое мивніе напистовъ о своей церкви и указывать на замъчаемыя въ ней въ наше время разделенія и разногласія. Ничего не бывало. Сочинитель доказываеть, что римская церковь оставила первобытную единичность и простоту и сделалась сложною, двойною, даже тройною, потому что, воздавая божеское поклонение Вогу и Імсусу Христу, простираеть до боготворенія честь, воздаваемую Дэвъ Марін; промъ Царя-Вога Отда на небъ, имъетъ еще царя-папу, святаго отца на вемль. Указывая на прямыя и неизбъяныя посаваствія, вытекающія явь новаго католическаго дог-

ната безпорочнаго зачатія пресвятой Матери Божіей, авторъ между прочимъ говоритъ, что въ такомъ случав она скорбъла, страдала и умерла не ва свои грвин, которыхъ у нея не было, а за чалин; следовательно Она, наша Спасительница, равна во всемъ нашему Спасителю Інсусу Христу, и дело спасенія нашего принадлежить ей столько же, сколько и ея Сыну. Сочинитель неходить двойственность и въ та-**ИНСТВАХЪ КАТОЛИЧЕСКОЙ ЦЕРКВИ, ВПРОЧЕМЪ СЪ НЪКОТО**рою основательностію только въ Евхаристіи и Елеосвящении. «Духовными, говорить онъ, причащение принимается подъ обоими видами; мірянамъ преподвется оно подъ однимъ видомъ. Не двойственность ин это? говорить онъ. И далже. По приняти мірянами муропомазанія, священникъ преподаеть имъ клібов и вино, тело и кровь Спасителя. Равнымъ образомъ, когда мірянинъ находится при смерти, его напутствують причащениемъ тъла и крови Інсуса Христа, пость Елеосвященія. И такъ всякій мірянинь два раза причищается подъ обоими видами, въ другихъ случаяхъ-только подъ однимъ, а духовные всегда пріобщаются тъга и крови Христовой. Но пойдемъ далве. Мірянинъ только кажется умирающимъ, и однакожъ принимаетъ причащение подъ обоими видами, равнымъ образомъ совершается надъ нимъ и последнее помазаніе (Елеопомазаніе). Но онъ воздвигается отъ болъзни, и чрезъ пъсколько мъсяцевъ или лътъ опять вабольваеть, такъ что его считають въ опасности смерти, а онъ опять выгдоравляваеть. Такимъ обравомъ онъ не дважды, а три, четыре, пять разъ и бояве можеть причащаться подъ обония видами, и столько же разъ можетъ быть совершено надъ жинъ

таниство, поторое однавожъ называется послъднимъ, таниство последняго помазанія. Если, — какъ и очевидно, --- церновь римсивя, относительно этого тамиства, основывается на словахъ Ап. Іанова (г. 14, 15); то върно понимаетъ ихъ, право учитъ и дъйствуетъ церковь греческая, а римская заблуждается, равно какъ и реформатская. Ибо это обрядъ (ceremonia) нстивно церковный, сабдовательно не такое дъйствіе, которое, какъ хотятъ новъйшіе богословы, совершадось только медипо-пресвитерами того времени, а тавое, которое должно быть совершаемо «молящимися н върующими» пресвитерами всъхъ временъ, и оставленное реформатскою церковію по причинъ ся невърія. Обрядъ установленъ для сохраненія и исцілонія больных тяжимъ недугомъ, а не для умирающихъ. Повторять его для исціленія больнаго-діло святое; повторять какъ последнее такиство-есть профанація святаго двла и противорвчіе».

Но, возставая такими образомы противы недостатка единства и последовательности вы действіяхы римской цериви, авторы чувствуеть, что не можеть увернуться оты вопроса со стороны католиковы: а у васы
то самилы что? А протестантская церновы идеть ли
правымы путемы? Жалобнымы «нёты» отвёчаеть авторы
на этоты вопросы, который самы себё задалы, — и
описываеть панё всё религіозныя партіи, всё секты,
направленія и раздёленія вы протестантской церкви,
высказывая горыкое неудовольствіе на соскояніе христіанства вы своемы отечествё и жа образы избранія
членовы синода Нидерландской церкви и выставляя
необходимость ся преобразованія вы догматическомы,
литургическомы и церковно-кановическомы отношеній.

Принадлежа, очевидно, къ такъ называемой конфессіональной партіи, то есть строго державшейся исповъданія въры Нидерландско-реформатской церкви, авторъ особенно возстаеть протявъ совершенія многими изъ своихъ собратьевъ неологовъ таниства прещенія во имя одного Отца-тварей, или во имя въры, надежды и любви, - и требуетъ, чтобы христіанское воспитание дътей было введено въ общественныя училища, изъ которыхъ оно теперь изгнано. Въ дълъ христіанскаго воспитанія юношества онъ одобряеть распоряженія католической церкви своего отечества, но потомъ, въ особомъ примъчаніи, береть отчасти слова свои назадъ, -- узнавши, что въ католическихъ школахъ внушаютъ дътямъ дурныя повятія о принцъ Вильгельмъ Молчаливомъ (особенно уважаемомъ голландцами, какъ основатель ихъ національной независимости, род. 1533, ум. 1584 г.), а превозносять, какъ человъка честнаго и благочестиваго, его убійцу, фанатика католика, подкупленнаго католиками. Это приводить автора въ негодованіе, ибо, говорить онъ, какъ народу израильскому дано было племя Давидово дин снабженія его царями, такъ темъ же Вогомъ дарованъ Голландім родъ принцевъ Оранскихъ, и никто не можетъ безнаказанно поднимать руку на помазанниковъ Вожінхъ. Это негодованіе автора представляется не много намвнымъ: развъ ему неизвъстно напередъ, что отъ ультрамонтанскаго воспитанія другаго и ожидать нельзя? Для желамнаго возсоединенія съ римскою церковію, авторъ увіщеваеть папу оспавить светскую власть, заблужденія въ ученім и злоупотребленія, ненужныя прибавленія во вившнемъ богопочтенін; а своихъ единовірцевъ приглашаетъ

ввести другой образъ церковнаго управленія, надлежащее совершение такиствъ и священныхъ обрядовъ и болье торжественное богослужение,--- не папское, а временъ апостольскихъ, -- между прочинъ колънопревлоненіе, нечестиво и вопреви первобытной церкви оставленное въроисповъданіемъ протестантскимъ. «Гдъ же въ наше время церковь истинно христіанская»? спрашиваетъ авторъ письма, — и отвъчаетъ: «какъ церковь внутренняя, она находится въ совъстяхъ людей, какъ церковь вифшияя jam diu mortua est et sepulta. Quia vero Iesus Salvator Ecclesiae pro peccatis ecclesiasticis quoque mortem passus est in cruce et sacrificium expiatorium obtulit, cum Iesu Ecclesia resur get, et quidem die solis ut ille, id est opere clericorum verorum, imprimis die solis peragendo! Initia beatae illius resurrectionis jam ubique conspiciuntur, motus incipit inter ossa mortuorum, vitam futuram annuntians; jam redeunt nervi et caro et-cutis, res igitur externae quibus Ecclesiae opus est antequam Spiritum, vitam internam, accipere possit, quae omnia per prophetismum efficiuntur, et quam sine ullo dubio sequetur unitas duarum mojorum Ecclesiae partium (Romano-Catholicae et Reformatae) ut ex Ezechiëlis libri capite tricesimo septimo claro liquet. Ita etiam Spiritus ille ingemiscens per prophetas dicit; Veni igitur, Domine Iesu! - Такъ призываетъ Его вся церковь, Его невъста, призываютъ ея служители и благочестивые міряне, въ католической и протестантской церкви; призываешь Его и ты, благочестивый Пій; будеть призывать и вселенскій соборъ, тобою созванный,и не вотще, ибо Онъ отвъчаетъ: се гряду скоро. Но Онъ придетъ какъ тать въ нощи. Церковь должна

быть готова принять Ето. И такъ последуй Пій, и въ разсужденіи собора, совету благочестиваго Енивевіаста: Вся влика аще обрящеть рука теоя сотворити, яко же сила теоя, сотвори: ване (помии, что ты семидесятильтній старець!) зама насть сотвореніе и помишленіе и разума и мудрость во ада, амо же ты идеши тамо.

3) «Отвът гронингенских богословов писанъ профессоромъ богословского факультета при гронингенскомъ университетъ, Гофстеде де Гротомъ. Одинъ католическій критикъ этого письма находить, что оно явилось какимъ-то таинственнымъ образомъ, и подписано не многими лицами, въ числъ которыхъ есть не очень важныя. Авторъ отвъчаетъ на первое: что письмо казалось ему слишкомъ краткимъ, чтобы пускать его въ продажу; носему экземпляры онаго были посланы только къ подписавшимся къ этому отвъту и другимъ важнымъ лицамъ, равно какъ и въ редак-, ціи журналовъ голландскихъ и иностранныхъ, съ просьбою помъстить его на латинскомъ или мъстномъ языкъ, если ими напечатано приглашение папы. Касательно малочисленности подписавшихся къ письму лицъ профессоръ замъчаетъ; что онъ посылалъ его для подписи богословамъ Гронингена и Левардена и предложиль случайно встрыченнымь сельскимь пасторамъ». Если бы мы хотвли большаго числа подписей, мы разослали бы письмо но всей Голландін; но мы не нашли это нужнымъ. Говоря прямо: такихъ хлопотъ и такой чести не заслуживало посланіе папы, очень сладкоръчивое, правда, но совершенно пустое, бездоназательное и показывающее въ авторъ совершенное незнаніе діла. Что нівпоторые отказали въ

нодписм, нисколько неудивительно. Однимъ не нравилось одно выраженіе, другимъ—другое. Мы, евангелическіе богословы, любимъ свободу и самостоятельность, иногда и чрезъ міру».

Миния критиковь объ отвыть громингенских богослововь не одинаковы: одни находять его слишкомъ рызвимь, другіе слишкомъ мягкимь. По поводу этого авторь письма издаль особую брошюру, въ которой старается показать, что и у католиковь и у протестантовь истина смышана съ заблужденіемъ и что первые могуть многому учиться у послыднихь, которые, въ свою очередь, многое должны изъ католической церкви ввести въ свою собственную протестантскую.—Вотъ это письмо въ переводь:

Отвать Гронингенских богослововь на приглашеніе папы на римскій, такъ названный, вселенскій Соборь.

Мужу именитому, славному, досточтимому, Пію ІХ, епископу римскому

Отъ нъсколькихъ Громингенскихъ богослововъ. И до насъ, евангелическихъ богослововъ города Гронингена и блимайшихъ къ нему мъстъ, въ коромевствъ Нидерландскомъ, дошло твое, досточтимый мужъ, любезное посланіе, отъ 8-го сентября 1868 года, которымъ усердивище приглашаещь христіанъ, именующихся протестантами, прибыть на вселенскій Соборь, имъющій открыться подъ твоимъ предсъдательствомъ въ Римъ, 8-го декабря 1869 года, и подчимиться сему Собору и тебъ. Находя невозможнымъ послъдовать твоему приглашемію, снитаемъ согласнымъ съ руководящими тебя и насъ побуждеміями

истины и любви пратко объяснить тебё самому, почему мы должны не только отвергнуть твои любезнодружественныя увёщанія, но и обнародовать это, тебё адресованное письмо наше, дабы весь мірь христіанскій зналь, какая преграда доселё отдёляеть нась оть тебя.

Препятствіе, возбраняющее намъ соединиться сътобою, только одно, но очень важное — то, что мы богословы евангелическіе, всею душею преданные Евангелію твоего и нашего Господа Імсуса Христа, и потому не можемъ послёдовать твоимъ требованіямъ и опредёленіямъ римско-католической церкви, какъ во многихъ отношеніяхъ совершенно противнымъ самому божественному Евангелію, а должны протестовать противъ нихъ.

Впрочемъ не принимай, высокочтимый мужъ, эти, съ глубокою скорбію высказанныя нами, слова такъ, какъ будто бы мы не признавали въ тебъ многихъ и высолихъ добродътелей истинно христіанскихъ. Напротивъ, мы совершенно признаемъ ихъ. Не понимай ихъ и такъ, какъ будто бы мы не цвинии многаго, истинно-христівнского въ той церкви, которой ты глава. Съ радостію усматриваемъ это, и потому даемъ твоей деркви во вселенской церкви нашего божественнаго Господа высокое мъсто. Потому что древній Римъ христіанскій во многихъ отношеніяхъ оказаль роду человъческому очень важныя заслуги, во многомъ оказываеть ихъ и новый Римъ. Мы знаемъ въ церкви твоей, - скажемъ теперь только объ этомъ, - многихъ благочестивыхъ и ученыхъ мужей, изъ писалій коихъ почерпаемъ ученіе и пищу для нашего благочестія, наприм. Фенелона и Сайлера, которые говорять и по

смерти. Много и въ отечествъ нашемъ гражданъ принадлежащихъ къ твоей церкви, съ которыми мы живемъ не только въ миръ, но и въ дружбъ.

Равнымъ образомъ, просимъ тебя, не понимай сужденіе наше о твоей церкви и тажъ, канъ будто бы мы считали нашу евангелическую церковь свободною отъ всякихъ недостатковъ и заблужденій, и кристіанъ ея—народомъ, какъ говорить Апостолъ (Тит. 11, 14), избавленнымъ отъ всякаго беззаконія, пріятнымъ Вогу, ревностнымъ къ добрымъ дёламъ. Ибо мы видимъ въ нашей церкви и въ насъ самихъ много пятенъ; еще больше ихъ видитъ Святвйшій Господь, искупившій насъ Своею кровію.

Мы желаемъ, чтобы ты такъ понималь наше мивніе: церковь наша, хотя и нечистая, далеко не такъ нечиста, какъ твоя, и какія бы ни были въ ней пятна, начала, на которыхъ она! основываетъ свое исповъданіе, гораздо лучше тъхъ, на которыхъ утверждается твоя церковь, величающая себя церковію вселенокою или католическою.

Позволь намъ, истинолюбивый мужъ, кратко доказать эту мысль, дабы ты, если мы заблуждаемъ,
обличиль насъ въ заблужденіи, а если говоримъ истину, чтобы ты созналь свое заблужденіе и обратился на путь правды. Дозволь намъ это, досточтимый отецъ, ибо мы видимъ, что ты въ совершенномъ
невъденіи о существенномъ характеръ нашей церкви,
не знаешь почему мы отказываемся подчиниться тебъ.
Ты вовсе не стараешься опровергнуть наше мнѣніе о
твоей церкви, а кажется, просто думаешь, что мы,
по одному высокомърію и упорству, не признаемъ
тебя главою всей церкви. Совсѣмъ нѣтъ! Къ намъ
христ. Чт. № 2. 1870.

имъетъ полное привънсніе твое знаменитоє: Non possumus. Мы не можемъ, познавши божественную истину Евангелія, слъдовать заблужденію Римской церкви. Мы не протестуемъ только (отрицательно) противъ человъческаго авторитета въ религіи, но дълаемъ это потому, что покорились (положительно) божественному Евангелію (1).

Оноло трехъ съ половиною столътій тому назадъ, въ этомъ самомъ городъ Гронингенъ, въ доминиканскомъ монастыръ, происходило преніе между богословами о власти и законныхъ правахъ римскаго папы. Тогда были доказываемы, между прочимъ, слъдующія положенія:

«Если папа отпадеть отъ въры, окъ подлежить нашему суду и наказанію, а отнюдь не имъетъ какой нибудь власти надъ нами.

«Апостоламъ было заповъдано возвъщать не свое, а Інсусъ-Христово Евангеліе. Такъ Апостолъ Павелъ вездъ ясно говоритъ, что онъ дълаетъ дъло Христово и Его Евангеліе проповъдуетъ: «Минь вепърено благо-въсстие», говоритъ онъ (Галат. II. 7); «не себя про-повыдуемъ, но Христа Іисуса Господа» (2 Кор. IV. 5); «я избранъ къ благовъстию Божію» (Рим. 1. 1). Равнымъ образомъ, чтобы утвердитъ свое вліяніе на Галатовъ, онъ увърнетъ ихъ, что возвъщаетъ имъ не свое Евангеліе, не изобрътенія и преданія человъческія, а благовъстіе Божіе, принятое имъ чрезъ откровеніе Інсуса Христа.

«Когда папы приказывають то, что повелья

<sup>(4)</sup> Non modo protestamur (negative) contra auctoritatem in religione humanam, sed hoc agimus quia nos subjecimus (positive) Evangelio Divino.

Інсусъ Христосъ, имъ должно повиноваться какъ самому Христу.

«Невозволительно никакому, хотя бы самому отличному живою церкви, предписывать что либо вопреви писаніямъ каноническимъ.

«Законъ евангельскій есть законъ свободы, по которому мы не должны никому начёмъ, кроме взаимной любии. Евангеліе есть не иное что, какъ свобода.

«Если бы римскій первосвященних установиль таків праздники, которые бы пастыри Гронингенской цериви нашли вредными для ихъ прихода, то они въ правъ, вопреки предписаніямъ римскаго первосвященника, отмънить праздничные дни, которые, по ихъ убъжденію, служать къ гибели ихъ стада. Не римскому папъ поручены твои овцы, ты поставленъ надъ ними пастыремъ, иначе для всего христіанскаго міра было бы достаточно одного пастыря. Гронингенскіе пастыри въ правъ измънять опредъленія римскаго нервосвященима.

«Не папа римскій, а Христосъ есть глава Своей церкви Ес. V. 23».

Воть положенія, которыя были обсуждаемы и занищаемы въ нашемъ городѣ Гронингенѣ, въ 1523 году, какъ видно изъ повѣствованія объ этомъ богословскомъ словопреніи, изданнаго въ свѣтъ въ томъ же году и потомъ нѣсколько разъ перепечатаннаго.

Итакъ видишь, высокочтимый мужъ, что предки наши еще за 345 дътъ до насъ ссыдались на каноническія писанія, на содержащееся въ нихъ Евангеліе и на Іисуса Христа, Котораго это Евангеліе возвъщаеть, и что, основываясь на этомъ авторитетъ,
они объявляли себя ни сколько не обязанными испол-

нять предписанія римскихъ епископовъ, какъ пастырей римской, а не гронингенской церкви.

Но втотъ взглядъ на дъло религіи не иринадлежалъ одному нашему городу, а всему нашему отечеству и не только съ теченіемъ въковъ не ослабълъ, но напротивъ гораздо болъе утвердился, потому что по мъръ того какъ восходило и поднималось выше и выше солнце Евангелія, при свътъ его, голландскому народу становилось яснъе и ясиъе, что власть римскаго первосвященника, которой онъ хочетъ подчинить всю церковь, есть не иное что, какъ похищеніе, и что надлежащія границы ея—стъны и предмъстія Рима, а не предълы христіанскаго міра.

Посему, признавая не тебя, а одного Інсуса Христіста дарованнымъ отъ Бога пастыремъ всей Христіанской церкви (1 Петр. V. 4. Евр. XIII. 20), мы
не можемъ никоимъ образомъ исполнять твоихъ опредъленій, а можемъ слушаться только гласа пастыря
добраго, Единороднаго Сына Божія, Который положилъ свою душу за овецъ, Котораго мы познали, голоса Коего слушаемся и будемъ всегда слушаться,
бъгая отъ чужаго голоса, котораго не знаемъ (loaн.
X, II. 14. 16); тебъ же говоримъ съ святымъ Петромъ: «Суди, справедливо ли предз Богомз слушать
тебя болъе, нежели Бога». (Дъян. IV. 19).

Вотъ сущность дъла, вотъ начало (principium), вотъ основаніе, почему мы не принимаемъ твоего дружелюбнаго приглашенія: не тебя, а Інсуса Христа мы признаемъ Божественнымъ Пастыремъ всей Церкви; а тебя тогда только слушаемъ, когда ты возвъщаемъ истинное Евангеліе Інсуса; Інсуса слушаемъ всегда.

Руководствуясь этимъ правиломъ, при изследованіи истины въ вере христіанской, мы хотя находимъ въ той части церкви, которая признаетъ тебя пастыремъ и отцомъ, много похвальнаго, въ чемъ и сознаемся охотно, видимъ въ ней не мало такихъ хорошихъ вещей, которыхъ у насъ нетъ, которыя мы желаемъ заимствовать изъ твоей церковной семьи и ввести въ нашу (1), мо замечаемъ однакожъ въ церкви римской много жалкихъ злоупотребленій и пагубныхъ заблужденій, которыя находятся въ явномъ противоречіи съ яснымъ ученіемъ Евангелія Іисусова.

Укажемъ на нъкоторыя. Въ церкви твоей (ибо объ ней, а не о тебъ ръчь):

1) Не распространяется между всеми людьми Святое Писаніе, изъ которого бы всякій христіанинъ самъ по собе, даже мірянинъ, могъ почерпать евангельскую истину; напротивъ въ мей все делается для воспрепятствованія распространенію библіп, тогда

<sup>(1)</sup> Въ отвътъ на возражения противъ этого письма, сочинитель онаго, проессеоръ Гоестеде де Гротъ, говоритъ католическому пастору Гейнену: «Римско-католическіе христівне иміють преимущество предъ евангелическими въ томъ, что твердо въруютъ, что Христосъ основалъ церковь и что церковь необходима; потому что чтеніе библін всякить для себя самого, и руковедство Св. Духа, даруеное будто бы всякому благонам вренному читателю библін, какъ многіе утверждаютъникогда не могли бы сохранить христіанство на земли. Слабая сто, рона Лютера была та, что онъ не уразумълъ существа и необходимости церкви, и отъ этого невърнаго взгляда на дъло произошли, для евангелической церкви, безчисленныя вредныя последствія. Безунно утверждеть, что Христосъ не основаль и не хотель основать церкви, и что существо христіанства должно находить въ свободъ и самостоятельности каждаго человака. Христосъ основалъ царство, собрамъ стадо, составияъ семью, въ которыхъ Онъ царь, пастырь первородный братъ». Въ другомъ маста сочинитель нисьма рекомендуетъ евангелическимъ христіанамъ подражать католикамъ въ усердновъ хожденія въ церковь, въ привязанности къ своей въръ, въ готовности не всякимъ жертванъ. - Перес.

накъ Іисусъ Христосъ и Его Апостолы хотвли, чтобы Священное Писаліе было отпрыто и доступно для всъхъ. Лук. IV, 17. Дъян. XVII, 11. Кол. IV, 16. Сол. V, 27.

- 2) Господствуеть ісрархія деспотическая, въ поторой міряне подчинены пастырямь, пастыри-епископамъ, монахи-отцамъ провиндіаламъ, последніеотцу генералу, наконецъ какъ епископы, такъ и отцы-генералы повинуются римскому папъ, въ поторой, то есть, люди состоять у людей въ слепомъ повиновеніи, считаемомъ высшею добродътелію, какъ будто бы они были скорве воины царства земнаго, чъмъ проповъдники Царства Небеснаго, повинующеся одному Христу, между тъмъ канъ Евангеліе воспрещаеть такое правление и требуеть, что бы всв христіане сами разсуждали и изследывали (Мат. XVIII, 1-10. XXIII, 8-12. Jyr. XXII, 24-27. Ioan. XIII, 1-17. XV, 15. 1 Kop. X, 15. Par. V, 1. Cor. V, 21); и самъ Петръ, преемникомъ коего ты себя навываемь, совершенно отвергаеть такое ісрархическое властолюбіе (1 Петр. V, 1-5.), и почитаніе, которое ты позволяещь воздавать тебъ, онъ отказывается принять для себя (Дъян. Х. 25, 26).
- 3) Замвиается жестоковыйное упорство (принуждены сказать правду), съ которымъ твоя церковь противится Духу Божію, желающему ее исправить. Какъ древній Изранль преслідоваль носланныхъ отъ Бога пророковъ, такъ твоя курія гнала пророковъ, которыхъ Богъ посылаль для очищенія развращенныхъ нравовъ и искаженнато ученія; гнала Вальденсовъ, Виклефа, Гуса, Савонаролу; извергла изъ своего общенія Лютера, мужа воздвигнутаго Богомъ для

возстановленія Христова Евангелія въ Церкви Христовой и для изведенія христіанъ изъ гроба тапъ называемыхъ добрыхъ дйль въ жизнь вёры и любви, раждающуюся отъ общенія со Христомъ. И теперь еще нерковъ твоя требуетъ слінаго повиновенія, и везді, гді только можетъ, упорно отказываетъ евангелическимъ пристіанамъ въ свободномъ исповіданіи ихъ віры. Тажимъ образомъ она ділаетъ то, что строго осущаетъ и Госпедь самъ (Лук. IX, 54, 55. Іоан. XVI, 2, 3, XVIII, 36) и его Апостолъ (1 Сол. 11, 15) въ непокоривыхъ Іудеямъ.

Въ Римъ свирвиствуетъ часто провавое насиле, для удержанія незаконно присвоенной власти. Тысячи жертвъ пали отъ руки жестокой инивизиціи. Римъ употреблять силу и оружіе противъ нашихъ предковъ (1525-1648) за то, что они предпочитали сивдовать Інсусу Христу, а не тому, кто безъ всякаго права называль себя Его наместичкомъ. Гердогъ Альба, исполняя приговоръ наивизиціи, которымъ весь нашъ народъ быль осущень на смерть, въ шесть автъ (1567-1573) истребнаъ въ нашемъ отечествъ, накъ семъ явалнися, 18,000 человъкъ, за то только, что они предпочитали повиноваться Богу и Его Сыну, а не римскому папъ и испанскому королю, защитникамъ заблужденій. И Римъ неистовствоваль такъ всюду, гдв только имъль для этого сним. Въ местнадцатомъ въкъ терзалъ междоусобными войнами Францію. Тридцать леть опустопаль (1618 - 1648) смертоноснымъ оружіемъ Германію. И ты самъ, мужъ впрочемъ кроткій, до того предался разъ несправединости, что не хотваъ похищеннато у родичелей еврейскаго мальчика Мортару возвратить любви ихъ. Твоя курія, любя оружіе и мірскую власть, всегда почти являлась дъйствующею вопреки примъру и ученію кроткаго Господа, Который запретиль Петру употребленіе меча, говоря: «Возграми мечь меой ет его мъсто; ибо есъ езяещіе мечь, мечеми погибнуть» (Мат. XXVI, 52.)

- 5) Церковь твоя смотрить съ презраніемъ и враждебно на хорошо и правильно устроенное гражданское общество, какъ будто-бы семейная жизнь и земное государство были учреждены не тамъ же Богомъ, который основаль Церковь. Ибо:
- а) Римско-католическая Церновь, считая бракъ въ числъ семи такиствъ и дозволяя его греко-уніатскимъ священникамъ, возбраняетъ его однакожъ римскому духовенству, обязывая его къ безбрачной жизни, хотя Богъ сотворилъ человъка мужа и жену, ибо нехорошо было человъку одному. Церковь твоя, разлучая то, что Богъ сочеталъ, преступаетъ такимъ образомъ заповъдь Господа нашего Іисуса Христа (Мат. XIX, 6), дъйствуетъ вопреки примъру самого святаго Петра (Мат. VIII, 14) и предписываетъ то, что апостолъ называетъ ученіемъ бъсовскимъ (?) 1 Тим. IV, 1, 3.
- b) Церковь твоя презираеть царства сего міра, какъ учрежденія земныя, осиверненныя гръхомъ, которыхъ человъку христіанину слъдуетъ всячески избътать; почему строитъ монастыри и всю гражданскую жизнь мірянь хочетъ устроять по законамъ церковнымъ. А въ этомъ она поступаетъ совершенно вопреки примъру Іисуса Христа, Который постоянно жилъ въ обществъ людей; не бъгая міра, а освящая міръ, отдавая Кесорезо Кесарю, а Бежіе Богу (Мат.

XX. 11, 21); дъйствуетъ вопреки яснымъ словамъ ан. Павла, заповъдующаго самимъ римскимъ кристіанамъ быть покорными высшимъ властямъ, какъ установленнымъ отъ Бога (Рим. XIII, 1), вопреки даже внушеніямъ Петра, который желаетъ, «чтобы мы были покорны, для Господа, щарю ли, какъ верховной власти, правителямъ ли, какъ отъ него поставляемымъ (I Петр. 11, 13, 14).

Къ тому, что нами замъчено объ основании и превратныхъ началахъ твоей церкви, было бы слишкомъ долго присоединять всв важивищіе недостатки твоей церкви, не позволяющие намъ последовать твоему приглашенію. Что спавать объ этой опекв, которой церковь чтоя, провозглащающая себя непогръшимою, хочеть подчинить науки и искусства, изданіе и продажу инигъ, все воспитание юношества и другіе подобные предметы? А между тымь не только нрежде твои предшественники присвояли себв право распоряжаться въ этомъ дёлё, но и ты самъ недавно восхитиль себь оту власть заключеннымъ съ императоромъ австрійскимъ конкордатомъ, въ которомъ ты трактуешь подданных инператора по истинъ такъ, какъ бы всъ они были малолътніе, а только ты съ твоимъ духовенствомъ быль въ совершенномъ возрасть. Заключеніемь этого конкордата ты показаль, что соверянение презпраеть то негодование, которое долженъ быль возбудить противъ себя во всвиъ образованныхъ дюдяхъ, поторое и дъйствительно вскоръ обнаружилось всюду и никогда не затихнетъ.

Такимъ образомъ находится безибриое разстояніе между тімъ, вто, поступая такъ, дерзаеть называть

себи наміботникомъ. Імеуса. Христа, и самимъ Імсусомъ Христомъ, который отпазыванся быть судьею и рішителемъ въ мірскихъ дінахъ (Лук. XII, 14), и училъ, что Царствіє Вожіє не приходитъ видимимъ образомъ, а обитаетъ въ душахъ людей, если посівщаетъ ихъ. Лук. (XVIII, 20, 21).

7) Наконенъ, — ибо пора кончить, въ церкви вашей — безчисленное множество влоупотребленій, изъ которыхъ укажемъ коротко только на нъкоторыи.

Какъ недъно употребление датинскаго изыка въ богослужении, когда народъ не разумветъ даже модатвъ, возносимыхъ но Всевышнему.

. Какъ безумно и благопріятствуєть суєвъріямь выставка и продажа останковъ тъль святыхъ.

Индульгенціи способствують не искорененію, а раз-

Чистилище есть изобратение поленное только для церковной касны.

Почитаніе святых очень часто помрачаєть у васъ честь единаго ходалах между Вогомъ и людьки, Сына Божія, даже почитаніе самаго Вога.

Безпорочное вачатіе Дѣны Маріи, ноторое тобою провозглащено и такъ возвеличено, что 8-й день декабря, посвященный отому зачатію, ты назначиль для отврытія такъ называемаго вселенскаго собора,—сдѣлало то, что кристіянство, по желанію ісзунтовъ, управляющихъ тобою и твоею церковію, почти превратилось въ маріанство (Christianismus-Marianismus).

Воть, высекочтиный мужь, силлибусь заблужденій, злоупотребленій и ледоставновь твоей церкви, тво-

торый мы могии бы скрать гораздо длиниве. Зачамъ намъ, которые, будучи оварены свътомь божественнаго Евангелія, отвергаемъ всякій человіческій авторитеть въ ділі религіи, — принимать твой силлябусь 1864 года, и присоединяться къ тебі, чтобы онать погрузиться во мракъ средникъ ніковъ, изъногораго мы вынык? Къ чему намъ, свободнымъ снова силонять свою выю модъ иго рабства?

Лучне ты обратись въ намъ, или върнъе, къ Евангелію! Не свывай всёхъ христіанъ въ единый дворъ овчій, пастыремъ коего ты самъ себя, безъ всякаго права, называемъ. Признай Інсуса Христа главою цервви, верховнымъ пастыремъ, неимвющимъ нужды въ наместнике (Мат. XVIII, 20). Покланяйся съ нами Вогу Духу въ духв и истинъ (Ion. IV, 24). Распространий библію, возжигай свёть образованія, устрояй училища, уничтожь безбрачіе духовенства, сложи съ себя мірскую власть; словомъ: канъ наши предви начали исправлять свою церковь и мы постоянно продолжаемъ ихъ дёло, такъ и ты, сколько можешь, преобразуй твою церковь по правиламъ Евангелія. Это единственный путь, которымъ ты можещь отвратить гибель твоей церкви, въ противномъ случав неизбъжную.

Ибо таково печальное положение нашего времени, что существуеть непримиримая борьба между неправедными требованиями твоей церкви и справедливыми стремлениями народовъ. Причина этой борьбы, правда, заключается отчасти въ неумъренныхъ желанияхъ народовъ, но главнымъ образомъ она происходитъ отъ непреклоннаго упорства, съ которымъ твоя курия противится даже справедливымъ желаниямъ народовъ, не-

желая сообразоваться съ требованіями Евангелія. Это саман тяжкая вина римской пуріи, которая отчасти падаеть и на тебя. Говоримь: отчасти, потому что несправедливо было бы на тебя, ревнующаго о добромь и честномь, слагать проступии и недостатии многихъ въковъ. Но просимь, молимь, заплинаемъ тебя—вступи на иной путь! Старайся вивстъ съ нами о томъ, чтобы изъ церкви Римско-католической про-изошла церковь Евангелическо-католическая, коей первымъ епископомъ между равными и мы олотно признали бы тогда епископа римскаго.

Ты уже старецъ. Если ты, сколько для тебя возможно, возстановишь церковь твою по Евангелію Христову, то ты дашь Верховному Судіи, предъ котораго въ скоромъ времени предстанешь,—добрый отвёть за твое служеніе.

Слюдують двадиать семь подписей профессоровь и докторовь Богословія, и пасторовь Гронингена, Левардена и нъскольких сельских церквей.

Прот. А. Судавовъ.

## нъсколько словъ

## по поводу адреса о панской непограцимости.

Подъ втимъ заглавіемъ извъстный римско-католическій богословъ Дёллингеръ напечаталъ недавно въ «Кёльнскихъ въдомостяхъ» (Kölnische Zeitung) статью, обратившую на себя общее вниманіе, какъ за границею, такъ отчасти и среди нашей читающей публики, по причинъ справедливаго и вполиъ безпристрастиаго отношенія автора къ вопросу, занимающему нынъшній Римскій соборъ.

Считаемъ поэтому не лишнимъ познакомить и нашихъ читателей съ этою статьею въ точномъ переводъ.

«Мы получили», говорить Дёллингерь, «замічательный адресь, обращенный къ папів изъ среды собравшихся въ Римі епископовъ и содержащій просьбу о томъ, чтобы папа, при посредствів нынішняго собора, сділаль необходимые шаги для возведенія ученія о собственной его непогрішимости на степень догмата віры. Подъ угрозою отлученія отъ церкви, лишенія таинствъ и въчнаго осужденія, 180 милліоновъ людей, членовъ римско-католической церкви, должны на будущее время принять на себя обязательство въровать въ то, во что церковь донынъ не въровала, и исповъдывать ученіе, которое прежде никогда не было ученіемъ церкви, - вотъ чего требуютъ епископы, подписавшіе упомянутый адресъ. Говоримъ, церковь въ это учение донынъ не въровала; въ самомъ дъль, даже тъ, которые прежде признавали ученіе о папской непограшимости истиннымъ, не могля въ него въровать въ пристівнскомъ смыслів этого слова. Между върско (fide divina) и разсудочнымъ принятіемъ извъстнаго мижнія существуетъ громадное различіе. Католикъ можетъ и долженъ въровать линь въ то, что ему сообщено и предписано самою периовью, какъ богоотировениям и непререкаеман истива, существенно необходимая для спасенія; онъ можеть признать предметомъ віры лишь такое ученіе, отрицаніе котораго было бы явнымъ заблужденіемъ предъ судомъ церквичи принятіе котораго прямо требуется званіемъ его, какъ члена дерковнаго общества. На дълв такимъ образомъ инкто, еъ основанія церкви и до нашихъ дней, не віроваль въ наискую непогращимость, т. е. никто не въроваль въ это ученіе такъ, какъ върують въ Бога, въ Інсуса Христа; въ троичность Отца, Сына и Св. Духа и т. д; но многіе предполагали эту непогръщимость лишь важь нёчто вёроятное или человёчески вёрное (fide humana). Требуемое адресомъ епископовъ измъненіе въ въръ и въ ученіи церкви было бы, слъдовательно, единственнымъ въ своемъ родъ явденіемъ въ церковной исторіи; въ теченіи прошедшихъ 18-ти

стоявтій ничего подобнаго не происводна (1). Подписавине адресь епископы домогаются церковной революція въ полномъ смесле этого слова, такъ какъ у нихъ въ настоящемъ случав речь о самомъ основанін религіозныхъ вёрованій кандаго: высшинь авторитетомъ въ делахъ веры ставится, виесто вселенслой первы, отдельный человеть, имие. Прежде католики говорили: въруемъ въ то жли другов ученіе на основаніи свидітельства всей церкви всіль времень, такъ какъ церковь имбетъ обътованіе, что она всегда пребудеть кранительницею истины. Но на будущее время католики должны будуть сказать: въруемь потому, что такъ приначиваеть учить и въровать пала, объявленный непограминымъ. А что онъ дъйствительно женограшинь, въ это ны въруемъ потому, что онъ самъ приписываеть себв непогрышимость. Правда, 400 или 600 епископовъ, собравшись въ Римъ въ 1870 году, ръшили, что нама непогръщимъ; но по ихъ же теоріи, вев еписнопы и воякіе соборы безъ напы могуть попращать; непотрышемость составляеть мскиючительное прениущество в достояніе папы, голось котораго не можеть быть ни нодкрапляемъ, ни ослабляемъ, еписнопами, каково обы ви было число нхъ; ръщение епископовъ относительно непогръщимости нашы имветь, савдовательно, смлу и авторитеть нишь въ томъ случай, если папа самъ признаетъ его справедивымъ. Такить образомъ все сво-

<sup>(1)</sup> Здась трудно согласиться съ мивнісить автора; церковная исторія запада представляєть намъ неоднократные примвры подобнаго же возведенія частнаго или спормаго богосленскаго уменія на стечнень общеобязательнаго для датинянъ догмата вары, какъ это сдалано между прочимъ въ 1854 году съ ученісить о зачатіи Бого-митери. — Верес.

дится собственно въ свидетельству паны о самомъ себъ, что конечно очень просто. Повводнемъ себъ при этомъ лишь заметить, что 1840 летъ тому назадъ Лице безконечно высимее сказало: «Если Я свидетельствую Самъ о Себъ, то свидетельство Мос не есть истично» (Іоан. 5, 31).

Адресъ подаетъ въ частности поводъ къ сивдующимъ соображениямъ:

Во первыха: онъ относить непогръщимость напы только къ тъмъ наръченіямъ и декретамъ, которыми папа обращается ко ссъма върующимъ, т. е. для назиданія есей католической цереви.

Отсюда следуеть, что папа всегда можеть впасть въ заблужденія въ тъкъ случалкъ, когда онъ обращается къ отдельнымъ лицамъ, корпораціямъ или помъстнымъ церквамъ. Но възгечения 12-ти или 13-ти стольтій папы некогда не соблюдали того условія, съ которымъ, какъ мы видъли, связава непогръщимость ихъ ръшеній или опредъленій; до конца 13-го въка всв заявленія папь по вопросамь вёры были обращеемы въ определеннымъ частнымъ лицамъ или епископамъ отдъльныхъ областей. Въ течении цълаго тысящельтія, пова продолжалось первовное единеніе между востономъ и западомъ, ни одинъ папа не обращался съ своими депретами въ восточной церкви въ ея приости и только вр редних случаях напы обращались съ догматическими посланіями къ нымъ восточнымъ патріархамъ или императорамъ.

Очевидно, такимъ образомъ, что сами папы, по прайней мъръ, 1000 лътъ не имъли никакого понятія о томъ условіи, отъ соблюденія котораго будто бы зависить върность и непогръшимость ихъ опредъле-

ній; и квиствительно, ото условіє придумано гораздо новые и по было новыетир въ перия до 4562 года: Вы этомы подучиваемий богосковы Ісанны Госсельсы DE REDBERR PAST CTARS YARTS, TTO TOLOGO HARM HOUGH гръщнить; погда онъ обращается съ своими дегнатичесници опредвленідий ко всей церкви. Всладу за Гессельский тажен инсл. (были выражена Балиарии номъ и модтворждоно семливани на именендоровскім допротобин поправленными повиделенными обы Вирилия. По втой теорія папы могля, сладовательно, ARBERT CHRISTONES CHRISTOPHETERION CHRISTIANS CLUBERT теры полной немогранимости, лишь бы оки подпиевин ихы жакы новиванія, обращенныя по всей цернын. Между тъмъ они этого не дъгали и такимъ образомъ подвергали, какъ отдъльныхъ върующихъ, такъ и цълын люмистных церкви, опасности впасть въ заблуждеміе чрезь принятіе папсиихь раменій, не имавмихъ на себъ печати непогръщимости.

Во вторых: несправедино, будто «догнатическія опредъленія пать непогращимы въ силу общаго и всёгдатняго предапія церкви». Несправединость этой всёгдатняго предапія церкви». Несправединость этой всёгда постапными оактами. Церкой спачала всёгда испытывала догнатическія заявленій папь и, на основаніи произведенняго испытанія, лібо утверждали ихі, напь напр: халандонскій соборь одобриль посланіе папы Льва, либо отвергали ихь, кака напр. В всеменсній соборь (въ 553 г.) отверть постановленія Вигилія и 6 всеменскій соборь (въ 561 г.) осудиль посланіе папы Гонорія.

Вв третвые: Несправедино, будто на 2 Лют ском соборт (въ 1274 г.), по взаимному соглантенно между греними и затинивами, принято было въроме христ. Чт. № 2. 1870.

Digitized by Google

повъданіе, въ которомъ объявлено, что «спориме вопросы върр должны быть ращаемы судомъ папы». Ни греки, ни датиняне, т. е. никто вообще изъ присутствовавшихъ на Ліонскомъ. соборъ еписноповъ, не приняли этого въроисповъденія, которое прежде еще послано было палою Климентомъ IV жъ императору Миханду Палеологу, какъ условіє возсоединенія церквей. Императоръ Михаилъ, не усиввшій еще утвердиться въ своей, не за долго предълъмъ завоеванной, столиць, теснимый латинскимь императоромъ Балдуиномъ и сициліанскимъ кородемъ Карломъ, крайне нуждался въ содъйствіи папы, который одинь своимь вијяніемъ могь укротить главнаго врага византійцевъ; Миханть поэтому согласился принять поставленныя ему папою условія церковнаго подчиненія римской каседръ, не смотря на прямое сопротивление греческихъ епископовъ и народа. Онъ вставиль требуемую папою формулу подчиненія въ посланіе, читанное соборъ и утвержденное его посломъ Логофетомъ. самъ же Михаилъ, у себя въ Константинополъ, объ явиль сделенныя имъ папъ уступки необязательными (Pachymeres de Michaele Palaeol 5, 22). Что же касвется до собравшихся въ Ліонъ епископовъ, то имъ вовсе не пришлось выразить свое мивніе относительно упомянутой формулы подчиненія палскому авторитету.

Вз четвертых: Постановленія Флорентинскаго собора приведены въ адрест не въ подлинномъ своемъ видъ; совершенно опущена главная мысль, выработанная послъ продолжительныхъ совъщаній между греками и итальянцами, та мысль, которая для самихъ присутствовавшихъ на Флорентинскомъ соборъ

имъла главное значеніе, гакъ какъ ею опредълнется: смыслъ предшествовавшихъ опредвленій; мысль эта была выражена на соборъ стрдующими словами: juxta eum modum, quo et in gestis et in sacris canonibus oecumenicorum conciliorum continetur. Hana и кардиналы требовали настоятельно, чтобы, дли ближайшаго опредъленія папскаго главенства, вставлены были слова: juxta dicta Sanctorum. Отъ такой вставки греки столь же упорно отказывались; они очень хорошо внали, что въ числь «этихъ свидетельствъ святыхъ» нахонится миого вымышленч, ныхъ или искаженныхъ, предоставляющихъ папъ небывалыя въ древности права. Уже во время 7-го засъданія Флорентинскаго собора одинь изъ поборииковъ папства, латинскій архіспископъ Андрей сослался на знаменитыя прилловскій свидотельства, которыя, будучи приведены Оомою Аквичатомъ и папою Урбаномъ IV, имъти на западв сильное и продолжительное вліяніе, но туть же отвергнуты были греками какъ подложныя. Императоръ присовокупилъ еще, что если ито нибудь изъ отцевъ церкви, обращаясь письменно къ папъ, выражается въ преувеличенныхъ похвалахъ, то отсюда никакъ не спъдуетъ вывести мысль о какихъ-либо особенныкъ праваль и привиллегіяхъ римскаго престола. Латинине наконецъ уступили и выражение «dicta Sanctorum» исключено. было изъ соборныхъ опредъленій; вмёсто того рышено было признать вселенскіе соборы и св. каноны мъриломъ и ограничениемъ папскаго главенства. Этимъ исключена была всякая мысль о напской непогращимости, такъ какъ ни въ древнихъ соборахъ, ни въ общихъ объимъ церквамъ доисидоровскихъ наненамъ

нельня лайти имчего благопріячнаро для учонія од жет -портори віндард і вой і бологі опам, запап, жтомжша супа ныя постановленія, равно накъ ип испорія, ипобразъ дъйствій семи вселенских соборова оченидно указыт вають на такое положение, полоторому высшій авто-, рипеть, авлажь, вары, приписыванся тольно перяви. вътея цълости, в не томунили пругому въ-частности. при нати патріорхова (вр. числу ногорых<sub>ан</sub>ти парпа принадлежаль: въ. длазахъ превовъ)... Крома допо архіепископъ Вессеріонъ имененъ встать грековъ не за долго предъ тамъ объявиль, что праца ниже собора (и следовательно не непогрешимь) (Sees. IX, Concil. Labbei XIII, 150), / Нельзя сдедовательно не прит знать искажениемъ равнымъ подлогу, когда изъ опредвленій Флорентинского собора исплючають ту именно мысль, которая имбла главное значеніе въ глазахь, самихъ присутствовавшихъ на соборъ. Грани, пребовали также и настояли на томъ, чтобы всв права, и превмущества прочихы натріарховы были подяваржа мены /соборными определеніями; вирочемь, и керми папы прежденеще объявили, что петріархамь принадлежить право самоспоятельнаго участія при раще: мім, общихъ вопросовъ о дъдахъ, въры, а не одно паст сивное подчинение непогранимому авторитету папы

Съ. особенными негодованіемъ поданный дагинанда рест выражается о трять, кто не признаетъ "Флорен-, тинскій соборь вселенскимъ. Пусть въ втоир, отно-, шеніи режевы говорить сажи за себя. Флорентинскій соборь, какы извістно, быль создань для противе-, како кобору базельскому, когда этотъ, послідній приступиль къ реформамь неблагопріятнымь для рим-, свяжь притиваній, 9-го апрімя 1438 года себорь быль

l.,

открыты пав пферрары припрост ему поток мив 6 і місяцевы поставиться въ безприствім всидденвів Мно всей свиерной, въ но время неше жигомической Европы, изъ Германіи, Скандинанскихъ странъ, Польния, Богемін, тогданней Францін, «Кастилін, «Портутылын и проделениято нег явился пре соборый пожно сия-SAME! GERATE GECATEES TOTALMESO REPORTSCENTO MIDE намърскио уклоничись отъ участія выроборы, потому что они считали ото исзаисники, держась стороны базельсивто собора; кь тому же всякій зналь, что отъ Флорентиненего собора личего пользи было ждать по части перионной реформы, составлявшей наиболье настоятельную потребность того временя. Съ трудонъ пап'я Евгению удалось нанонець собрать около 50 муальяноймуь чепископовъз из жимъ присосдинилось еще треспольно спискомовы, присленных горцогомь Вуручноскимы, также инсполько провенсальскимы ин испанских в не всего подинсались на Фиорентинской соборт 62 чепаскопа:: Треческів ченископы /сь повийь императоромъ, неподясь въ крайне стеснениемъ положенів, были привлечены на соборь объщалість дънегь, кораблей и войска; кромы того мана объщаль взять на осбя рисходы на жхъ содержание въ Ферраръ и Фиоренціи, правио какъ и путевыя падержи малы Когда же они во оказались достаточно уступчилыми по: отношению: къ гребованиять палы; по: втотъ лись сявдный завиль икв объщанных субсидій, такьочто они подвергайсь ирайней муждё и наконець, пвимуюденные требованіями змітераторалы полодомъ; подпасвию вение, отву поторымы сыми жем почтинастичест отреждись. Суждение подного преческа го современных

этикъ собитій— Амируція, приводимое римскимъ ученимъ, Львомъ Аллиціємъ (de perp. consens. 3, 1, 4), было: выло время господствующимъ сужденіемъ грековъ; кможеть ли кто нибудь, говорить онъ, серьезно считать этотъ соборъ вселенскимъ, когда на немъ друматы въры утверждаются за деньги и когда ръщенія его подписываются въ видахъ пріобратенія онненсовой и военной помощи?» Во Франціи Флорентинскій гоборъ прямо быль объявленъ недъйствительнымъ, о чемъ безъ всякихъ противоръчій объявлено было кардиналомъ Гизомъ на Тридентинскомъ соборъ.

Въ остальной части адреса распрывается мысль, что утверждение новаго догмата ныих особенно своевременно и веобходимо, такъ какъ ивкоторыя лица, называющія себя натолинами, оспаривають въ посабднее время справедливость мивнія о папской непогрешимости. Вългомъ отношении въ адресе частию высказывается, частію предповагается изрістнымь спъдующее: само по себъ не было бы безусловно необходимо увеличить число членовь вёры новымь догматомъ, но этого требусть совреженное положение дълъ. Въ теченіи последнихъ леть ордень ісауитовъ, поддерживаемый своими приверженцами, началь производить агитацію, въ пользу подготовляемаго догмата накъ въ Италіи, такъ и во Франціи, въ Германіи и въ Англіи. Ісзунты устромли даже особое религіозное общество съ цълію содъйствовать утвержденію новаго догмата; главный органь ихъ, издаваемый въ Римъ журналъ Civilta, уже заранъе объявилъ главного задачею вынъшнято собора подарить міру недостающій еще догмать. Другіе ультрамонтанскіе органы неуточимо повторили тоже самое.

Въ виду такой агитаціи следовало бы теперь, по мивнію ісзуитовъ, всемъ иномыслящимъ остаться въ благоговейномъ молчаніи, предоставить ісзуитамъ и ихъ приверженцамъ полную свободу действій и не подвергать никакому испытанію аргументы, приводимые въ многочисленныхъ ісзуитскихъ сочиненіяхъ. Но къ сожаленію случилось иначе: нашлись люди, которые по веслиханной дерзости своей нарушили священное молчаніе и заявили противное ісзуитскому мивніе. Этотъ-то соблазнъ нынё не иначе можетъ быть прекращенъ, какъ чрезъ прибавленіе новаго догмата къ католическому вероученію, чрезъ изменніе катихизиса и другихъ книгъ религіознаго содержанія, однимъ словомъ чрезъ утвержденіе памской истрешимости.

Перев. И. Осининъ

Комитеть по преобразованию церковнаго судоустройства и судопроизнојства. — Комитеть дли персопотра дуденно-цензјуваје удетафа общеру 
ства возотановленія христіанства на Кавказа. — Новый докторъ 
богословія. — Выборное начало въ духовенства. — Правила для 
съзадова заменской знарків: — Пропримивно реговорь Певидна Кой 
съзадова заменской знарків: — Пропримивно реговорь Певидна Кой 
съзадова заменской знарків: — Пропримивно реговорь Певидна Кой 
съзадова заменской знарків: — Пропримивно реговорь С. Пепербургенскої удинеренцівна въ званіе почетных докторовъ С. Петербургенскої удинеренцівна преставанности заменти: новые матеріалы для біограсія митрополита Филарста «истина и величіе христіанства» Цитте. — «Разимішленія о Вомественности христіанства» 
Николя. — «Изложеніе ученія православной церкви», о. Геттв. — 
Предстоящее изданіе сочиненій прессв. Иннокентів. — О необходимости изданія сочиненій прессв. Іоанна. — «Слова и рачи» прессв. 
Павла. — Некрологь прот. Путятина и его неизданное поученіе. — 
Просессоръ Вьерингь и его письмо къ папъ.

Новый годъ въ нашей церковной жизни открывается новою, готовящеюся, весьма важною реформою по духовному въдомству. Дъйствующія у насъ досель духовно-судебныя инстанціи образованы, какъ извъстно, еще при Петръ Великомъ, по общей формъ, принятой тогда для всъхъ судебныхъ учрежденій государства, и потому естественно не чужды всъхъ тъхъ недостатковъ, какіе свойственны были нашему старому судебному законодательству, дъйствовавшему до изданія новыхъ судебныхъ уставовъ въ 1864 году.

Незадыського почто гдоброй с волини иблановай времности реперияти принцеваний пропринцеваний принцеваний принц жонный судь неокожены быльпеназраны жи п скорыны п ни легио доподащить свот правоты, диладооб тоугоный упрещенной не | сокращенной ; формы, процессы дая дфару ІГРОСТЫТВ У ИН ВИМОВНИННИК В ГИСТИНО ЧИТОЛЬНОСІ ГОСТОДОПРО HEREBOR BEET OF THE BETTER OF THE BETTER OF THE BEET OF THE BETTER OF THE BEET проистекаломым медменность въ вид развения; соорин онімденнярнівогої процессаці устранністочнік гоуденців в потры венкаго оненесредвивеннято оппонтення подставления и писто сотавляющия суду посы ожности превыта и прост убіжденіе вы икъ виновности или певинпоститью объ ришеные прыво напонеци отсумстые пробываности суды иі жанцекарская ітайва; продставляющая пиросторы дані онинбокът и влединет вижения вижения вижения и из водиния при выпрованы и сообщены жерревольниковоры гилод ныя эпертыноуществующело т несентресвий опонопольн снято одущению петанод стван и Независи моглетовиого інпарт никаеть необходимость приведенія жь однообрамію проруг. ковнало отда, куртнования судебными уставамими въздиду вовможности : случаветь и префекацій префекацій префес междунтвонопровонин типровыми унреждениями, это родь жедано бывшаго вы Калугь (си. Калуви Биархи). Водот одба в вы 1870 годо в запаред странция (словен отчеты гозобыранирокурора т Связі Сижода і краса и Діль Анн Тежствого за 1968 годаватавлять ожидеть близной ред формыт: первовнято: стирустройства и стаппровзрадство. «Предсвоивь преимение путемы (сы сомотричный од посления детиру эпонстропомы селображения поброваней малюния стоящего състроння уприму ), гоновано грът и от ј. четеру: перейтин весімия в бложиванто процессицаў ублицано в

інниь своей отвреди, кань-то: объ устройства духовнаго суда вы спархіниь и тесно связанноми съ намъ пересмотръ устава духовныхъ консисторій»... Въ прошедшемъ году предпринято уже инспольно мёръ нъ устранению техь недостачковь поисметорекаго устройотва; о которыкъ мы говорили выше: назначено жалованье членамъ консисторін, дотол'в несшимъ свою нелегную службу безнездно, и воввышены оклады для служащеть въ консисторской канцелярін-еь цвайо привлечь на службу въ консисторию лицъ спеціальнаго, юридическаго образованія. Нісколько миць изъ окончившихъ курсъ въ анадеміяхъ приномандированы къ канцелярів Св. Сунода съ цадію пригогорлемія въ занятію сепретарских должностей въ нонсисторіяхъ. Въ нвиоторыхъ епархіяхъ, превиущественно въ тахъ, гдв существуеть выборное начало при назначении на духовныя должности, учреждены благочиническіе совъты, къ обязанностямъ которыхъ отнесено разсмотръніе нъкоторыхъ менье важныхъ дъль, прежде подлежавшихъ завъдыванію консисторій.

Нажонецъ, въ началъ настоящего года, по словамъ «Судебнаго Въстника», Высочайше утвержденнымъ опредъленіемъ Св. Сунода постановлено учредить особый номитеть для составленія основныхъ положеній преобразованія духовно-судебной части, сообразно тъмъ началамъ, на осмованіи которыхъ совершено преобразованіе судоустройства в судопроизводства по гражданскому, военному в морскому въдомствамъ, на сколько окажется возможнымъ примънить эти начала въ свойству, цвиямъ и потребностимъ суда духовнаго. Комитетъ подъ предсъдательствомъ присутствующаго въ Св. Сунодъ Высокопроссы. Макарія, архіепископа

**Ептовсивго**, будеть состоять ызъ пределавиделей, дужовнаго в**ъдем**ства, ж<del>ъскрабанкъ. Часновъ консистор</del>ій и преподавателей канонического права въ духовныхъ ападеміяхь, и продставителей оть министерства юстелін и народнаго просавщенія, а равно II-го оддъления собственной Иго Императоровано Величества канцелярів, напонопъ изъ квиоторыхъ члововъ юридического фанультета въ Петербургъ. Если коминскія вижеть своей задачей не одно преобразованіе церновинго суда, но и пересмотръ всего кононоторского устава, какъ это дають намь понять вышемриведанныя слова отчета г. оберъ-прокурора, то значитъ можно предполагать, что моммиссія болве подробнымъ и цвиссообразнымъ образомъ регламентируетъ также способы веденія церновнаго хозяйства и укаметь более действительные способы комтроля надъ правильностію цервовной отчетности, записи цервоннаго прихода и расхода.

— Подъ председенельствомъ преосващенного же Макарія существуеть въ настоящає время въ Петербурге другой комитеть — для пересмотра устава дужовной цензуры. Въ составъ номитета входить следующіе члены: ордин. профессоръ С. П-бурговой Дух. Академін И. А. Частовить, диренторъ напцелярін оберъ-прокурора Св. Сунода И. А. Непарокомовъ, юрисконсульть при Св. Сунода Т. Степановъ, цензорь архимандрить Ефремъ, реданторъ «Духовной Васёды» прот. І. К. Яхонтовъ и г. Забилина авторъ вочиненія: «домашній быть русскихь царой и царвить въ ХУІ и ХУІІ вв.». Скожную и весьма трудную задачу предстоить рёшить помитету. Каной путь укажеть онь, чтобы избёжать повторенія явленій, подобныхъ

-Leaft-mail in . Singly ambitment of the high place in the contract of the con CECTORIA (SUSCESSED MANOPERSON SELECTION (STEEDS) HEROES интересовы фединальный проправанном проправном проправном протоком просток протоком Hungett in themperse two hame of meete in the ending приняти в пробрамента предвой предвой предвой приняти в предводительного предвой предв -пиньониция принети запранения пределения по пределения в предоставления в орнаго наражчера, не чумдавася волькай певы охрань дінедоваження інівейма трансти жайын жайын жайы иртородината бактоприя Аданта багана и образивания и образивания набиюденіемъ (які изданіями св. писанін; окино-жи применерования применти в применти п инкей-шибе, измененной лифичиненной: порых, возможатындеткай доектебенг си мообформин пово начинаствой начови POST HOPE HOPETER WEIGHT DESCRIPTION OF THE SOUTH POST HOPET димому, желаеть и высшая правительствовлая власть, же скижько помно важмочиты поседержанию высочаймато Грескриски налими жиния **Урусова3**:::10 корт М -1/1 444 . Вы Конбра 1869 г. ликосавдовсько Выконай поступноствина выконай поступноствиней выконай поступноств вержденій поваго устава правосланів по односю перспаго общества, состоящаю модь Ангуртанным повровирежневните Госудерыни Минеритрицы, 11 Понновому тепан, атабао, пред общественный тепан в пред тепан те моожием жээн Метербургы ната!) Мооквун модаливиясрадг стижние руководільо свосто новало председделяли высовоние осветивно полительно посвонано: ... / Москвр., торет деточів (православно присской прамен і праменавляєть RCBL GREET, CRITTE SOURCE OTO THE CHARLES REEL CONTROL OF THE SOURCE OF общества... Извиствая миссіопорокая попытность вы сот nonpeocepat Memorentia coorganaet a market sagora; y cut o

жовы набиновина. По: (емьюлун наваго пустава», жирофера ское общество долживнобнять проку Россия правущи себъ- вленовъ- въ- сектой: грубинъ парадина в- месса; грно будеть лимить, возможность і вайдняру залдйянны ностію, вань сиссо / такы и миссій, вацинцары пихъ, отъ стёп сненій і ші: Затр**уди**сній <sub>и і</sub> ходанфйоп<del>рова</del>ть, одихр<sub>і:</sub> нуждахр<sub>іі</sub> предъщправительогномъщищовобенир, предъ, фагустайщ шаю Повровительницею общества; вст серьезиыя ий. ры общество будеты предприминать пласцо, и едино, \_ адыным Доокушковы: членыноблорнань глан нейхо чествы чинальностію помеголивнапринянась п(3, р,) п. Желающіе. нолушть обсиненты кана тремрубленый взиско, канно и вроменинича пожерявованірма полевнівму проставать. ствующаю, ваницаца, "По эржит фрархідить образдются, нфта, однало, съ особыми препреніями, въ, одда вомн тетавъц оплавления будупъ, нивть свем общия собрания. свой выборы псвою ваясу, и оправеность подтврытів обл щества чъл прообразованична, видътан, Москвълснол сивиовало. 25. инвери. у Ще, немъ. присутствовало. про словемъ Прав "Обозранја до 150 уденово изъ дитележ. Моживы пожертвоневших в про 2000 г. р. п. Независимоп оттыятого, жакты Раписыкние, данилены ытакты и дос<del>тэплені</del>я, <del>пожар</del>твованій, началясь, пеща, съ<sub>щ</sub>апрада, <del>про**межно**го подаго. Вълдяно събарваније за одвриті</del>с емь годинства, запись вы начи и срок пожертвованій<sub>я го</sub>поп цред<del>держен</del>ію, дре<mark>дстанан</mark>де, отврыты, обыну, анареферента Москвы ов бежан приходахь, и городс<del>коро</del> (а**умо**м) въ люмъщентя, аумы хиз, текто, у ея, старт шинь .. Преосван Инновентій., обратился, съ возрваність. опрожентвовеніяхъпи, содъйствій, миссіоненсиону дуну. вът. Россін, кот вкаму правоклавному обществу т Возгват

ніе это перепечатано почти во всікь спаркіальныхъ відомостяхь и духовныхъ шурналахъ.

Предъ нами постедній (за 1868 годъ) отчеть другаго важнаго учрежденія того же рода, какъ н предыдущее-общества возотановленія христіанства на/Кавказъ. Соображаясь съ первоначально выраженнымъ ему сочувствіемъ вськъ сосмовій мицерім и руководясь политическими и религіозно-пранотвенныии потребностями кавказснаго кран, общество въ 1868 г. расширило кругь своей двятельности. Между твиъ не только годичная пиора кружечныхъ сборовъ и единовременных пожертвованій въ польку общества значительно помизилась въ сравнении съ предъндущими годами, но и многіе члены перестали высылать обязательные для нихъ взносы; 203 члена выбыли изъ общества-39 за смертію, остальные пожеланію. Въ 1868 г. недоимка однихъ членскихъ платежей дошла до 28,670 р., а всего, противъ предположеннато по сметь, поступило менье на 42,287 р. Подобное охлаждение къ дълу естественно должно было вредно отразиться на двятельности общества, и часто среди года ему приходилось или отназываться отъ многихъ полезныхъ предпрінтій, или допускать дефициты, покрывая ихъ изъ запаснаго капитака. Въ виду неблагонадежности членскихъ платежей, а также во внимание къ тому обстоятельству, что членскіе взносы въ установленныхъ размірахъ не соотвътствуютъ матеріальнымъ средствамъ многихъ ревнителей православія, признано болве соответствующимъ цъли уменьшение ежегоднаго вяноса членовъ трехъ первыхъ категорій-на половину, при чемъ желающіе изъ членовъ могуть запанять ежегодные

взносы вапитализацією оных въ соотвітствующих разиврахъ. Такимъ образомъ члены почетные виот сять или емегодно по 500 р. или единовременно 5000 р., дъйствительные-емогодио 250 р. или единовременно 2500 р., члены сотрудники - ежегодно 100 р. или единовременно 1000 р. Члены ревните: ин вийсто ежегодныхъ платежей вносять единовременно 100 р.—Результеты дъятельности общества за отчетный годъ состоями въ следующемъ. Обран щено въ христіанство изъ язычества и магометантанства жителей Кавказа всего 2287 душъ обоего пола, - преимущественно абхаздевь. Отчеть съ особенною похвалою относится въ миссіонерной двятельности преосв. Гаврінда, весьма интересная вамотка котораго о ето мисіонерскихъ разъйздахъ помещена въ отчетв. Чтобы вивть возможность назначать къ крещеннымь Горцамъ на перковныя должности лицъ изъ самихъ же горцевъ, общество восинтывало въ духовно-учебныхъ заведеніяхъ края на свой счеть 57 дътей изъ абханевъ и другихъ горонилъ племенъ. На свой счеть общество совержало: 57 начальных учиинить съ 1227 учащимися и 78 учащими, Александровскую учительскую соминарію, находящуюся, насколько можно судить по отчету, въ самомъ дучиемъ состоянів, какъ въ учебномъ, такъ: и въ педагоги: ческомъ отношении; кромъ того общество на своамъ нидивленіи содержало 143 причта церквей, находящихся въ его завъдыванія, перевело и напечалало на осетинскій языкъ апокалицись и нівсколько богослужебныхъ чинопоследованій. Расходы общества на все эти предметы простирались до 178,980 р. Къ 1 января 1869 г. общество состояло изъ 11 членовъ почетныхъ,

20 констрантельных и Ямисковы-котруднивовы 1092 чинновы превнителей, постопа 1130 пред въз (противъ предвидущато года менве на (118 человань) п.: распожатыко суммовробы 287,550 ор. отныкальных оных, де С. А. оправо Въ Извистия по назанской спархін пинкурь. чтерикочивско будостобнію консерескій казанской духорной: вкаденін, указоми (Св. Сунода ють, 17: остибря **противните: 1869. г.** возведень заі степенні доктора Вотосновія ректорь назанской дук. ададемін, аркимандритъм Напоноръз: попвижмание овъ отзыващь обътунен ишив доогощиствимь ого сочинения: «Ранборь» римсиаго ученія о тлавействі: жапы.» 8: Ноября, въ день дран мевато праздения казанской академін, во время макадо входы на вигургін, высокопреосы Антоніємь, архіспиеконойъ назавскимъ, возложенъ на о. ректора донторскій престъ. Это десятий докторъ православнаго Вогословія начь адравотвующимы выма. : Напомнийь зчиталедимы имена этимъ пемиотикъ: высокопреосвищениме: Макен рій антовскій, Антовій казанскій, Ісаннъ, бывшій доненій по новочеривоній по Анатолій, бывшій могилевсній, приовника протопресвитерський протопресмитерський протопресмитерсы протопресмитерсы протопресмитерсы протопресмитерсы протопресмитерсы прото Ви Ву Важамонър гравный священия в армін и одотовъ-Мо: Ми: Вогословскій; провторъз мосвовской духовдуковной Ажеденія: прової рей Ан. В. Порокій запротвіерей чили Териовскій обывшій провессорь Вогоеловіят вы «носковском» і университеть), «профессорь Борестовія: въ университесть (chl Владиміра пропоіврай Н. Ал. Овворовъч от повопроизведенный, докторы пректоръ / казанской пакадемін аркимандрить Никоноръ. ---Посволямы вебё замётить, что попраниченност число донгоровь Вогословія в Россів поворить пконечно не оп медостативнобогосковской сученостинивы. Восоіння

еморые и главнымъ образомъ динь о той строгости и можетъ быть насколько издишней требовательности, съ каною присуждалась у насъ докторская степень, или чрезмарной спромности тружениковъ духовной науки и недостатка внащимъ стимуловъ для исканія докторска. Новый академическій уставъ, сдалавшій пріобратеніе докторской степени необходимымъ условіемъ для полученія званія ординариаго профессора, безъ сомнанія вызоветь въ ближайшемъ будущемъ появленіе новыхъ докторовъ Богословія.

- На съвздахъ духовенства Свіяжскаго и Цивиль« екаго увадовъ Казанской епархіи недавно постанов. лено, чтобы блегочиные были избираемы, чрезъ запрытую баллогировку, самимъ духовенствомъ благочинническаго округа, также и кандидаты къ нимъ; сровъ службы тэхъ и другихъ-трехлатній. Духовенство нашло справедливымъ назначить выборнымъ благочиннымъ жалованье изъ своихъ доходовъ по 150 р. въ годъ, съ твиъ, чтобы благочиные, во время обозрвиія церквей, двавли перевады изъ села въ село а танже содержали письмоводителя и разсыльнаго на свой счеть. Обязанности кандидатовъ къ благочиннымъ подробно опредвлены въ постановленіяхъ съвзда, напечатанныхъ въ извъстіяхъ по Казанской епархів... Вообще выборное начало въ духовенствъ дълаетъ все большіе и большіе успахи по епархіямъ. Первоначально допущенное, какъ извъстно, дишь въ видъ опыта въ Кіевской епархіи, оно затемъ было принято въ несколькихъ другихъ епархіяхъ, напр. въ Черниговской, Харьковской, Полтавской, Казанской, недавно въ Антовской. Введение выборнаго начала Христ. Чт. № 2. 1870.

сопровождается большею частію учрожденість благочиническихъ совътовъ. Наша провинціальная перковная «пресса»—епархівльныя вёдомости относятся къ этимъ нововведеніямь съ видимымь сочувствіемь, тщательно отмінають на своихь страницахь всй относящіяся въ нимъ извістія, поміщають статьи и замътян своихъ сотрудниковъ о тъхъ же предметахъ... Въ нъкоторияъ въдомостихъ перепечатана небольтая заметка о выборномъ началь въ духовенстве, покойнаго митрополита Филарета московскаго. Знаменитый архипастырь Москвы, какъ извёство, отйесся несочувственно къ выборному порядку назначенія благочинныхь, видя въ немъ неумъстное и суетное увлечение духомъ времени и предсказывая неизбъжныя злоупотребленія: «будуть выбирать не ревностныхъ и строгихъ въ правдъ, а снисходительныхъ и слабыхъ, которые склонны покрывать недостатии духовенства, и не доносить на нихъ начальству или желюдей искательныхъ, съумъвникъ разными способами привлечь на свою сторону избирателей». Но больше, и кажется гораздо охотиве, перепечатывають епархіальныя въдомости обстоятельную записку о выборномъ началь другаго преосвященнаго, имя котораго не названо въ Чтеніяхъ московскаго общества любителей духовнаго просвещенія, где эта записка первоначально появилась. Въ этой последней вопросъ разсматривается научнымъ образомъ на основани историческихъ данныхъ и всестороние, и ръшается въ пользу выборнаго начала. Светская печать янилась также усердною поборницею выборнаго начала въ духовенствъ. Газета «Голосъ», печатавшая въ прошломъ году подробные отчеты о засъданіяхъ съвзда

метербургскаго духовенства, напечатала на своихъ страницахъ рядъ статей о выборновъ началь, въ воторыхъ, на основани ивмецииъ учебниковъ кановического права, доказываеть законность в цалосообразмость выборнаго порядка въ жасначени благочинныхъ. Коночно, авторъ могь бы обратиться и ше къ однимъ измециимъ учебникамъ, погъ бы, напримъръ, найти много данныхь для своего изследованія въ 22жачательной статью г. Павнова «Объ участи паствы вь делахь перковныхь» (къ сожеленію, втоть кастолщій перих нашей богословской литературы запритань такъ далено, что не всякій и спеціалисть вдругь его отыщеть-въ ученыхъ записнахъ Казанскаго университета (1866 г.), гдв авторъ занимаетъ канедру церковнаго права) и въ капитальномъ труде прессв. **Павла**, епископа ладомскаго «О должностяхъ и учреждвиняхь по церковному управлению въ древней восточной цериви» (Опб. 1857), тдв нежду прочинъ и этотъ вопросъ разбирается (безъ примъненія къ современ**жыт**ь обстоятельствамъ) на основанія первоначальных и православных источниковь, -- тэмъ не менфе уже и то хорошо, что сивтская газета обращаеть вивиание общества на церковные вопросы:

— Благодътельныя послъдствія нашей духовноучебной реформы не ограничиваются телью темв,
что теперь діло духовнаго образованія получило
устройство, болье сообразное съ здравыми педагогическими началами и съ спеціальными цілями дуковной школы (разумівемъ педагогическій собранія,
установленіе нормальнаго числь учениковъ по илассамъ—не болье 50-ти, вниманіе къ потребностямъ
тигіены и заботу о правильномъ физическомъ разви-

ти-преподавание гимнастики, экссение. въ семинарское воспитание влемента эстетического-прии. музыки, живописи, усиление илесоический языковы и философіи, учрежденіє пласоовъ педагогики и воскресныхъ школь при семинаріяхъ), что прежнія сословныя школы обратились въ училища общенародныя-въ соотвътствие совершившемуся послъ уничтожению духовнаго сосмовія. Духовно-училищная реформа отозвалась благотворно и на бытв самаго духовенства. Допустивши фактическое участіє самого духовенства въ воснитаніи своихъ дётей, новый соминарскій уставъ вызваль и узакониль епархіальные сзаяды духовенства по дъламъ семинарій и училищъ. Съвидамъ епаркіальнымъ должны быле предшествовать, для выбора на нихъ депутатовъ отъ благочиній, съфады благочинническіе. Эти последніе скоро сделались независимыми отъ съведовъ училищныхъ и общеепархівльныхъ, стали собираться и для другихъ церковныхъ нуждъ духовенства. Изъ благочинническихъ събздовъ выродились благочинническіе совъты и, мало по малу, возникъ въ духовенствъ цълый рядъ совъщательныхъ учрежденій, благодітельныя послідствія которыхъ скоро скажутся въ нашей не только церковной, но и общенародной жизни — усиленіемъ способовъ вліянія духовенства на народную правственность, удучшеніемъ церповно-приходскихъ школъ, размноженіемъ церковныхъ библіотекъ, церковныхъ попечительствъ и братствъ, болве двятельною ролью духовенства на земскихъ собраніяхъ. Все это-сладствія съвздовъ духовенства, гда, по выражению отчета г. оберъ-прокурора, «опытность сходится иногда съ малоопытностію, чтобы наставить ее, сомивніе встрачается съ

убъщеність, чтобы получить отъ него разрышеніе, тув пробуждающемен ревиссть украпляется въ своемъ развитія и целесообразномъ направленіи, чтобы дъйствовать но разуму». Досель епархіальные съвзды происходили большею частію безъ варительно-мачертанняго плана занатій, безъ точныхъ правиль, которыми бы опредвлялись способъ веденія діла и ходъ совіщаній. Отсюда-отъ времени но времени повторявшіеся на събодахъ промахи и недостатки въ организаціи нёкоторыхъ изъ нихъ, которые, будучи оглашаемы въ печати, вызывають глумление надъ неумълестью духовенства. Преосв. Антоній Казанскій въ прошломъ году первый составиль правила для събедовъ своей енархіи. Въ настоящемъ году подобныя же правила составлены для съвздовъ Литовской енархіи, и предложены преосв. Макаріемъ на обсуждение ближайщаго съвзда литовскаго духовенства. Учреждение събодовъ Литовской епархии мотивируется сивдующими соображеніями: «Разсматривая вопросъ о събедахъ, консисторія встрічаеть разныя данныя, доказывающія, что взаимный обмінь мыслей, наблюденій и свёдёній служить самымь вёрнымъ средствомъ для правильнаго решенія и успеха двиь и что это кучие всего достигается съведами: съвзды введены въ нашихъ современныхъ обществахъ для решенія вопросовъ какъ практическихъ, такъ й научныхъ. Съведы приняты въ разныхъ формахъ и въ извоторыхъ епархіяхъ для сопрещенія переписии, числа дълъ и скоръйшаго производства оныхъ. Лятовская епархін по географическому своему положенію, прилогая из Курмяндін, Пруссін и Царству Польскому, постоянно подвергается разнымь влонамареннымъ дъйсивіямъ, преимущественно неправляемымъ въ православную среду, въ которой распородность вдементовъ съ одной стороны и претвость, убъждения съ другой, ставять духовенство въ самое ватрудинлиминения отоонжомбоно, им. віножовой оончест сидами противодъйствовать. Борьба будеть несравненно легне при коллентивномъ обсуждение мъръ, натія, на основаніи сгруппированных сведёній и наблюденій, могуть быть приняты при всящой случайности. Въ настоящее время, погде двла духовенства возводятся на высшую стечень порядка, когда духовенство получило другое положение въ общественной сееръ, нужно и со стороны духовенства соотвътствующее устройство, нужна и забота о пріобрітенін новійшахъ данныхъ, которыя бы способствовали двятельности духовенства въ неполнения своего долга. Въ виду всъхъ этихъ соображеній консисторія и положила учредить съвзды трояваго рода: для рашенія споровъ о меньшихъ дълахъ на мастахъ событій моприифру третейского суда — събзды гретейскіе; для обсужденія діль по бавгочинівиь-събады благочинническіе; для разсмотрівнія діль общихь по епархіш ц учебной части -- съвзды спархіальные; окружные училищные съвзды остаются при своемъ дъйствін. Подробныя правида для всёхъ видовъ съёзда напечатаны въ 1-мъ № Лит. епарх. въдом. за настоящій годъ.

— Вопросъ о народномъ обравованія, о степени и характерь участія въ этомъ великомъ дъль со сторонья духовенства, такъ долго бывшій предметомъ пререваній и толковъ въ обществь, а также въ свытской и духовной печати, наконецъ оактически рышенний въ пользу духовенства, которому, вмысть съ преподова-

ність Закона Вожія, поручень бликайшій надворчь за вежим сельскими школами, къмъ бы они ни были учреждаемы и содержимы, --- не перестаеть доссив обсуживалься въ нашигь журналахь. Обращаемь виннаніе читетелей на рядъ статей, поміначныхъ въ «руководствів для сельских» пастырей» за прошедшій годъ, подъ заглавіемъ: «Отчего не оставляють за дуковенствонъ сельсинъ училищъ, въ которыхъ обстоятельно изложены всв доводы pro и contra сельскиго духовенства... Кановы бы ни были недостатки сельсиих священниковъ, дъяконовъ и дъячковъ, какъ учителей народныхъ школъ, мельзя, кажется, сомиввольея въ томъ, что дело пока не можеть обойтись безъ нихъ, что они если не лучшіе, то ножа единствение возножные народные учетели. При такъ снудныхъ средствахъ, какія можеть удвиять на этотъ предметь вемство, въ народные учители изъ другихъ сословій могутъ идти только полуграмотиме или едва грамотные мъщаме и отставные солдаты, которые, въ весъна радкихъ случеяхъ, могутъ оказаться лучще дьячвовъ. Прекраснымъ было бы дъломъ учреждение возможно - большаго числа учительскихъ семинарій въ родъ открытой въ 1668 году земствомъ въ Новгородъ; но очевидно для этого потребовались бы слишкомъ большія средства и, при всёхъ толкахъ объ учительскихь семинаріяхь, ихь на всю Россію досель существуеть всего три (промі Новгородской еще Молодечнинская для занаднаго края и, такъ называемые, недаготические влассы при Андресвскомъ приходскомъ училища въ Петербурга). Между така введение въ кругъ семинарскаго преподаванія педагогики в дидантики, съ отпрытіемъ воскресныхъ школь при семнявріяхъ,

да новый законь, по которому ни одинь изъ охончивмихъ курсъ въ семинарін не можеть нолучить священиическаго мъста прежде, чъмъ пробудеть извъстное число лътъ въ звинін псалонщина сельскимъ учителемъ,--- чрезъ нёсколько лёть дадуть для сельскихъ школь если не вполев достаточный, то, во всякомъ случав, довольно многочисленный контингенть народныхъ учителей, съ весьма серьезнымъ для сельскаго учителя образованіемъ и съ болве или менве значительною педагогическою подготовкою... Въ ожиданіи этого отраднаго явленія, утвиштельно и то, что, биагодаря новой организаціи, завіжующей устройствомъ сельскихъ школъ---губерискимъ и убадимиъ училещнымъ совътамъ и дънтельному участію въ этомъ двав епархівльныхъ преосвященныхъ, предсвдателей губерискихъ совътовъ, число народныхъ школъ въ последніе годы значительно увеличивается. Такъ, по етчету г. оберъ-прокурора Св. Сунода за 1868 годъ число однихъ церковно-приходскихъ школъ, содершимыхъ духовенствомъ, доходило до 16,287 съ 390,047 учащимися (въ томъ. числъ дъвочекъ 54,917). Хотя это число, въ сравнении съ 1867 годомъ, и менъе около одной тысячи, однако, принимая во внимание возиниповение значительного числа школъ земскихъ, а равно вліяніе разныхъ неблагопріятныхъ тельствъ, напримъръ неурожая, и это числе церковноприходскихъ піколъ нельзя не считать утвінительнымъ явленіемъ въ области пастырской деятельности дуковенства. Между тамъ, по замъчанию отчета, пріобратая постепенно все большую опытность въ дала народиаго образованія, духовенство вводить въ своихъ шволахь удучшеніе методы преподаванія; многія учи-

лища изъ школъ одной граматности обращаются въ начальныя училища, котя съ ограниченнымъ, темъ не менње законченнымъ курсомъ преподаванія... Обращаемъ внимание оо. законоучителей сельскихъ школь на следующую программу преподаванія Закона Вожія въ сельских училищахъ, составленную въ ученомъ комитетъ министерства народнаго просвъщенія и одобренную Св. Сунодомъ. При небольшомъ своемъ объемъ, программа такъ своеобразна и въ то же время такъ цълесообразна и раціональна, что всецвло можеть быть принята въ руководство при преподаваніи Закона Божія нетолько въ двуклассныхъ училищахъ министерства, для которыхъ она ближайшимъ образомъ назначается, но и во всъхъ народныхъ училищахъ. Взглядъ составителя программы на задачу, которую главнымъ образомъ долженъ имъть въ виду законоучитель, выборъ и порядокъ предметовъ и самые пріемы преподаванія одинаково заслуживають вниманія оо. законоучителей школъ.

Преподаваніе Закона Божія имветь цвяью воспитать двтей въ христіанской благочестивой жизни, по закону православной церкви. Весь характеръ преподаванія долженъ быть направленъ именно къ этой воспитательной цвян. Первымъ, самымъ естественнымъ и вместь самымъ двйствительнымъ средствомъ къ воспитанію благочестія въ двтяхъ служитъ—молитеа. Но чтобы молитва имела свое истинно-религіозное и нравственно-воспитательное значеніе, она должна проникнуть въ сердце ребенка, чтобы, молясь, дитя не только твердило заученныя слова, но всёмъ сердцемъ возносилось къ Тому, къ Кому обращена его молитва. Для этого нужно, чтобы молитва была исно, сознательно понята ребенкомъ и не только выучена, но и прочувствована; она должна состоять изъ такихъ прошеній, которыя

доступны его возрасту, и изътажихъ брагодарения, которыхъ не можетъ не чувствовать его сердце. Иначе дита будетъ внать молитвы, но не будетъ чувствовать ни расположенія, ни искренней потребности молиться: читать молитву не всегда еще вначить молиться. Прежде всего двтямъ должно быть дано понятіе о Богъ, Творов и Промыслитель, вань Дугь вездвоущемь и всевыхущемь, любящемъ и недостивемъ Отца всака дюдей, и о томъ, кака искренна должна быть поэтому всегда наша къ Нему молитва. Каждой новой молитвъ должна предшествовать бесъда съ дътьми о содержаніи этой молитвы, такъ чтобы саная политва выдилась какъ результать этой бесёды; она должна быть спазана по русски, а уже потомъ переведена на церковно славнискій языка; учить ее дати доджны въ власев со словъ завоноучителя. По окончании урока, законоучитель читаетъ самъ именно эту молитву, чтобы показать дётямъ какъ должно молиться этими словами: къ хорошей, благоговъйной молитвъ дъти должны быть влечены приивромъ; одни наставленія не научать молиться. Съ первыми своими модитвами дети должны обращаться въ Богу-Единому въ Трехъ Лицахъ, котя сознательное обращеніе въ Св. Троина для нихъ еще трудио, и потому догиатъ о Св. Троицъ долженъ быть дътяиъ только сказанъ именно, какъ догматъ церкви, въ который они доджны върить; но такая въра, какъ въ особенности детская въра, и не требуетъ отчетливыхъ умопредставленій. Изученіе молитвъ идетъ въ такомъ порядкв: 1) прежде всего объясинется дътямъ смыслъ молитвъ предъ ученіемъ и послъ ученія; выучить эти модитвы дёти могуть надо по наду, прислушивансь къ чтенію ихъ въ классв (въ первое время, по открытіи учидища, читаетъ эти модитвы учитель, для чего ему необходимо присутствовать при объяснении ихъ законоучителемъ); 2) молитва Господен, какъ завъщанная намъ самимъ Спасителемъ; 3) молитва вечерняя; 4) модитва утренняя; 5) модитвы предъ стодомъ и после стода, и 6) прошенія просительной евтеніи «Дне всего совершенна». Кромъ того дътямъ объясняется значение и устройство крана и объесинится октеніи и модитны дитургін.

(По св. исторія). Разсказавъ дётянь о сотворенія міра, грахопадении и объщании Спасителя, законоучитель переходить въ Дъвъ Маріи в рожденію объщаннаго Спасителя. Изъ новозавътной исторіи дътянъ предлагаются въ 1-иъ власев только тв распавы, которые служить нь объясне. нію главных дерковных праздниковь, и излагается главное содержаніе ученія Христова. При этомъ ваучивается мало по малу Символъ Ввры, по марв того, какъ будутъ объясняться упоминаемыя въ немъ событія и разучиваются накоторыя соотвътствующія нолитвы (наприи. при разсказъ о Благовъщении — «Богородице Дъво, радуйся»; о Рождествъ Христовонъ «Дъва днесь»; о Воскрессии Христовомъ — «Христосъ Воспресе»; о Соществін Св. Дука — «Царю небесный» и т. д.). Посла этого проходится вкратив св. исторія ветхаго завёта и затвив дёти занимаются чтеніемъ изъ евангелія (по русскому и славянскому тексту) техъ событій, о которыхъ уже знають. Оть детей требуется не только твердое знаніе библейскихъ событій, но и умънье передать ихъ связно и правильнымъ

Подробная св. исторія цоваго завіта, съ чтеніємъ евангелія. Чтеніе нівкоторыхъ главъ апостольскихъ діяній. Чтеніе и объясненіе нівкоторыхъ главъ изъ апостольскихъ посланій и нівкоторыхъ псалмовъ. Ученіе наизусть литургіи и объясненіе другихъ важнівішихъ службъ церковныхъ и таинствъ. Катехизисъ.

— Высокопр. Макарій, среди многосложных и обширных занятій своего іерархическаго служенія, не забываеть продолжать свою ученую діятельность и ділать свои капитальные вклады въ сокровищницу русской богословской науки. Въ началі прошлаго года вышло собраніє словь и річей преосв. Макарія (въ слідъ за тімъ скоро появившееся во французскомъ переводів), въ конції того же года вышель

ше подвигается трудъ преосв. Макарія, тімъ онъ все болье и болье расширяется. Такъ, теперь, цілый томъ содержить въ себъ лишь часть втораго отділа исторіи русской церкви въ періодъ постепеннаво перехода са къ самостоятельности—именно изложеніе церковныхъ событій отъ митрополита Іоны до патріарха Іова... Петербургскій университеть, на посліднемъ своемъ актъ, провозгласиль преосв. Макарія, своимъ почетнымъ докторомъ исторіи.

- На томъ-же актъ С.-Петербургскій университетъ провозгласиль своимъ докторомъ по греческой словесности нашего знаменитаго археолога и изслъдователя христіанскаго Востока, преосв. Порфирія, еписк. Чигиринскаго, которому принадлежить честь перваго открытія знаменитаго синайскаго кодекса Библін, изданнаго впослъдствіи нъмецкимъ профессоромъ Тишендорфомъ.
- Такой крупный историческій двятель, какъ въ Бозъ почившій митрополить московскій Филареть, болье польвка стоявшій во главъ русской церкви и въ нькоторой мъръ заправлявшій ея судьбами, не скоро, конечно, найдеть себъ біографа, достойнаго его имени, подобно тому, какимъ быль для его не менъе знаменитаго предшественника, митроп. Платона, покойный И. М. Снегиревъ. «Записки о жизни и времени митроп. Филарета», г. Сушкова, на первый разъ удовлетворявшія потребности знать хоть что-нибудь изъ жизни почившаго іерарха, лишенныя однако всякой системы, даже простаго хронологического порядка, нереполненныя ни для кого неинтересными автобіографическими отступленіями автора, проник-

нутыя вовсе ненушнымъ панегиризмомъ, съ униженіемь лиць, вовсе того не заслужевшихь, почтенныхь и достойныхъ (см., напр., разсказъ г. Сушкова о Г. П. Павскомъ и Инновентін Пензенскомъ), оказываются, такимъ образомъ, на столько неудовлетворительными, что даже сжатый біографическій очеркъ жизни митр. Филарета, составленный г. Пономаревымъ (Труды Кіев. Духови. Акад. за 1868 г.), по нашему мизнію, стоить значительно выше книги г. Сушкова. Настоящая біографія Филарета можеть быть написана только после того, какъ собраны будуть всв необходимые для того. матеріалы. Московскіе дуковные журналы усердно трудятся надъ этимъ важнымъ двломъ. «Дущеполезное чтеніе» и особенно «Чтенія въ обществъ любителей духовнаго просвищения» въ прошедшемъ году напечатали не малое количество писемъ, проповъдей Филарета, краткихъ замътонъ и изръченій и общирныхъ записокъ по разнымъ церковнымъ н богословскимъ вопросамъ, вознакавшамъ во время его свыше пятидесятильтней ісрархической двятельности. Въ последнихъ внигахъ (VIII и IX) чтеній, вийсті съ еще не оконченной общирной и интересной исторіей московскаго епархіальнаго управленія, напечатано изсколько проповъдей митроп. Филарета и 116 его писемъ иъ московскому викарію, преосв. Николаю, ек. Дмитровскому, писанныхъ, главнымъ образомъ, изъ Петербурга во время присутствованія Филарета въ Св. Сунодв. Это, безспорно, самыя интимныя, а потому для опфики личеаго характера покойнаго самыя характеристическія изъ всёхъ доселе известныхъ его писемъ. Если въ письмахъ въ А. Н. Муравьеву и въ Стурдев (Херсонск. епарк. въд. 1869 г.) Филаретъ

является какь искусный церконный учитель и ванонисть, своебразно; остроумно и всегда основательно рвинющій тв или другія богословскія и первозныя недоуменія своих отсутствующих в собеседнивовь, то эдёсь онъ является предъ нами какъ мудрый и гуманный спархідльный начальникъ, среди важныхъ двав въ Сунодв, которыми занимался до того, что «глазъ его и еъ очнами часто недоставало для сего бумажнаго въка», неоставляющій безь внимательнаго и подробнаго обсуждения самыхъ маловажимиъ обстоятельствъ въ церковной жизни своей епархіи, начиная отъ поступленія ученика словесности «въ тено» ра» архіерейскаго хора, до бользин ного-то, кто «могъ бы быть хорошинь повытчикомь въ консисторіи». Каждое почти ръшение по епархи онъ постановляетъ не прежде, какъ увнавши мижне то «оо. консистористовъ», то техъ, ного оно непосредствению насает-. ся. При опредвленів на священническія міста, преосв. Филареть руководится, главнымъ образомъ, голосомъ прихода.

Вотъ нъсколько выписокъ, которыя дадуть намъ понятіе о правилахъ іерархической дъятельности покойнаго митрополита. «Я не люблю довърять своимъ 
жамъчаніямъ неблагопріятнымъ и желаю видъть ихъ 
основательно опроверженными». «Что касаєтся до резолюціи моей — унажить одобреніе прихожанъ — она 
дана была съ искреннимъ намъреніємъ уважить». «Одного діажона произвель я въ священника за трудій 
но архиву, но прихожане отвывами о его проновъдяхъ 
укололи меня въ тлазъ. Поговорите съ сепретаремъ, 
приниматься ли за сіє средство? Инме ваписываются 
на сію работу, потомъ лъвятся и хотять награды».

«Что ревисоры помечительства не вев опущения отпрыли это не похвально, ибо нечество. Ревизовать я не открывать безпорядковь, экачить вести дело къ большимъ безпорядкамъ. Простить ошибки-паме дъло, да надобио ихъ поправить». «Сомиванось, протојерей ди виноватъ, что его въ попечительствъ считають шумливымъ. Онь произвель шумъ, за который я ему очень благодаренъ: настоялъ, чтобы быль ежеивсячный счеть сумы. Потому онъ подписаль посивднее безтолновое опредвление, что не хотвлъ шуму, а не вотому, что бы не видаль безтолочи». «Потороните консисторію, чтобы сказала мивніе е земль, отданной подъ фабрику. Правительству извёстно, что не всв причты пашуть землю сами, и что многіе отдають по условіямь. Подъ пашню или подъ застройну: какая разница? Если владельцу не правится фабрина -- плативь бы ругу. Лишивь духовенство руги, хочеть лишить дохода съ земли: умереть что ли съ голоду причту»? «Экономъ подворья пашеть, что тамъ почти всь больны. Спажите благочиному, чтобы посътиль подворье, посмотрель, доставляются ли больнымъ удовлетворительныя пособія, и даль нужные совъты. Можеть быть тамъ тесно: въ такомъ случать часть верхняго этажа можно употребить, чтобы разивстить аюдей просторнве». «Не надобно делать обремененія дьячку сверхъ вины; но надобно поберечься, чтобы не было послабленія подчиненному». «Призовите... священиява, и окажите ему, чтобы онь посмотрваь въ правила церновныя, что сказано въ никъ о томъ, ито, принадлежа иъ духовной службъ, ищетъ повышенія чрезъ власть сивтскую. Даже свътскіе люда стыдится педавать прошенія о знаваль

отличія. Еще сносно быдо бы, если бы онъ обнажиль свое честолюбіе предъ своимъ начальствомъ, а топредъ свътскими. Я уважиль ходатайство почтеннаго государственнаго мужа, оказавщаго многія благодвянія духовенству, но священникъ долженъ знать, что своею просьбою онъ записаль себя изъдобрыхъ священниковъ, въ разрядъ честолюбцевъ». «Посмотръвъ дъло, я нашель, что вышель изъ синодского определенія, предложивь архіерею Фаворскому служить въ соборъ. Но не раскаяваюсь. Лучше избытокъ пріязни, нежели недостатовъ». «Правда, что консисторіи можно было не спешить реляціею о сраженіи причетинковъ на амвонъ. Но надобно знать, что всъ консисторін на свёть такъ деятельны для пустой формы дель, какъ недвятельны для ихъ сущности». «Женскій поль надобно учить болве рукодвлію и ховяйству, нежели наукамъ. Но и то хорощо, чтобы мать могла детямъ дать начальныя свёдёнія», «Скажите Алексвевской настоятельница: куда ихъ перевесть? Но чтобы не празднословила о семъ, гдъ не должно. Поговорите также съ консистористами и скажите мив ихъ мысли». «Прочитайте мою резолюцію по дёлу о діанонахъ... и сважите, какъ вамъ понажется. Если вы согласитесь, что я нашель въ дълъ болье правды, чъмъ консисторія, то выведите заключеніе, что запутанныхъ не надобно останавливаться на опредъленім, а разбирать самое діло. Стараніе это тімь бодве нужно, гдв есть оцасеніе, чтобы не пострадаль человъпъ, котя безтолковый, но незлобный. Иное дъло, когда бы виновный потерпъль менъе должнагосіе скорве пропустить можно». «По поводу вошедшей въ алгарь вы сдълали одно, а я другое. Нужно было окронить алтарь св. водою. Следстваемъ, съ уна можно свести бъдную женщину». «Спажите оо. консистори». стамъ, что если они на меня прогиввались за резолюцію. о ихъ медленности, то я прошу у нихъ прощенія; нопризнаюсь, что совъсть не упреваеть меня. Недвительность ихъ часто такова, что только инлосердію Вожію благодарить должно, если мы не имфемъ непріятностей отъ высшей власти. Что я проговорился, что въ медленности, ва которую намъ стыдно предъ встивселомъ (?), виноватъ не я, а консисторія-туть нівть ни несправединости, ни обиды, есть побуждение въ исправности, но еще легкое... Намъ не помогаютъ, не понимають, не указывають, но идуть, съ доно: сомъ въ верхъ, чтобы постанить насъ въ ответствонность. Сіе говорю не жалуясь, но даю разумъть нужду бдительности, и вотъ почему я бужу иногда не очень въждиво, тодкая въ бокъ, надъясь, что по домащнему не взыщуть». «Въ заглавін щутовскаго представленія, поставить идею преставленія свъта-правда, что нельно... Но въкъ сей такъ страстенъ къ безпорядку и вздору, и такъ забыль первыя начала смысла и приличія, что между ревностію строгою, которой онь не выносить, и между недостаткомъ рев!! ности, преступнымъ противъ истины, трудно пробитропинкою ревности терпъливой». «Выборы остановились по недоразуманіямъ постановленія, вновь, сдвланнаго. Странный въкъ! По старымъ законамъ влоупотребленія, по новымъ — то и діло недоразу-, мънія».

Въ письмахъ есть нъсколько интересныхъ замътокъ, характеризующихъ отношенія пр. Филарета къ замъчательнымъ лицамъ и событіямъ того времени.

Христ. Чт. № 2. 1870.

«Въ Юрьевъ думаютъ, что Орловымъ чрезъ Юрьевъ лежить несдержительная дорога къ въчному покою... Пусть кійждо своею мыслію извіствуется въ ділахъ, пои могуть быть отданы на произволь. О тель отца пещись графиня Анна Алексвевна имветь право. Сужденія о семъ (о перенесеніи тыла отца графини изъ Москвы въ Юрьевъ монастырь) разрознивались: но я не только не противостояль намърению, но и резолюцію: написаль, которую читаете». «Сказаніе о монажинъ въ трантиръ, къ сожальнію справедливо. Это должна быть таже, которая явилась въ Серпуховъ, имъя у себя свъчи, ладонъ, портретъ юрьевскаго архимандрита (Фотія) и Г. А. А. (графини Анны Алексвевны), билеть въ 100,000 руб. и пр. Владыка въ Синодъ сказаль, что о. Фотій болень. Другіе говоратъ, что онъ все роздалъ и наложилъ на себя молчаніе. Богь да устроить все во благо и спасеніе душъ!»

Преосв. Филареть имъль неблагопріятный взглядь на отділеніе церкви королевства Греческаго изъ подъвласти патріарха Константинопольскаго. «Въ Греціи кудо, пишеть онъ между прочимъ своему викарію. Въ Навпліи быль соборь изъ однихъ епископовъ безъ прочаго духовенства, положиль отділиться отъ константинопольской іерархіи и даль иновірному королю боліве власти въ ділахъ церковныхъ, нежели сколько беруть себъ православные государи. Народъ недоволенъ. Епископы видять низость и сомнительность, своего діла. Судьба Греціи не разрішается, а идеть въ новую завязку». «Нітъ, Греки ділають совсімь не то, что мы прежде. Во 1-хъ мы были подъ православнымъ правительствомъ, а они подъ иновірнымъ. Мы могли

дъйскиевать бесопасно, а оми, отдълнясь отъ древняго корня своей ісрархіи, подвергають опасности свою, въру». Кромф писемъ пр. Филарета, въ VIII книгъ чтеній напечатаны его замъчанія на конспекты правственнаго и пастырскаго богословія, причланные къ преосв. Филарету на просмотръ графомъ Протасовымъ Какъ вде, вышедщее изъ подъ пера митрополита Филарета, и эти замъчанія представляють черты; остроумів и основательности.

— Нъмецкій богословъ Дите извъстень уже, въ нап шей литералуры по очень хорошему переводу его иниги «Земная жизнь Інсуса. Христа»,: изданному въ Кіевъ подъ редавцією г. Орды. Новая внига того же писателя подъ заглавіемъ: «Истина и величіе трустіанства», прекрасно переведенная и роскошно изданная во Франкоуртъ на Майнъ нашимъ висбаденскимъ священнивомъ, о. Тачаловымъ, относится къ разряду тэхэ сочиненій, потребность которыхъ, для современнаго русскаго общества становится особенно ощущительною: разумвемъ апологетину христівиства, Въ числъ тапихъ сочиненій, на ряду съ цълою серіею ихъ, изданною о. протојереемъ Заркевичемъ, а также редакціею «Прав. обозранія» (Лютардь, Навиль и и пр.), отметимъ и недавно оконченный редакцією «Тамбовских» епархіальных» въдомостей» нереводъ капитальнаго и общирнаго апологетическаго труда Огюста Николя: «Философсия размышленія о божественности религіи христівнской»—(цана всего изданія-два обширных тома въ трехъ выпускахъ-3 р. 50 к., съ пересылною 4 р. 50 к.). Что насается до новой жинги Ците, то, при общирной и всесторожней врудици, какою обладаеть авторъ, изложение его отинчается самою нолною общедоступностію и, при высокомъ христіанскомъ одушевленіи, строго-научнымъ характеромъ изслідованія, читается легко и, нітъ сомнінія, будеть иміть большой успіхъ въ русскомъ обществів. Въ Германіи книга Ците издана главнымъ прусскимъ обществомъ распространенія назидательныхъ книгъ и въ короткое время иміта два изданія.

— Съ радостью привътствуя всякую попытку дать православному русскому обществу не только точное, но вивств съ твиъ и общедоступнов, для всвхъ вразуметельное изложение православнаго учения, мы съ особеннымъ сочувствіемъ относимся къ появленію въ русскомъ переводъ извъстнаго сочинения о. Владиміра Геттв «Изложение учения православной наволической церкви съ указанівму размичій, встрычающихся л вт ученім других христіанских церквей». Не спотря на то, что переводъ не совстит гладокъ и правиленъ (хотя и сделань какъ сказано въ заглавіи «подъ тназами сочинителя») и страдаеть галлицизмами, тъмъ не менье, книга о. Владиміра, намъ кажется, можеть имъть полное значение для тъхъ изъ правосланыхъ. для поторыхъ пространный катихизись прессв. Филарете по сжатости изложенія и поособенностямъ слога, представляется не вполив удобовразумительнымъ, -какъ своего роде номментарій къ нему. Не отличаясь тою точностию и тою строгою выдержанностию въ богословской терминологіи, канія составляють неоть. емленое и незамънимое достоинство катихизиса пр. Филарета, который замёнять впрочемь о. Гетто и не имъетъ претеязія, книга его за то отдичается болье оботоятельнымъ и яснымъ изложениемъ истинъ въры, дегко можеть быть понимаема наждымь безь всякихь

теличеный. Особенно хорошо изложены разности нь учени натоличества и протестанства нь сравнения св православівить—обстоятельство, важное особенно для техъ светскихъ людей, которые смутно предстанвиять себъ это дело. Почтенный трудъ о Вледвира Гетта заслуживаетъ спеціальной опенки со стороны нашехъ богослововъ.

- Книгопродавецъ Вольов предприняль издаліе полнаго собранія сочиненій прессв. Инновентія херсомскаго. Нътъ сомнънія, что это будеть самов крупное явленіе въ нашей духовной дитературь за послыднее время. Проповъди русскаго Златоуста давно уже едълались библіографическою ръдкостію, и если случается найти у книгопродавцевъ толь или другой томъ этихъ проповъдей, то приходится полупать за безбожно-дорогую цвну. Изданіе предполагается двойное, одно-полное и изящное, и потому дорогое (20 р.), и другое неполное-дешевое (6 р.). Нужно надъяться, что изданіе будеть сдівлано со всею ученою добросовъстностью и тщательностію, подобно тому, жань издаются въ настоящее время у насъ свътскіе писатели (напр. Фонъ-Визинъ и Кантемиръ изд. Глазунова), будетъ снабжено біографією знаменитаго богослова и этюдомъ о его проповъдяхъ. Мы слышали, что издатель поручиль это дело известному историку М. П. Погодину, давнему почитателю и другу повойного, издателю «Вънка на гробъ Инновентія». Желательно, чтобы въ собрание сочинений Инновентия вошли и его лекців по богословію, записанныя его слушателями и хранящіяся, какъ мы знаемъ, въ рукописяхъ у нъкоторыхъ изъ нихъ, досель здравствующихъ. Извъстно, 970 оти мовији, приводивији въ витувјазиъ его слунвателей, прежде проповъдей его доставили ему извъстность и даже навленли на него; какъ разсказывасть г. Малышевскій въ своемъ прекрасномъ очеркъ исторіи Кієвской анадеміи за послъднее нятидесятильтіе, читанномъ въ день юбился Анадеміи, совершенно несправедливое подовръніе въ «песлопивиъ». Выходъ въ свъть полнаго собранія сочиненій Минопентія обяжеть нашу духовную школу выполнить свой давній долгь въ Инновентію — одълать неконець обстентельную оцінну его зеслугь дли нашей церкви и нашей богословской науки.

Нельзя не пожальть, что досель остаются не изданными процовъди нашего мучшаго проповъдника поздившаго времени, покойнаго преосекщенного Іоанна смоленскато, этого смелаго и даровитаго новатора въ православномъ проповъдничесномъ словъ. Издатели могли бы быть уверены, что вакъ оригинальныя глубокомысленныя проповъди пр. Іоанна, такъ и всвиъ извъстныя его: духовно-публицистическія статья, доставившія извастность «Православному Собесаднику», и рядъ изследованій по кановическому праву, доселе составляющихъ неизбъжный источникъ при преподаванін каноники въ нашихъ духовно-учебныхъ заведеніяхъ, несомивнио сдълаются непремънною принадлежностію библіотеки каждаго сколько-нибудь интересующагося судьбами нашей духовной науки и литературы; слъдовательно, исполнивши свой долгъ по отношению нь покойному, издателя могуть надвяться быть вполнъ вознагражденными и въ матерьяльномъ отношеніи.

— Обращаемъ вниманіе нашихъ читателей на недавно вышедшее собраніе «слов» и ръчей преосв. Павла, епископа Ладожскаю», накъ на явленіе, ръвко

выдающееся по своимъ достоинствамъ изъ массы существующихъ въ нашей литературъ проповъдническихъ сборниковъ. Въ последнее время у насъ неръдко жалуются на упадокъ проповъдничества и, конечно, отчасти справедливо. Недостатокъ оригинальности въ содержании и отсутствие истинио-ораторскаго одушевленія въ изложенін-почти общія черты большей части нашихъ проповъдей. «Слова и рачи» преосв. Павла, составляють одно изъ немногихъ отрадныхъ исключеній изъ этого почти общаго правила. Это одив изъ тъхъ проповъдей, которыя, сверхъ обыкновенія, въ чтенім не тодько ничего не теряють, но и выигрывають; съ оживленнымъ, проникнутымъ тепдымъ чувствомъ, неръдко художественнымъ и во всякомъ случав мастерскимъ изложениемъ преосв. проповъднивъ всегда умъетъ совмъстить строгое, подное и болье или менье своеобразное распрытие главной мысли своей проповъди: проповъдь его всегда содержательна. Тонкій и искусный психологическій анадизъ, эта чисто-иннокентіевская черта, составляетъ парактеристическую особенность проповедей преосв. Павла. Наконецъ проповъдь его всегда современна, всегда имъетъ живое и непосредственное отношеніе въ обстоятельствамъ, при которыхъ сказана (дучшія въ этомъ отношение—слово на освящение Гельсингфорскаго собора, рачь при выбора судей С.-Петербургской губерніи и слово при погребеніи наставника семинаріи), часто принимаеть публицистическій характеръ, представляя меткую характеристику современнаго редигіозно-правственнаго состоянія нащего общества и обличение разныхъ общественныхъ на-

строеній (напр. 'характеристика 'недавняго политическаго брожения въ слова на новый годъ). По языку проповёдь преосв. Навла представляеть переходь отъ господствующаго у насъ досель проповыдническаго отличительную черту котораго составляеть вивиний библейский обликъ (обилие текстовъ и словъ церковно-славянскихъ), къ тому способу проповъдничествго изложенія, высокіе образцы котораго даль намъ прессв. Іоаннъ сможенскій, и который, по его примъру, все болье и болье пріобрытаеть право гражданства въ нашей проповъди (въ Православномъ обоэрвній и въ трудахъ Кіевской Дух. Академіи). Отнюдь не избытая употребленія текстовъ, обнаруживая, напротивъ, замвчательно-близное изучение библи, преосвищенный проповъдникъ приводить тексты большею частію въ русскомъ переводъ и вездъ вообще говорить современною духовно-литературною рачью. Съ большею частію изданныхъ теперь проповъдей уже знакомы читатели нашихъ духовныхъ журналовъ. Значительная часть ихъ печаталась, года четыре-пять тому назадъ, въ Смоленскихъ епархіальныхъ въдомостяхъ и мы помнимъ, что это были единственныя произведенія тогдашней смоленской «прессы», которыя читались съ полнымъ интересомъ. Въ бытность свою ректоромъ Смоленской семинарии преосвящі Павель весьма дъятельно занимелся проповъдываніемъ слова Вожія въ находившемся подъ его ўправленіемъ Аврааміевомъ монастырв (достоподра жаемый примъръ для жительствующихь въ провинціи нашихъ магистровъ и кандидатовъ богословія) и предшествоваль въ проповъднической извъстности преосв. Іовину: избранное смоленское общество стекалось по

праздникамъ и воскреснымъ днямъ въ Аврааміевъ монастырь, какъ позже оно стекалось слушать проповъди своего недавно умершаго преосвященнаго. Изъ помъщенныхъ въ настоящемъ сборникъ смоленскихъ проповъдей преосв. Павла намъ болъе правится слова на пассіи. Пассіи составляють своеобразный ивстный обычай собственно Кіева, гда она введенны въ первый разъ Петромъ Могилою, и занесены оттуда въ Смоленскъ въроятно къмъ-либо изъ ректоровъ смоленской семинаріи — питомпевь Кіева. Это не что иное, какъ вечернія богослуженія, въ первые четыре пятка великаго поста, въ которыхъ въ обывновенному малому повечерію присосдиняется пвніе тебе одпющаюся..., чтеніе евангелія о страданіяхъ Спасителя (изъ каждаго евангелиста по очереди), пвени: придите ублажими Іосифа..., п-проповеди. При краткости богослужения и важности минуты внимание присутствующихъ естественно сосредоточивается здёсь на проповёди, которая такимъ образомъ получаетъ здёсь свое полное значение... Нельзя не пожальть, что если не таже самая, то по крайней мъръ, подобная постановка церковной проповъди не усвоена у насъ въ другихъ мъстахъ. Въ Петербургв ч мы помнимъ одинъ случай проповъди на вечернъ: когда льть двынадцать тому назадь извыстный істуить Сойяръ, отврывшій вечернія пропов'яди вы католической церкви св. Екатерины на Невскоить проспекть, сталь привлекать къ себв своею изящною францувскою рачью и мастерскою депламаціей и правосленныхъ — признано было полезнымъ противопоставить ему на это время православныя проповёди на вечерив въ Казанскомъ соборъ... Желательно было бы

чай проповадыванія исключительно на литургів, по крайней мара, позволено было нашимъ приходскимъ священникамъ произносить свои проповади не на своей только обадна, но и на обадна своихъ товарищей, чтобы проповадникъ выходилъ для проповади не усталый и изнемогшій, а сважій и бодрый, чтобы ему меньше было надобности обращаться къ тетради или даже и вовсе къ ней не обращаться.

— Въ ноябръ прошедшаго года скончадся въ Рыбинскъ мъстный соборный протојерей, Родіонъ Тимонеевичъ Путятинъ, нашъ лучшій, если не единственный, народный проповёдникъ. Покойный быль урожденецъ Рязанской епархіи и воспитанникъ Московской духовной академіи (9-го курса), изъ которой выпущень девятымъ магистромъ въ 1834 году. Его праткія поученія, въ прошломъ году вышедшія 16-мъ изданіємъ, съ необывновенною простотою изложенія соединяющія гдубовое чувство и какую-то особенную, ему одному свойственную, задушевность, давно уже составляють настольную инигу каждаго сельского священника. Мы слышали впрочемъ, что даже последнее издание поученій Путитина не содержить въ себъ всего, произиесеннаго имъ съ каредры. Покойный проповъдывалъ очень часто, но, при выборъ проповъдей для печати, говорять, быль слишкомь строгь къ себв. Желательно было бы, чтобы покрайней мере теперь, когда настоятельная потребность проновъди въ сельскихъ храмахъ сознается все болье и болье, а между твиъ хорошихъ народныхъ проповъдниковъ, такъ мало (кромъ поученій Путятина въ нашей литературь только и можно указать, что «Бесъды сельскаго священника

къ прихожанамъ да нъсколько—папечатанныхъ въ «Румоводствъ для сальскимъ неотырей»), родственним покойнаго озаботились изданіемъ его всъхъ ноученій, какъ напечатанныхъ, такъ и ненапечатанныхъ. Послъднее, нигдъ еще не напечатанное надгробное поученіе подойнаго проповъдника было прислано имъ въ Комитетъ духовной цензуры, который, одобривъ поученіе въ печатанію, послалъ его въ автору; но лочтантъ, за смертію автора везвратить поученіе въ Комитетъ, который обязательно и далъ намъ случай предложить его нашимъ читателямъ:

## поучение

при погребенів настоятеля Югокой Дороесевой пустинк, игумена Вареоломея

Добръ, рабе благой и върный, о жаль быль вси върень, кадъ жисимен та поставлю: вниди въ радость Господа твоего. Мв. 25, 21.

Чемъ особенно замъчательна сія святая обитель? Кромъ сокровища ен неокришавсь — чудотворной иконы Божіся Матери, она замъчательна своимъ визшинить благосостояніемъ, своимъ богатетвомъ и устройствомъ, которыя видны у ней во всемъ, замъчательна и тъмъ почтеніемъ и уважениемъ, которыми она пользуется отъ всёхъ. Да, танихъ обителей, какова вдёшния мнегоуважаемая и благоустроенная, немного, можетъ быть, и въ цёлой Россіи.

Напоминать ин тенерь вашь о томь, что виновникомъ этого са благоссотоянія преммущественно сей, вынь почившій, настоятель, рабъ Божій, игумень Вареоломей?— И ито же этого не знасть, или ито же можеть въ этомъ усущниться? Да, ему преимущественно одолжена сіж обитель темь, что она соть, что въ вей ссть. Кака могь опьпоставить ее въ такое положение, что она такъ устроимось и обогатилась, и такое васлужила почтение и уважение отъ всехъ?

Чвиъ онъ могь дать ей настоящее ея благосостоние? На это стоить обратить внишание.

Ни чемъ другимъ, слуш., какъ введениемъ строгаго и точнаго исполненія въ ней устава монастырскаго. Я вакъ онь это сдылаль? - По данной ему власти, онь быль въ собственномъ смыслё настоятелемъ монастыря, а во мизни своей онь быдь живою книгою устава монастырскаго. Не отступая самъ, въ образъ жизни и въдъдахъ бдагочестія, отъ устава монастырскаго, онъ далаль этимъ то, что ж никто изъ монашествующихъ не отступаль отъ этого устава. Слабы тамъ наставленія наставнивовъ, начальняковъ, настоятелей и отцевъ, гдъ они собственнымъ ихъ примъромъ не подтверждаются. Наставленія ведуть, а приивры влекуть. Гдв же покойный настоятель не могь, не въ силать быль наставлить и заставлить всвив сноимъ примъромъ жить и действовать по уставу монастырскому, тамъ онъ настанвалъ, требовалъ того своею властію наотинтельскою. Настоятелю нельзя быть безъ настоятельской строгости, безъ законнаго настоянія, и даже нельзя ему иногда иныхъ оставлять и безъ положеннаго нака-Being.

Хорошинъ вредитъ, вто худыхъ щадитъ.

И такъ при настоятельстве и при настояніяхъ отща игумена Вареоломея здёсь всё монашествующіе, отъ принесящаго на св. престолё св. дары Господу Богу до прислуживающаго за обычнымъ столомъ своей братіи, всё стали вездѣ действовать, и все стало делаться по мавёстному монастырскому уставу.

Сладствіємъ строгаро и точнаро здась исполненія устава монастырскаго было то, что сія обитель сдалалась монастыремъ русскимъ, строго-православнымъ. А могло ян это укрыться отъ нашихъ православныхъ, всегда чутихъ и внимательныхъ иъ православію? — И вотъ стали правоодавные отожноду стелаться въ сію обитель во множества, чтобы насладиться эдёсь своею любяною пищею.— православісить, чтобы подышать здёсь своимъ роднымъ воздукомъ—православнымъ.

И разцийтала пустыми безплодная, и устроидась, и украсниясь, и стала чашею полною, и явилось въ ней обиліе всего, и отпрылось у ней довольство для всёхъ.

Танъ вотъ тайна покойнаго настоятеля сей св. обителя въ дъдъ устроенія имъ ся благосостоянія: своимъ примъромъ и наставленіемъ сдълаль опъ то, что въ монастыръ исполнялся уставъ монастырскій, а чрезъ то устроилось и благосостояніе монастыря. Будь, чъмъ ты быть додженъ по твоему званію, по твоей обязанности, и будетъ у тебя, чъмъ тебь жить, будетъ и преизбудетъ.

Впрочемъ не благосостояние обители главно заставляло покойнаго отца настоятеля такъ дъйствовать, настанвать, иногда и докуку другимъ дълоть. Что же имълъ онъ во виду при своихъ дъйствияхъ, распоряженияхъ настоятельскихъ, при своей заботъ о благосостоянии обители, при своихъ докукахъ инымъ въ ея пользу?—Славу, славу онъ имълъ въ виду, только славу не свою собственную, но славу обители Божіей Матери, или, какъ онъ обывновенно говаривалъ,—обители Царицы Небесной. А слава св. обители—прекраснан слава, святая слава. Этою спавою имя Божіе святитея, этою славою Матерь Божія прославляется, этою славою осийшается, украпляется, распространяется православіе церкви нашей православной.

Такъ вотъ для чего они, — всъ эти монастыри любятъ устроять свое благосостояніе, и изъ-за этого благосостоянія любять иногда дълать докуку инымъ, и за эту докуку благодушно тершять иногда нареканіе, безсланіе отъ другихъ, вотъ для чего: для славы Божіей, для славы Матери. Божіей, для славы св. угодинювъ Божінхъ, для славы Церкви православной. Братія св. обители! Настоятель вашъ, кончивъ свое двло, почивъ отъ трудовъ своихъ, и болъе уже не будетъ дъйствовать среди васъ. Но живъ предънами образъ его жизни и дъйствованія, живъ у васъ и уставъ, по которому онъ жилъ и дъйствовалъ. Держитесь

ме, макъ было при немъ, во всемъ устава, но не рунами только держитесь, а и умомъ, не устами только, а и сердцемъ, не въ церкви только за службами, но и въ кел мякъ, при всякомъ случав, не предъ людьми только, но и предъ Вогомъ, и не изъ видовъ человъческихъ, но ради славы обители своей и ради спасения своей души, и будетъ обитель ваша не только полною чашею утвшений временныхъ, но и чашею черпающею вамъ радость въчвую, ен же, молитвами Царицы Небеснын, да сподобитъ Господь и приснопамитнаго, достоблаженнаго мястоятеля вашего игумена Вареоломен. Аминъ:

— Въ американскихъ газетахъ напечатанъ въ выс щей степени интересный документь, служащій новымъ доказательствомъ стремденія къ православію, возникшаго въ нъдрахъ римско-католической церкви. Документь этотъ-письмо къ папъ г. Віерринга, бывшаго профессора римско-католической семинаріи въ Вальтиморъ, датчанина по происхожденію, но натурализованнаго гражданина Соединенныхъ Штатовъ. Онъ высказываеть одинаковый съ докторомъ Овербекомъ BETINGS HE RETOININGMENT, H, NO BOOMY REPORTIO, RECрикальныя французскія тазеты посившать объявить, что американскія газеты выдумали г. Віерринта, какъ онъ недавно объявили, что русскія газеты выдумали доктора Овербека. Тъмъ не менъе интереса представляеть для насъ голось въ пользу православія, раздающійся съ другаго полушарія, гдф римсквя церновь имветь до трехь милліоновь своихь исповедивковъ и владветь имуществомъ на двести милліоновъ долларовъ. Вотъ текстъ письма г. Віерринга:

«Святвйшій отецъ! Повергаю къ стопамъ ващимъ, въ полномъ сознаніи принимаемой мною на себи отвътственности, нижеслъдующее изложеніе моихъ върованій.

«До сего дня я быль ревностнымь и искреннимь при-

верженцемъ 'римской церкви; которую' и считалъ единою ватолическою и апостольскою. Следун внушению монкъ религіозныхъ върованій, я посвятиль всв способности поего ума и сердца на служение этой церкви. Наперекоръ поимъ ' матеріальнымъ интересамъ, я, хотя и мірнинъ, вступиль въ воинствующую озлангу римской церкви. Какъ богословъ и историять, я старался о распространении ея доктринъ въ обдасти науки, какъ публицисть, въ области печати, и, наконецъ какъ миссіонеръ, я посътиль отдаленнъйшіе края веннаго шара. Я вель пропаганду даже вы Лапландін. Въ последнее время, я исправляль, насколько мне дозволяли мои способности, должность профессора натолической сенинарін въ Бальтиноръ. Я повволиль себъ вечислить эти овиты, ввемощієся только моей симренной инчлюсти, потому только, что желаль заявить о преданности, съ которою я служиль ринской церкви. Преданность эта устояна предъ прискорбнымъ врванщемъ, поторое представанам. нив периовныя интриги, а равно святскіе захваты и разсчеты католического духовенства. Опланиван эти злоупо-треблевін, я успливался набросить на нихъ повровъ милосердія. Я возлаталь ответственность за нихи на личныя заблужденія. Въ ревности моихъ убъжденій, я устраняль отъ римской церкви всякую солидарность съ актами, совершавшимися во ими ов. Я върняв въ божественное призваніе папства, вържив, что ему назначено разрышить всь велиніе проблемы, редитіозным и соціальным. Но вы свин, святьйшій отець, нанесли первый ударь монич вірованіямъ. Обнародованіе Силлябуса возродило во мизпервое тревожное сомнине. Невозможно, думаль я, чтобы существовало такое воліющее противорние нежду жизнекными требованіями человіческого общества и принажени Цервви Боміей. Невозможно, чтобы добрымы пристівниномы можно было сделаться только въ томъ случав, если переста нешь быть гражданиномъ, отвергнень всики прогрессъ в пойдень во врака вепять, ка бадственными засупотреблеинив средних въковъ. Разумъ мой отказывался принять эти пагубных ученія, которыя римская курія провозгимправаній, Эта внутранняя борьба приведа въ сладующему варованій, Эта внутранняя борьба приведа въ сладующему согдащению между момих разумомъ и чувствани, Папа, сказаль я самъ себъ, человакъ и можетъ ошибаться. Дурные совъты могди отвлонить его отъ пути истины. Одущевляемый наидующими намъреніями, Пій ІХ совершильде безсознательно ощибку, которую исправить онъ самъ, или его преемники. Тъмъ не менъе, римская церковь остается святою, чистою и истинною. Будемъ же продолжать наше служеніе ей, моля Бога просвътить тъхъ, кто руководить ею.

«Танова была, свитой одець, мон перван осгановка на дамессиой дорога. Но вы онова застевини женя двинутьем впереда по этой дорога, до того пункта, гда свать восторжествоваль, нада моею сафиотой. Созвание римского собера, съ исключительном пално возвести ва догматы доктрины Силлабуса и напскую непогращимость, положило конова, монмъ колебаниямъ и открыло передо мирй всю потину. Какъ хриотаниять, какъ гражданият, какъ челованъ науки, я исполняю троякую обязанность, возвыщая мой синрепный голосъ, чтобы сказать вамъ торжествению предъ Богомъ и людьщи;

«Святый отець! Отъ моего имени, и отъ имени многихъ тысячь мірянъ, раздаляющихъ мои мысли, и протестую противь доктринъ, которыя вы отерественнымъ и человаческимъ замонемъ. Протестую противъ бъдственнамо, причинаемого вами, отолинованія между пермовью и общескаюмъ. Протестую противъ нечестивато осужденія всяваго прогресса и воявато знанія. Протестую противъ того принция папракі неногращимости, который вы желаете возвети въ догиатъ, напереноръ слову Евангелія и пермовеньных преданіямъ».

"Будущее не замедлить обнаружить роковыя последствін этихь актовь, противь которыхь я возстаю всею сидей монкь убънденій. Потрабность авторитета и религіознаго единства такь сидьна, что, по всему въроятію, протесты, подобные така, которые я осивдиваюсь выразить. будута явленіями одиночными. Огромное большинство католикови на расторгиеть, открыто, подобно мис, связи своей съ папскимъ престодомъ; но индиресрептизиъ будеть разълдать издра катодичества и абсолютная несовиастимость римскить доктрина съ соціальными и подитическими потребностими человачества будета подкацывать основанія атой церкви, така что паденіе ся сдаластся, женоблинымъ.

«Что же остается дълать, въ присутствін давого неис-... правимаго зла, душамъ исврениямъ и върующимъ? Должны-ан онв, оставаня римскую перковь, въ которой принадлежать имъ долже не дозволнють ихъ убъжденія, ри-HYTLOH, HMER DALLIGHRAND CHRISTBOHRLING ROMUSCOND. BL. бурныя воды протестантизма и подвергнуться опасности потеринть врушение о нодводную скалу пантензма? Таковы: вопросы, которые и предлагаль себв и которые, какъ миж ; кажетея, я уепаль разрашить молитвой и наукой. Убажище, приотань, которой и жекаль посреди бурь, асть. такан Церковь, которан сохранила-бы неприкосновенными: ученія Евангольскія и Анестольскія, такая, которая не была-бы въ противоръчін съ живненными потребностими общества, съ прогрессомъ и наукей, - Цервовь, которая нел сившивала,бы міреваго съ духовныма, которая не нивла і бы папы-короля и которая поминла-бы слова Христа: нарство Мое не от міра сего. Такан Церковь, которая не: осущала бы овоихъ служителей на безбрачіе, поторяя не продоволо бы, индультенцій для построенія крамовъ; та-, вая Церковь, которая на опиралась бы на иносемные петыжи и не представляле-бы чудовищимго противорачія первосращенияма, повономнающаго смертный приконоръ, тотчасъ по совершения бежественного такнечна Евхаристия. Напоненъ, такая Церковь, которая останась-бы варною единственному: управлению, основанному Христомъ и Его. аностолами, управление сунодальному, то-есть парламен-Tableonty. •:

- «Бог» благословия» ном устаня. Онь благоводия» ува-1/24

вать мив эту пристань, о воторой уможна Его милосердіє мон встревоженная и преисполненная скорби дупів. Я нашель истиную касолическую и апостольскую Перкова. То православная Восточная Церковь, отв которой западная отпала потому только, что римскіе епископы захотвии парствовать и господствовать. Эта церковь сохранила неприкосновеннымъ святой кивотъ Евангельскихъ ученій. У нея півть папы-короля, мбо совершенно ложно заявленіе некоторыхъ, будто бы русскіе императоры суть папы православія. Государи эти не им'вють никакого церковнаго харантера. Въ Россіи, накі въ Турцій и невеюду православная церковь состоить подъ сунодальнымъ управденіемъ, основаннымъ апостодами. Церковь эта не насидуетъ человъческой природы и не обрекаетъ своихъ служителей не безбрачіе, но душамъ утомленнымъ и удручемныжь она открываеть убъжние монастырской жизни. Православная церковь не только не противодъйствуеть потребностямъ человечества, но является самою деятельною его попровительницей. Она содъйстновала единотву и могуществу Россіи. Въ продолженіе четырекъ етольтій, она предохраняеть на востоив различныя національности, порабощенныя турвани, отъ правственной и матеріальной порчи магометанотва. Она же, наперекоръ всёмъ житригажъ и политическимъ соперничествамъ, обуревающимъ ванадъ, есть точка соединения для вевхъ сихъ паціональ-HOSTOR.

«Таковы дестоинства православной восточной царкви, ставшін для меня очевидными, послів глубокаго моученім прошедшаго и безпристрастнаго анализа настоящаго.

«Когда и пріобреда вти убъеденія, то присбеться вить было уже невозножно. Я намениль-бы первому докту христіанства, еслибы, ради интереса или изъ описсиія, что чистота моихъ намереній можеть быть! замедозрежа, осталія носнать въ заблужденіи. Я надеюсь, что православная церновь удостоить примить меня въ снои материнскій объятія. Съ сей же минуты я считаю себя свободнымъ отъ вебхъ мояхъ обнавтельствь относительно римской

церкви; но я полагаю, что изложеніемъ причинъ, побудившихъ меня обратиться къ православію, я исполняю священный долгъ къ человічеству и къ вамъ самимъ, святой отецъ. Не подумайте, чтобъ изложеніе монхъ вірованій означало неуваженіе къ вашей досточтимой особъ. Я знаю и цівню ваши добродітели. Изъ памяти моей никогда не изгладится вашъ кроткій и благоволительный образъ, какъ я виділь его четыре года тому назадъ въ Римъ. Знаю, что вы добры, благочестивы, что вы желаете добра и творите зло безсовнательно. Но истина имъетъ свои требования, четорим: предагане девжа: жививана востражейній (

«Апостояти Павель, волина обращення данасения имая вы вы послании своень вы Галатаны: но аще и англа съ небеси благовыстить вамь наче, еже благовстиком вамъ-анавема да будеть,

Я не закому темъ делено, нать женуеваеты высстоить Павель; я не предаю вает анасемъ, но меже Бога, да обратить Онь вашу истинно ангельскую душу нь Евангельской истинь. Я нолю Его, да избавить Онь васт егь бремени свътской власти, такъ страшно тяготъющей на васъ, дабы вы могли сдълаться тъмъ, чъмъ-бы вы должны пребывать всегда, то есть христіанскимъ пастыремъ, въ самомъ прекрасномъ и святомъ значеніи этого слова.

«Пребываю съ глубочайшимъ почтеніемъ, святъйшій еписсопъ римскій, вашимъ покорнъйшимъ и послушиташимъ слугою, *Бьерринъ*, америнанскій гражданинъ».

Мы свышали, что въ Свят. Синодъ получено уже прошеніе достопочтеннаго Бьерринга о принятіи его въ нъдра православной «греко-русской» церкви; г. Бьеррингъ изъявляетъ надежду быть удостоеннымъ сана священника, объясняя, что искать этаго сана его побуждаютъ не какіе-либо разсчеты, а единственно желаніе послужить дълу православія въ Америкъ.

H. B.

If the finite of the control of the

Въ Январъсной ининкъ «Христіанскаго Чтенія».
за 1870 г. нарадись нимеслъдующія потрывности:
напечатано: должно быть:

Серви, 63, 1стр. 3. денеродительных позначительных 1. 168, 1. 46, смед ... 69, 24: безрадичною пере старообрядцевъ на то, 188, 10: 1858 1558

A the kind of the property of the second of

٠٤ ان.

## БОГОМИЛЬСТВО — БОЛГАРСКАЯ ЕРЕСЬ

X—XIV BB.

(продолжение)

VI.

## Исторія Богомильства.

## а) ва Болгарін и Греціи.

Покольніе, бывшее свидьтелемь апостольских подвиговь св. Климента Охридскаго (†916), столь благотворных для національно-христіанскаго просвъщенія Болгаріи, было также свидьтелемь возникновенія въ ней богомильства. Весьма быть можеть даже, что плевелы эти выродились изъ той «чистой пшеницы» евангельскаго благовъстія, которую такъ заботливо насаждали св. Седмичисленники (1). Весьма правдоподобно также и то, что колыбелью богомильства

<sup>(1)</sup> Петрановичь «Богомили» стр. 44. «Овдъ ин Є мимогред обратити пажню читателя, да Є духовна радиност тих богомильских учителя была сувремена радиности православних Методіевих ученика и ньихових питомаца у Бугарской. Съме дакле посіяно благочестивим сотрудницима уродило Є од чести зломъ на штету пркве и нравственности!» Не изъ Климентова ли разсадника церковныхъ клириковъ вышелъ и ересіархъ Богумилъ—«попъ» по сану и славянинъ по имени? Христ. Чт. № 3. 1870.

была мъстность Балканскаго полуострова, съ одной стороны сосъдная съ поприщемъ служенія св. Климента—страною Охридской, съ другой—близко граничившая съ Оракіей, гдъ издавна водворилась колонія Павликіанъ: принято, по крайней мъръ авторитетными людьми, считать колыбелью богомильства поселенія славянскаго племени Дреговичей, близъ Солуни. (1) Собственно же историческихъ извъстій о воз-

<sup>(1)</sup> Доминиканецъ Рейнерій Саккони, миквизиторъ Ломбардін, бывмій прежде 17 літь предстоятелень тамошней еретической общины (въ половинъ XIII в.) оставиль въ своей «Summa de Catharis» самыя подробныя и наиболье важныя извъстія о всей вообще богомильско-квоврской сектв. Онъ именно, перечисляя современныя ему еретическія церкви, въ заключеніє товорить: ecclesia Bulgariae, eccle) sia Dugunthiae, et omnes originem habuerunt de duabus ultimis (p. 1767 у Шиндта I. 2). Последнее названіе, встречаеное и въ другихъ памятникахъ, имъетъ разныя чтенія, между прочимъ Druguria и Drogometia. На основанім перваго Шиндтъ (І. 16, 58 и др.) предполагаетъ, что эта древивншая еретическая церковь была въ Tragurium или Трогиръ (нынъ Трау) въ Далиаціи. Шасарить же, на основаніи последняго чтенія, увазываль въ втомъ смысле на славян, племя Дреговичей (Pam. Hlahol. Pismen. L. X), у которыхъ въ IX в. существоваль особая «впархія тяк Арвиусивствіне», подчиненная митроподиту Филиппопольскому (Le Quien Or. Chr. II, 95 срав. Tafel «De Thessalonica», II. 59). Но такъ какъ значение Трогира въ история славянского канаризма представляется Шиндту мактомъ несомивинымъ, то этотъ ученый, уступая предъ авторитетомъ Шафарика, готовъ быль принять его предположение въ томъ смыслв, что рядомъ съ древнею Трогирскою еретическою церковію существовала еще Дреговицкая, также веська древняя и вліятельная (см. Reale Encyclop. v. Herzog, VII, 466) Между твиъ Петрановичь рашительно называеть указанное предположение Шмидта ошибкой, непростительной даже диллетанту, а тамъ болъе спеціалисту. Въ Трогиръ, по межнію Петрановича, никакой еретической церкви никогда не бывало, точно такъ же какъ и во всей Далмаціи, гдв следы ереси встречаются какъ **еактъ случайный, одиночный и довольно** неясный (Петрановичь «Бо» гомили» стр. 94, 95 Авторъ, видно, упустиль изъ виду, что еретическій «папа Никита» цитироваль въ 1167 г. между своими общинами и «ecclesiam Dalmatiae» см. у Гизелера. Lehrb. II. II, 495 sq.). Вопросъ остается нерэшеннымъ. Съ своей стороны заметимъ, что хотя

нинновении богомильства сохранилось весьма немного.

Основателемъ секты быль «попъ», т. е. бълый свищенникъ не «чернецъ», и слъдовательно ересь началась не въ монастыръ и виъ среды, склонной къ мессаліанству: происхожденіе богомильства не мессаліанское. Извъстенъ, напротивъ того, другой источникъ его происхожденія—навликіанство: ближайшее потомство произинало въ Волгаріи «попа Вогумила, воспріемшаго манихейскую сію ересь». (Сунод. Ц. Вориса). Главными началами новоявившагося лжеученій были, слъдовательно, реформатор-

существование еретической Дреговицкой церкви вообще, и особенно древней и вліятельной не подтверждается никакими положительными овктажи, и есть не болбе какъ весьма правдоподобное предположение: твиъ не менте мастность Дреговичи можетъ быть признана за колыбель богомильства въ виду си пограничности съ Оракійскими поселеніями Павликіанъ и въ виду сильнаго распространенія въ позднейшее время богомильства, въ мастностяхъ ей сопредальныхъ,—Филиппополъ, Меленинъ, Могленахъ, Солуни, что извастно исторически.

Петрановичь (стр. 80 вф.) такъ опредвинетъ ивсторождение богомильства: «колыболь ереси следуетъ искать въ местности, населенной съ VII в. племенами Дреговичей, Сапулатовъ, Велесичей, Воранчей и простиравшейся отъ Фидиппополя (Пловдива) и Солуна до Адріатического моря, и отъ Охриды до Янины и внутренней Осссаліи». Містность эта цваме четыре въка была главнымъ огнещемъ богомельства. Вдась съ правдоподобностію предполагають существованіе тахъ еретическихъ церквей, которыя самими же сектантами были признаваемы ва родоначальницъ всъхъ прочихъ: еретики отдаленнаго запада (Южн. Францін) присматривались къ порядкамъ ихъ внутренняго быта, какъ своему идеалу и образцу. Именно, на соборъ въ 1167 г. въ St. Felix de Сэгатап близъ Тулузы, сретики Прованса и Свв. Италін просили богомильского епископа «папу Никиту изъ Константинополя» раз-RAZETL END, REKIR consvetudines et mores primitivarum ecclesiarum? Bu отвътъ онъ указалъ имъ на взаимныя отношенія и управленіе слъдующихъ церквей: eccl. Romaniae (Оракіи) Drogometiae, Melenguiae, Bulgariae et Dalmatiae (см. Gieseler's Lehrb. II, II. 495 sq.). Здъсь же въ разныхъ мъстныхъ именахъ, Петрановичь старается найти объ-

ство, опиравшееся на дуализмъ и сопряженная съ этимъ ненависть въ господствующей Церкви.

Собственное им имя ересіарха стало нарищелельнымъ именемъ его последователей, или наобороть, во всякомъ случав оно указываетъ задачу стремленій секты точно такъ же какъ и названіе «истинныхъ христіанъ» (Козма Пресв. V. 106), на которое претендовали Богомилы подобно своимъ учителямъ Павликіанамъ. Въ этомъ то смысле вероятно, а не для одной игры словъ, первый обличитель ереси Козма Пресвитеръ говоритъ, что «попъ Богумилъ былъ, по истине рещи, Богу не милъ» (Прав. Соб. 1864. IV. 481).

ясненіе разнымъ до сихъ поръ необъяснимымъ названіямъ сенты названадъ, которыя выражаютъ можетъ быть развые оттънки направле нія секты и мъстопроисхожденіе ихъ. Таковы: Concorezentes или Gorezenti, Runcarii, Bagnolenses Bagnaroli. Первыя изъ этихъ именъ Шиндтъ (П. 285) всявдъ за Шаварикомъ (Слав. Древ. П., 344) ироизводитъ отъ Краннскаго (въ Далмаціи) городка Горицы. Но такъ налъ дамиатеніе еретики держались Дреговицкаго согласья или толка (Шиндтъ р. 58), Конкореціане же или Горичане принадлежали къ противоположному согласью Болгарскому (объ этихъ толкахъ или согласьяхъ скаженъ въ своемъ мъстъ), то Петрановичь указываетъ другую Горицу, въ Оессалія, между огречившимся племенемъ Велесичей (стр. 81. 94). Въ томъ и другомъ случав, Горичане или Конкореціане, какъ ихъ прозвали Итальянцы, были славянскаго происхожденія.

Затъмъ, весьма извъстное въ нъметчинъ название еретиковъ: Runcarii иди Runcharii (vocantur Runcarii a villa, Псевдо - Рейнерій у Шиндта II. 284), авторъ производитъ отъ славянскаго племени Ренджанъ, близъ Авона, (по-гречески Регудстої, schlavini Runchini у Таселя I. 68), гдъ въ средніе въка существовалъ укръпленный городъ Рентина, средоточіе особой епархіи православной. Послъднее наконецъ названіе Bagnolenses, hi de Bagnolo, Петрановичь производитъ отъ имени Болгарскаго племени Поливаки, до нынъ извъстнаго близъ Бодены, къ СЗ отъ Солуни (Григоровичь, Путеш. 196). Bagnolenses есть будто бы буквальный цтальянскій переводъ этого Поливаки.

Всъ эти объяснения очень остроумны, но удовлетворительны онъ были бы тогда, когда бы можно было указать ясные вакты господства ереси въ поименованныхъ мъстахъ.

Двятельность этого пресховутаго «попа», современная парствованю Петра Сумеоновича (927—967), положила прочное основаніе бытію секты. Между многочисленными, какъ видно, его учениками нашлись достойные преемники нечестивой ревности и вліянія первоучителя. Извістенъ цілый рядь такъ называемыхъ «учениковъ попа Богумила», бывшихъ преемственно предстоятелями секты. Таковы: Михаилъ, Оеодоръ, Добря, Стефанъ, Василій и Петръ. (Сунод. Ц. Вориса). Послідніе два, (извістные также по греч. памятникамъ) замічательны именно своєю ревностною пропагандой, общирнымъ вліяніємъ и трагическою смертью (въ XII в.).

Этимь и ограничиваются положительныя свёдёнія о началь секты и ея первыхъ предстоятеляхъ. Но вопросъ: чъмъ въ частности проявилась и ознаменована была антицерковная двятельность перваго ересіарка, — открываеть снова широкій просторь гаданіямъ болье или менье правдоподобнымъ, но лишеннымъ дъйствительнаго фактического основанія. Такъ напр., быль ли попъ Вогумиль учредителемъ еретической ісрархіи, строго организованной и бдительной, какую мы находимъ впосивдствии у Запад. Касаровъ, и давало им ему главенство въ сектв значение и власть папы или значение богомильского Манеса (Гильфердингъ, Письма, 11. Р. В. 1859. IV. 130),или же онъ и названные «ученики его» были только въ павликіанскомъ смыслё предстоятелями секты (antesignani) и въ этомъ же смысль назывались апостолами, -- ръшить трудно (1). Чисто павликіанскія

<sup>(1)</sup> Сунод. Ц. Бориса называеть ихъ «мними апостоли». Козна . Пресв., о современныхъ ему еретикахъ выражается также: «нови

антипатіи первыхъ Богомиловъ во всякой дерковной организаціи и отрицаніе ея богоучрежденности—склоняють скорве въ последнему предположенію (¹). Распространеніе новоявившейся севты шло весьма быстро и въ ея отечества, и въ странахъ сосаднихъ. Черезъ полвака оно достигло до отдаленнайщихъ странъ Запада. Везда множество разнородныхъ обстоятельствъ слагалось какъ будто нарочно такъ, чтобы облегчить путь этому распространенію.

Во Оракіи еретическая пропаганда усилена была проповідниковъ. Императоръ Іоаннъ Цимисхій, не довіряя спокойствію ново-покоренной имъ Болгаріи (972), поселиль на границахъ ея, въ Филиппополів и окрестностяхъ, значительное число павликіанъ, взятыхъ въ плінъ въ Сиріи. «Императоръ надіялся иміть въ лиці ихъ надежный авангардъ противъ нападенія сіверныхъ Скиеовъ на

апостолы и предтечи Антихриста» (Пр. Соб. 1864. VI. 202). Дина Комнена (XV. 385) увърнетъ, что Василій имълъ учениковъ, ούς κάι άπος όλος όνομάζει». Пселлъ представляетъ дѣло иначе (р. 29. 30) «τοιστον μλω δά της άνδιας αυτών τὸ αποτίλεσμα κεινέν δν εύ μένον τοξε τροῖς δια καθ δογματος, εἰς ούς την τῶν ἀπος όλων καταρραπτενι προσηγορίαν, ἀλλὰ κὰι τοξε ευχίταις και της γνως δις. (Cpab. Engelgardt's Abhandl. p. 204). Упоминаемые здѣсь церковные чины еретиковъ: Предстоитель, Евхиты и Гносты вполнѣ аналогичны съ павликіанскими: Гдавою серты—Апотоломъ, Спутниками и Нотаріями.

<sup>(1) «</sup>Како ся хотять наридати «крастини» не имвюще крестищихъ и попоръ, ни сухім поповекихъ инкуще?... (Козка Пресвит. Пр. Сб. 1864. V. 10 в.). Еретици сами въ себъ исповъдь творять и ръщаютъ, Апостолу рекшу: исповъдуйте другь другу прегръщенія; неме точію мужи того творять, ко и жены, еже ругу достойно сеть» (7b. VI. 207) «не мнять церковныхъ сановъ Господомъ и Апостолы състросны» VII. 325). Следовательно, строго-организованная ісрархія, какую мы видимъ впоследствій (въ XII.--XIII вв.) у Богомиловъ и Запад. Касаровъ, была только уклоненіемъ отъ первоначальнаго характера секты.

Византію» (Анна Коми.). Ожиданія эти далеко не сбылись. «Переселенцы, народъ свободолюбивый и непокорный, сдвлавшись обладателями Филиппополя, ни во что ставици свои обязательства къ Византін. Они не защищали, а напротивъ угнетали правослевныхъ (грековъ) и дъятельно распространяли свое лжеучение. Еретичество ръкою разлилось по окрестностямъ Филиппополя, и съ этою-то рекою слидся еще другой, сродный ей потокъ, богомильство. Съ твуъ поръ Филиппополь сталъ настоящею столицею множества разныхъ безбожниковъ» (Анна Комн. XIV.) н съ этихъ то поръ, въроятно, возникла въ его окрестностяхъ-во Оравіи серетическая община или церковь, называемая Филадельфійской (Eccles. Philadelphiae in Romania, Reiner p. 1767 y III MEGTA 1. 57. Eccles. Romaniae, «папа Никита» у Гизелера II. II. 495). Въ той же Оракіи, кром'в того, новоявившаяся ересь нашав для себя почву слишкомъ воспріничнеую въ монашескихъ келіяхъ. Среда эта, при недостаткъ руководящаго вліянія на нее церкви, легко способна была увлекаться крайностями односторонняго аскетизма и созерцательности, близкими къ древнему месcariancesy (Gieseler's Lehrb. I. II. 243. II. I. 401). Увъряють даже (Кедр. 1. 514.), будто дъйствительно мессаліанство или евхитство съ давнихъ поръ пріютилось во многихъ монастыряхъ Оракін, и только держалось тамъ въ тайнъ. Если это и такъ, то фактъ обнаруженія мессаліанства во Оракін означаеть не что нное, какъ распространение въ ней богомильства, особенно сильное и быстрое, такъ что его замътила даже Византія. Случилось это въ началь XI въка. Въ Константинополь стали доходить тогда слухи о какихъто новыхъ ужасныхъ еретикахъ, наполнившихъ Өравію и покланяющихся сознательно и открыто сатанѣ. Всеобщее любопытство было сильно заинтересовано этими странными слухами; много, видно, толковали вездѣ о возможности такого ужаснаго навожденія бѣсовскаго. И вотъ является извѣстный трактатъ одного изъ тогдашнихъ теологовъ византійскихъ, разсуждающій «о дѣятельности бѣсовъ» и объясняющій въ этомъ смыслѣ появленіе еракійской ереси, т. е. богомильства (1).

<sup>(1)</sup> Извистно инсклано писателей съ самиліею «Пселль» (си. Льва Алляція «Diatriba de Paellia» ар. І. А. Fabricht Bibl. Gracca, V. І. 61). Авторъ брошюры пері ізгруїє дацайны»—«De operatione daemonum» жилъ въ 1-й половина XI-го вика и былъ слидовительно современникомъ часто упоминасиаго нами Козмы Пресвитера. Сравненю втихъ двухъ одновременныхъ писателей, одного—многоученаго столичнаго ритора, другаго — простаго сельскаго ісрея новопросвищенной «варварской» страны, —во всихъ отношеніяхъ говоритъ не въ пользу перваго. Тоже въ отношенія показаній ихъ о Богомисанъ: сколько испременъ, прямъ и честенъ Козма, столько ме изворотливъ, надуть и легкомысленно-суевъренъ Пселлъ.

<sup>-</sup> Названная брошкора его написана въ сорыт разговора между двумя лицеми, изъ поторыхъ одно называется Ориківниномъ (Ораб), другое Тимовеемъ. Орац на два года отлучался изъ Константинополя, и въ это время жиль въ странъ, гдъ находились Мессаліане. Имя Орак, придумано не безъ цвин: оно должно было указывать вроисхожденіе, а можеть быть и карактерь убъяденій собесьдника, точно такъ же какъ имя другаго дида-Византійда должно было выражать благочестів наи православіе. Тимовей просить разказать ему что-нибудь о еретинать, которыть видыть Оред---- сибо-де и много слышвить о томъ, что они глубоко проникли въ Церковь, но ознакомиться съ ними не нивы нивакой возможности. Эрак сообщаеть своему собесванику сивдующія свидинія объ этихъ еретинахъ-нессаніанахъ, поторыхъ онъ называетъ Евхитами и Энтуріастами. «Ученіе мув., говорить онъ, ведеть свое начало отъ Манеса. Отъ него заимствовали они понятіе о множествъ началъ. Манесъ проповъдывалъ два начала въ міръ, Богу противопоставляль бога. Творду добра-виновинка зла, благому Владыкъ неба-злаго владыку земли. Есхиты присосокупили въ сему еще третій принципъ: они признають одного Отца и двухъ Сыновъ,

Михаилъ Пседлъ, какъ видно изъ самаго его трактата, писалъ о новой ереси именно на основании этихъ народныхъ, какъ и всегда—темныхъ и уродливыхъ слуховъ объ ней: показаніямъ его нельзя върить безусловно. При всей чудовищности его разсказа, видно однако, что а) ученіе свое секта заимствовала отъ Манихеевъ (Павликіанъ), но видоизмънила оное согласно національнымъ воззрѣніямъ большинства своихъ членовъ; б) что въ числѣ этихъ послѣднихъ секта имъла не однихъ только простолюдиновъ, но и людей высшихъ, образованныхъ классовъ, и что в) мес-

старыя и новыя начала. Отецъ одинъ владычествуетъ надъ премірными вещами. (Сварогъ?) Младшій Сынъ обладаеть небеснымъ, старшій-земнымъ (мірскимъ) міромъ. Нікоторые изъ этихъ еретиковъ одинавово почитають обоихь Сыновь на томь основания, что хотя-де въ настоящее время они существують раздально, но, происходя изъ одного Отца, нъкогда должны будутъ снова слиться въ немъ. Нъкоторые же почитають младшаго Сына, потому что онъ владветь высшею и лучшею частію вселенной, старшаго же они не презирають, но боятся его, ибо онъ можетъ причинить зло. Иные же совствиъ отрекаются небеснаго Владыки и всёмъ сердцемъ предаются властителю вемли, Сатананлу, (Шиндту варіантъ сатачан нажется болве славянся. формою, І. 9) и дають ему почтительныя имена, называя его перворожденнымь, аллетого их патрос, творцемъ растеній и животныхъ и всего органическаго. Къ нему, говорятъ они, небесное питаетъ зависть, ибо онъ такъ хорошо устрояетъ земное! Небо возбуждаетъ изъ зависти (віс) землетрисенія, градъ, голодъ, войны. За это они произинають небеснаго Сына».

<sup>«</sup>Они раздаляются на посвященных в непосвященных. Сатанамаю жорочить посвященных призражами, а они считають это боговидыми ( $\theta$ ε  $\alpha$ πτί $\alpha$ ε). Чтобы добиться этих боговидый, они вдять человыческіе экскременты, отъ чего, по словамь ихъ, демоны становятся их нимъ дружественны и близки. Это верхь ихъ безумія, и совершается не только ихъ Предстоителями, которые называются у нихъ Апостолами, но также Евхитами и Гностами (см. примъч. стр. 372). По вечерамъ, когда зажигаются свъчи, и у христіанъ поются гимы въ честь страданій Господа, еретики собираются въ уединенныя хижины и совершаютъ тамъ еще большіе ужасы, чъмъ разказанные выше: вантазія  $\Theta \rho \alpha$  (т. е. Пселяв самаго) неистощима на этотъ

саліанско-монашеская среда успёла уже сообщить сектё нёкоторыя изъ своихъ особенностей, а именно экзальтированность. Въ это же, можетъ быть, время и этимъ же путемъ явились въ богомильстве и тё его внёшнія монашескія особенности, съ которыми мы увидимъ его послё (въ XII в.) и о которыхъ уже упомянуто выше (гл. II). По крайней мёре, нётъ другихъ данныхъ, которыя бы болёе удовлетворительно могли объяснить происхожденіе этихъ особенностей секты.

Въ Болгаріи или Болгарскомъ царствъ, сосредоточивавшемся въ X—XI в. в. въ Македоніи, въ стра-

счетъ. Тутъ все, — и кровосившене, и двтоубійство, и нелвныя волхвованія, что совершается будто бы еретиками «для того, чтобы истребить тв божественныя знаменія или знаки (συμβολα), которые находятся въ нашей душв подобно царскому гербу (σημίτον) и отъ которыхъ бъгутъ тренеща сонны демоновъ. И эти-то еретики, между твиъ, соблазняютъ даже благочестивыхъ мужей принимать участіе въ ихъ собраніяхъ!»

До зда поваствованіе  $\Theta \rho \alpha \xi$ 'а. Затамъ Тимовей съ своей стороны разсказываетъ пріятелю сладующее: «Будучи еще отрокомъ, я жаловался своему даду, что повсюду всякія добрыя стремленія и въ частности любовь къ наукамъ ослабаваютъ. Я спращивалъ: могутъ ли когда нибудь дала принять лучшее направленіе? Старецъ отватствоваль мив, что близко напротивъ время, когда люди будутъ житъ куже зварей, ибо владычество Антихриста приблизилось. Приществіе его предварятъ чуждыя ученія, беззаконныя дайствія и всяческіе ужасы, о какихъ разказываютъ намъ греческія трагедів. И въ это беззаконіе, прибавиль старецъ, будуть вовлечены даже жногіе ученые мужи, не только простой народъ.

Мы нарочно выписали втотъ полный пошлости разказъ; онъ прекрасно характеризуетъ—не еретиковъ, конечно, а самаго автора и современное ему общество. Неудивительно, если это общество, дышавшее идеями Пселла о власти демоновъ, и върмвшее всякимъ росказнямъ о какихъ-то неслыханныхъ еретикахъ злодъяхъ, встрътившись потомъ лицемъ къ лицу съ еретической пропагандой, тоже трактовавшей о власти обсовской, но ведшейся съ большимъ тактомъ и людьми сердца—евнатиками, легко и незамътно для самаго себя увлекалось этой пропагандой. нъ Охридской (Гидьфердингъ, письма. И. Р. В. 1859 г. 111. 145 вq.) еретическая проповъдь сдълала, послъ Оракія, первые по времени и прочности успъхи. Здъсь она основала церковь, древнъйшую и вліятельнъйшую послъ Дреговицкой, названную именемъ цълой страны или племени, т. е. Болгарскую (eccles. Bulgariae, ИІмидтъ І. 58) и другую, также древнюю, извъстную подъ именемъ церкви Меленицкой (eccles. Melenguiae, ib.).

Шировій путь распространенію ереси въ Болгаріи X—XI въка открывало ея тогдашнее политическое положеніе. Это—самый кровавый періодъ болгарской исторіи. Это—ея смертельная борьба съ Византіей за независимость, борьба исполненная самыхъ трагическихъ, потрясающихъ эпизодовъ. Отчаянное ожесточеніе противниковъ неръдко увлекало ихъ къ злодъяніямъ, въ христіанскомъ міръ почти неслыханнымъ. И къ стыду цивилизаціи — такъ называемая образованная Византія далеко превзошла въ этомъ «варварскую Болгарію».

Новая династія царей Шшимановичей, которой болгарскій народъ вручиль предводительство въ этой борьбъ своей съ Византіей (еще въ послёдніе годы Петра Сумеоновича, въ 969 г., бояринъ Шшиманъ, пользуясь неудовольствіемъ народа на византійскую дружбу Петра, женатаго на греческой царевнъ, провозглашенъ былъ царемъ; см. Гильферд. Письма ІІ. Р. Б. 1859. ІІІ. 132) омрачила славу своихъ геройскихъ подвиговъ преступленіями отцеубійства и братоубійства. Таковъ былъ преимущественно Самуилъ Шшимановичъ, Ітрегатог Bulgarorum, лътъ тридцать безустали воевавшій съ Византіей (976—1014); та-

ковъ же былъ и племянникъ его Гоаннъ-Владиславъ Аароновичъ.

Но «была жестокость (скажемъ словами г. Гильфердинга), которая могла ужаснуть самаго отцеубійцу. Образованная Византія своею безчеловічностію ужаснула самую безчеловъчную душу, какую произвела варварская Болгарія. Въ 1014 г., 29-го іюля, императору Василію Болгаробойць удалось взять въ плвиъ 15.000 болгарскихъ воиновъ: всемъ имъ императоръ приказаль выколоть глаза и отпустиль ихъ восвояси, оставляя съ адскою проніей на каждую сотню слъпыхъ вожатымъ одного криваго. Самуилъ находился въ своей столица Преспа (близъ Охриды), когда привели въ нему этихъ ратниковъ съ выколотыми глазами. Этого зрълища, устроеннаго императоромъ-христіаниномъ, онъ не снесъ: онъ палъ на земь замертво и черезъ два дня умеръ» (1). Вотъ по истинъ ужасы греческихъ трагедій, о которыхъ говоритъ Пселлъ (см. прим. стр. 377); не надо было быть еретикомъ-болгариномъ для ихъ совершенія; довольно было быть Византійцемъ.

Темныя дъянія отдъльных личностей, представителей народа, были въ полномъ соотвътствіи съ мрачнымъ состояніемъ всей вообще народной жизни Болгаріи. Пятидесятильтнія, безпрерывныя войны (969— 1019) неизчислимыми физическими бъдствіями и измънчивостію своею глубоко подрыли нравственныя

<sup>(4)</sup> Живое, полное и прекрасное во встать отношеніяхъ изображеніе этого періода Болгарской Исторіи читатель найдеть въ часто цитируемыхъ нами Письмакъ г. Гильфердинга, Р. Б. 1859. III. IV, и отд. вып. II, также въ «Полн. Собр. сочин.» этого замъчательнагописателя-слависта.

основы гражданскаго, соціальнаго и семейнаго быта народа. Русское разоренье (походъ кн. Святослава), греческое иго, Самуилово освобождение, его быстрые успъхи и не менъе быстрыя пораженія и новое тягчайшее иго Византіи, - все это весьма способно было пошатнуть и спутать нравственныя понятія народа, еще недостаточно-твердаго въ христіанствъ, и породить такую же шаткость въ порядкъ жизни общественной. И все это было весьма богатой почвой для укорененія ереси: она такъ наглядно объясняла происхождение всъхъ бъдствий; она вступалась отъ имени Вожія за угнетенныхъ противъ угнетателей; она, наконецъ, такъ двятельно взяла въ свои руки двло учительства и водительства народа къ спасенью, оставленное въ небреженьи тами, кому принадлежало оно по праву. Какъ было не успъть ереси въ тогдашнемъ обществъ?

Вотъ какими напр. чертами изображаетъ разные слои этого общества ревностнъйшій обличитель ереси, Козма Пресвитеръ. «Господь попусти скорбему приходити на рабы своя! Селики бюды ратныя и всъхъ настоящихъ, золу земли сей, помысли кождо насъ, глаголя: еда мене ради посла Богъ рать на землю? (Пр. Сб. 1864. VI. 215). И по истинъ многа лесть и многа неправда прозябе на земли (VI. 490); вси уклонихомся: ови въ разбоя, ови въ татьбы, ови въ блудъ, ови въ пьянство и въ беззаконныя игры, и въ прочія гръхи. Богатыхъ демы раче церкви любимъ, и ту аки вранове [на мертвечинъ стервящеся, отъ нихъ себъ помощи чающе... (VII. 330). Мнози паче на игры текутъ, неже въ церковь, и кощюны и бляди (драмат. представленія) любятъ. Можно ли ихъ на-

звать христіанами, аще съ гусльми и плесканіемъ (ладоши) и пъніемъ и пъсньми бъсовскими вино пьють, и срящами и сноми и всякому сатонину ученію върують (VIII. 419)».

Въдствія войны и нестроенія жизни общественной, «отъ дружины (общества) пакость всяка и насилья отъ старийших, денье работы властель земныхъ, нищета и строенье человическо» (повинности, усиденныя войною), —все это приводило народъ къ фальшивому убъжденію, что «нъсть мощно спастися живущимъ въ міру семъ», что будто бы сама семейная жизнь препятствуетъ спасенью, дълаетъ недостойными онаго «живущихъ въ твари сей, рекше въ міру» (іб. 211). Гдъ же и какъ искать спасенья? Очевидно, нигдъ болье, какъ въ монастыръ неиначе какъ облекшись «въ черныя ризы» (VI. 217).

По всей въроятности, иночество въ Волгаріи, какъ й у насъ на Руси, водворилось вывств съ введеніемъ пристіанства. Оно весьма скоро пріобрало себа великое уважение въ народъ. Были примъры самаго суроваго отшельничества и аскетизма, возбуждавшіе всеобщее, глубокое удивление. Царь Петръ Сумеоновичь прівзжаль напр. нарочно для того, чтобы видіть дивнаго отшельника Св. Іоанна Рыльскаго (Гильферд. Письма. І. 157). Но замъчательно, что рядомъ съ этимъ нътъ никакихъ извъстій о существованіи въ Болгаріи благоустроенныхъ монастырей, по крайней мъръ въ течени первыхъ 3-хъ въковъ послъ принятія христіанства. Монастырей же общирныхъ и вліятельныхъ, подобныхъ нашему Кіевопечерскому, здёсь кажется и вовсе не было. Въ этомъ отношеніи Болгарія составляєть какъ бы исключеніе между другими православно-славянскими странами; одна развъ Босній на нее похожа.

Явленіе это имило свои причины, безъ сомивній, въ общемъ ходь двять Болгаріи. Въ X—XI вв. оно было въ очевидной свизи съ нестроеніями гражданской и церковной жизни, порождаемыми политическимъ положеніемъ этой страны, ен въчною борьбою съ Византіей. Едва зарождавшіеся болгарскіе монастыри разсыпались нерідко от нашествія ратилю (Козма Пресв. VII. 310), и отъ того также, отъ чего и все въ тогдашней Болгаріи разсыпалось и расползалось, не успівши сложиться и установиться—все начиналось быстрыми сердечными порывами, но ими же все и кончалось. Въ этомъ и состояла вся исторія болгарскаго народа; тоже мы видимъ и въ нвленіи, о которомъ у насъ річь, въ стремленіи къ иночеству.

«Азъ, рече, богата есмь, да пострадати хощю въ монастыри и спасти душу свою въ нищетъ живи, а здъ въ міръ нельзъ спастися», — говорили тогда многіе. Но немного лестнаго могъ сказать Козма Пресвитеръ, при всемъ своемъ уваженіи къ иночеству, о современныхъ ему инокахъ. «Мнози отъ ходящихъ въ монастыря, говоритъ онъ, не могуще терпъти сущихъ ту молитвъ и трудовъ, пребъгаютъ и возвращаются аки пси на своя блевотина; иніи же, въ отчанніе впадше, горъе перваго согръщаютъ; ови сквзъ грады безъ мъста мятутся, тунъ ядуще чюжь хлъбъ и праздни суще обоихъ трудовъ (иноческаго и мірскаго) дни препровожаютъ, назирающе гдъ пирове бываютъ, чреву суще раби а не Богу (VI. 216). Иніи же, неистови ръчью, по своей воли хотяще жити, състав-

дяють о себь ина места и своя правы взаконяють, хотяще тъмъ прослути на земли, еже и бываетъ. обогатващи, творять цервая, красующеся ризами, величающеся яздящимъ по нихъ (свитой). Насилья же, бывающая ими немощнымъ, вто исповъсть?» (VII. 311). Такіе монастыри привлекали къ себъ инововъ не подвигами, а покойною жизнію; туда щли «нищеты бъжа, дътьми пещися не могуще, почивати хотя и чревугодь творити, еже поганаго горье» (VI. 217). Что делается обыкновенно въ такихъ монастыряхъ, понятно самою собою. «Многа и различна ядь трапезахъ ихъ обрътается, говоритъ Козма о монастыряхъ своего времени, яко же и у богатыхъ живущихъ въ міру, многа же молва и нестройна річь, и любы не по закону. Оже бо и престануть отъ свара, тоже на пьянство обращаются, смиряющеся и любяще о винъ, а не о Бовъ. И таци суще, мнятся черици суще и Богу работающе! Но тъхъ ради и законніи черици мързять человъкомъ» (VII. 312). «Видимъ же и другія отъ нихъ прокудившася (оригинальничающихъ) въсращеными главами и небрежениемъ тъла, иже упокритомъ уподобишася (VI. 218). Другіи же въ затвори влазятъ, и ту кормящеся, аки свинія въ ильвинь пребывають, приносимымь радующеся, и того ради монастырска закона убъжавше, не хотяще потрудитися ни покоритися игумену, не могуще съ чернци дне пребыти миромъ. Хотяще же на земли честни быти, завъты и законы своя дають, исповъдью ръшающе и вяжуще несмыслы, сами отъ инъхъ требующе разръщенія. И еже ненавистиве Богу и мерзчве-высокоумы тоже пребывають въ нихъ, мняще бо ся велици суще и святи; вся бо человъкы хужше

себъ държетъ, сами ся точію мняще угодивше Вогу: И ту съдяще, чужая домы строять (устроивають); прикупи же и искупи мнози и стяжанья нивамъ и селамъ строять, наръчья же и книгы (воззванія) послють, веляще увъдътися аще мощно и на иныхъ странъхъ (VII. 305). Имін же отходяще и не по закону остразающеся, отходять вы Герусалимы, кніш же въ Римъ и въ прочан грады, и тако беззаконно мятущеся во всехъ градехъ (VII. 316), възвращаются въ домы своя, кающеся безумнаго труда. И ови въ нихъ своя жены поемлють, смёху суще человекомъ. Иніи же преходять отъ дому въ домы чюжая, не затворяюще устъ своихъ отъ многорвчья, поведающе и прилагающе (привирая) сущая на иныхъ земляхъ, твиъ котяще прославитися отъ человъкъ (Козма Пресв., Пр. Сб. 1864. VI. 211)». Эта склонность къ паломиичеству въ новопросвъщенной Болгаріи совершенно аналогична съ подобнымъ же явленіемъ у насъ на Руси. Исходя изъ побужденій не всегда строго религіозныхъ, она встрвчала и въ Болгаріи, какъ и у насъ, со стороны просвъщенныхъ пастырей церкви, прямое и справедливое осуждение. «Не даждь воля на сердци-си взыскати Рима, ни Іерусалима, говоритъ Козма мятущимся или странствующимъ чернцамъ; возми крестъ твой, сяди въ келліи твоей и молись. Тогда Господь самъ придетъ къ тебъ и приведетъ св. Петра и Павла, ихъ же далече ищеши. И не въ хавинв и угриши сущи, но и въ сердци своемъ (VII. 310)».

Замъчательна эта особенность болгарскаго паломничества—хожденіе въ Римъ. Она показываеть значительное безразличіе, господствовавшее тогда въ Христ. Чт. № 3. 1870. понятівхъ болгарскаго народа на счетъ принадлежноети его къ восточной или западной церкви. Этому содъйствовалъ, безъ сомижнія, примъръ самихъ царей, изъ воторыхъ до XIII в. каждый безъ исключенія былъ въ сношеніяхъ съ Римомъ, добиваясь для себя въща императорскаго, а для своей церкви независимаго патріаршества, какъ правственной опорім противъ пеработительныхъ стремленій Византіи (1).

<sup>(1)</sup> Инноментій III, въ писька къ царю Іоаннякію (онъ же Калоіоаннъ, 1189 — 1207), сыну освободителя Болгарін Асаня перваго или стараго (1180 — 1189), говорять: «Petisti vero humiliter ut coronam tibi Ecclesia Romana concederet, sicut illustris memoriae Petro, Samueli et aliis progenitoribus tuis in libris tuis legitur concessisse. Nos igitur ut super hoc majorem certitudinem haberemus, regesta nostra perlegi fecimus diligenter, ex quibus evidenter apparet quod in terra tibi subjecta multi reges fuerant coronati». Болгарскій же царь въ письми къ Инновентію писаль: «Inquisivi antiquerum nostrerum scripturas et libros et beatae memoriae Imperatorum nostrorum praedecessorum leges, unde ipsi sumpserunt regnum Bulgarorum et firmamentum imperialem coronam super caput sorum et patriarchalem benedictionem, et diligenter perscrutantes in corum invenimus scripturis, quod beatac memoriae illi Imperatores Bulgarorum et Blancorum Simcon, Petrus et Samuel, nostri praedecessores, coronam imperii eorum et patriarchalem benedictionem acceperunt s sanctissima Dei Romana Ecclesia, et ab Apostolica Sede, principe Apostolorum Petro» (см. Gesta Innocen. III ed. Baluz p. 52 срав. Гильфердингъ, Письма Р. Б. 1859. IV. 114). Въ виду этихъ частыхъ спошеній Волгарскихъ дарей съ Римомъ, Византія одно время согласилась было оказать удовлетвореніе національнымъ стремленіямъ Болгаръ. Петру Сумеоновичу, женатому на внучка императора Романа Лакапена, удадось выпросить для Болгарского архіспископа автоксовльность и Патріаршій титуль. Но покоривши Болгарское царство при Цикисхів (971), Византія не сочла болве нужнымь терпеть рядомъ подле себя этотъ призракъ независимости: "Δυμιανος έν Δοροςόλω, τη νυν Δρύςα, έις ού και ή Βουλγαρία τετίμηται αυτοκέραλος, ούτος Πατριάρχης ανηγορεύθη, παρατής βασιλικής συνκλείτε κελεύσει του βασιλέως 'Ρωμάνη το 'Λοκαтичо исероч бекадиреви пара той ladvve те Тсериский (см. Or. Chr. Le-Quien Т. II. р. 290). Вотъ гда начало Болгарскаго церковнаго вопроса. И если судить по его современному положению о роляхъ въ немъ объяхъ сторонъ въ древности, то и это обстоятельство также не могло не имъть вліянія на распространеніе въ Болгаріи богомильской ереси.

Веспоридни и спорнотребления вы можещеской ередъ составляють тольно одну, болье причо половину грустной картины состоянія Болгарской Церкви; ее дополняють такія же нестроенія въ быломь духовенствъ. И ваменательно: они-то и составляли главную при нападокъ на Первовь еретическихъ учителей. Самъ защитникъ Церкви-Козма не могъ отрицать справединности этихъ укоровъ. Онъ долженъ быль сознаться, что «въ лености живутъ правовърнів попове (У, 83), что они грубы и невъжественны (VIII, 420), и если изкоторые придежать мочитанію книжному, то только для того, дабы брата препрети (VIII, 417); главное же, что они вовсе не живуть по заповъди Апостола (въ Тимовею), но противнъ вся творятъ: упиваются, грабятъ, и ино зло въ тайнъ творять (V, 84); и не въ тайнъ точію \ согращають, но ява по плоти живуть (У, 87). Къ довершенію же вська золь, не было выспретящаго имъ отъ тыхъ делесъ злыихъ. Епископи бо, сами не могуще въздержатися (отъ плотскихъ дъяній) въздерживали тольно другихъ отъ молитны, и не претили отъ гръха (У, 85). Да и могло ли быть иначе при томъ порядив вещей, когда блюстителями Евангельскаго Закона были ставимы многажды по мадъ люди грубые и невъдущіе закона (VIII, 240). Подобные «пастухи сновесных» овець, естественно, старались только взимать млеко и волну отъ стада, объ овцахъ же не пеклись» (ib. 419). Едва ли будеть ошибной предположить, что корень такого норядка вещей-въ лишеніи болгарской церкви ся самостоятельности, въ подчинении ея Константинонолю (въ 972 г. см. прим. стр. 391). Кромъ проистекавней отсюда недостаточности высшаго нервовнаго надзора, мужно имъть въ виду также и то, что собственно означало посвящено иностранныхъ еписко-повъ въ Константиномолъ? Отвътомъ межетъ служить исторія посвященія нашихъ отечественныхъ святителей Алексія, Кипріана и др. Отвътомъ, посль этого, могутъ служить также и вышеприведенныя слова Козмы о посвященіи болгарскихъ настырей «многажды по мьздъ».

Таковы черты состоянія Болгаріи въ началь XI въка, - черты драгоцънныя тьмъ болье, что ими и ограничиваются всв известія о внутренней жизни Волгаріи и ен церкви въ эпоху появленія богомильства. И если причину распространенія ереси самъ Козма указываеть въ вышеописанныхъ нестроеніяхъ церковныхъ, то его поназаніе вполив подтверждается самымъ направленіемъ и пріемами еретической пропагадны. Для впечатлительныхъ душъ, лишенныхъ назидательнаго слова и примъра пастырскаго, мившихся неудовлетворенностью своего религіознаго чувства, не было ничего легче какъ увлечься проповъдію еретическихъ учителей, строгихъ аскетовъ. смиренныхъ, кроткихъ, въчно модившихся, въчно «въ руку державшихъ Евангеліе», толковавшихъ оное (V, 99) и старавшихся жить по его заповъдямъ: «не живемъ-рече-по закону Мойсіину, но по Апостольску, ни Давида и Пророкъ послушаемъ, но самаго Евангелія» (V, 94). Эта-то микмо-евангельская праведность ересеучителей, въ противоположности съ не-евангельскою жизнію пастырей церкви, была могущественныйшимъ орудіемъ успыховъ ереси: простой непосредственный взглядь на вещи, какимъ руко-

١

водствуется народная масса, всегда склонень но жизии учителей судить о самонъ ученін. Въ богомильствр же догматическое ученів, нечестивое и антихристіанское, такъ мало было видно изъ за правтическихъ стремленій секты, вполиж некренику и блатовидныхъ! Поведеніе и річи ересеучителей были такъ безукоризненны! Какъ было не искать у михъ руповодства по снасенію души? «Мнози, говорить двиствительно Козма, мняще й правовърны суще и мощны направити на спасење, приближаются въ нимъ и выправняють ихъ о спасенія души» (IV, 489). Не стольно по лицемърію унивелей, сволько по свойству самаго ученія, оно промодавалось вь такомъ вида, ято «отъ смертнасо яда сего послушающи и тощи суще, мняхуся начесоже зла творяще». (V., 100) Отъ этого же н «превовървые попы» ундевидысы иногда epecia (V, 106).—

Среда понашеская, при вышеописанных ея недостаткахь, была танже весьма подготовленною для
укорененія ереси почвой. Об'є стихіи представляли
много точекь соприкосновенія. Влишайшею, по прайней міріз боліве видною, была лжехристіанская ненависть нь міру и къ началамъ семейной живни. Різдкіе изъ чернцевь, при всемъ своемъ цізломудріи, не
тнушались женъ, якоже еретици (VII, 317). Больпинству же изъ нихъ Козма справедливо замівчаль,
что «аще скверну мня міръ сей откодиши и жигіе
съ женою хулиши, немощно творя спастися сице
живущему, то ничемъ же кромів еси имели еретическы» (VII, 318, VI, 211). Приномнимъ еще, что
богомильство въ это времи стало уже мессаліанствующимъ, — вмість съ вибшностію монашескою,

- оно усвоило и всё нрайности монашескаго быта. И не потому ли вритики, обличаемие Козмой, въ смоихъ нападнахъ на правосл. Церковь были строги тольно въ бёлому духовенству?

Относительно массъ народныхъ богомильство увеличивало свою силу тъмъ, что принимало на себя роль защитина народной свободи. «Учать овожен, говорить Козиа, неповидоватися властелень овониь, царь ненавидить, ругаются старыный ножь, укоряють болеры, мереки Бощ минте работающія Царю и вслкому рабу не велять реботати господину своему» (VI, 202). Трудно сказать, на чемъ основывали еритики эту революціонную проповёдь, если только это не было грубое испажение свангельского учения о братстыв людей и о томъ, что желающие быть старыйшими должен быть слугами для всёхъ. Но танъ накъ народъ въ это время, подъ бременемъ безпрерывныхъ войнъ, весьма живо начиналь чувствовать тягость сдней работы властель земныхъ» (см. выше), и такъ какъ съ другой стороны тъ же военныя бъдствія глубоно потрясли основы жизни общественной, то понятно, какъ живо должив была затрогивать народныя страсти эта соціально-революціонная пропов'явь ересеучителей. Еритики шли, впрочемъ, дельше этого, до совершенной неявности, не замытить которую могло только крайнее увлеченіе. «Уловляють душа грубыхъ человъкъ, глаголюще: не подобаетъ тружатися, дълающе земная, Господу рекшу-непецвтеся что ясте или что пьете. Томъ же другін отъ нихь праздин ходять, не котяще ничемъ-же си пріяти рувами своими, но преходяще изъ дому въ домы, чюжая сибдая кибнія прельщаемыхъ ими человбиъ>

(VI, 201). Черта эта на столько впрочемъ случайна эт среси, что ее можно объяслять только какъ мёстную, даннаго времени, особенность богомильства въ Болгаріи, и подобния же пополнивения древняго мессаліанства не имъють съ нею инчего общаго. (см. Timeth. Presbyt. «De receptione haeret». ар. Coteler. Monumen. Graeca III, 400 sq. Iohan. Damasc. ib. I p. 303).

Какъ сильно распространена была сресь въ Х---XI вв. въ Волгаріи, объ этомъ можно только догадываться, за недостаткомъ положительныхъ ививстій, изъ пъкоторихъ вскользь связанныхъ выраженій Ковны. «Стракт гоненій» отъ «влястель эсиных» (У 108), отяготъвшій надъ сектой можеть быть съ самаго ея появленія, не ослаблять ее, а только увеличиваль ревность ересеучителей и вліяніе ихъ проповъди. Принужденные въ тайвъ спрывать въру свою и лицемърить во время гоненій (V 92), еретики тъмъ упорнъе отстаивали свои убъжденія, когда приходилось защищать ихъ открыто путемъ убъщенія. Самъ Козма, предпочитавшій насиліямь убъжденіе, сознается однако, что «скорве скота накажения, неже еретика. И якоже въ мраморъ стрваяяй, не точію не простръинть его, но и отскочивши стрвла зади стоящаго ударить, тако и учий еретика не точію не научить его, но и нъкоего отъ худоумныхъ развратитъ» (IV 492). При строгости нравственнаго поведенія еретиковъ, такъ могущественно вліявшаго на народъ, гоненія только окружали ихъ ореоломъ мученичества, принося такимъ образомъ вийсто пользы только вредъ православію. «Мнози мнять я за правду страждущихъ и котяще ивчто благо въспріяти отъ Бога за вузы

и темпицы», говорить Ковиа (V 96). Кто воздвигаль эти гоненія и налагаль на еретиковь вузы—ръшить трудно (¹). Но повторяємь — ревнители эти сами же невольно содъйствовали своею слъпою ревностію и насиліями распространенію ереси.

Дъйствительныхъ же противоборниковъ ереси, которые бы выступали противъ нее во всеоружни обличеній словомъ Божіниъ и разумнымъ убъжденіемъ, кромъ Козмы Пресвитера, не было, какъ видно, никого. Въдствія и нестроемія, разшатавшія общественный порядовъ и открывшія свободное поле съятелямъ еретическихъ плевелъ, поразили тогдалинихъ пастырей болгарскихъ какимъ-то общимъ оцънененіемъ

<sup>(1)</sup> По мижнію г. Гильфердинга, гоненія, упоминаемым Козмой, или относятся ко времени «правов'врнаго Царя Петра» (Козм. Пресв.) нан же воздвигаемы были по мъстамъ частными лицами, или же, нанонець (прибенить им), низми изето во времи Греческого владычества. Въ последнемъ случата анти-правительственная революдіонная проповъдь еретиковъ могла быть особенно ревностною и успъщною, и въ богомильствъ слъдовало бы видъть еще одну составную стихіюантивизантійское направленіе. Предположеніе это проливаеть по прайней мірів нівкоторый світь на отношеніе къ ереси ц. Самунла, современника Козмы. Его расположенность къ ереси или по меньшей мфръ-молодность нь пранославію подтверждается: а) молчаність объ немъ Козмы, б) распространеннымъ въ XIII в. въ Арменіи сказаніемъ о тъсныхъ сразяхъ его съ Павликіанами Филиппополя (см. Biblioth. Armen. par E. Dulaurier. Chronique de Mathieu d'Edesse, p. 389) и b) извъстіями о распространедін ереси между членами его семейства, въ житін св. Іоанна Владиміра Сербскаго (см. Гильферд. Письма II. Р. Б. 1859. IV. 182 sq.). Не нужно забывать при этомъ, что отецъ Овмундовъ, съ своими 4-ия смиовьями, стояль во главъ возмутившихся противъ правовърнаго царя Петра, (ib. 131), въ лата ноего явилось въ Болгарстви земли богомильство (Козма Пресв. Пр. Сб. 1864. IV. 487), и что одинъ изъ сыновей Петра, бъжавшій, при началь Самундовой борьбы съ Греками, изъ Константинопольскаго павна, быль убить на родинв потому только, что не успыль сиять греческаго платья и быль сочтень за грека: значить сильно озлобленъ былъ народъ болгарскій протимь Византія (см. Гильо. lb. p. 128).

безнадежности и унынія. Ревность реликих отцевъ Василія, Іоанна и др. казалась имъ діломъ и невозможнымъ и беземльнымъ въ ихъ время и въ ихъ обстоятельствахъ: «не мощно есть въ ся лъта такому быти; ти быша святін велици и крапан, говорили они, и дъта ихъ добра; нынъ же зда авта настапа» (Козна пресв. Пр. Сб. 1864, VIII, 424). «Заме же ита» еще болье двлались «элыми» отъ нодобныхъ разсужденій. Ересь ширилась безпрепятственно если не по всей земль болгарской, то но крайней мъръ въ южной ея половинъ и центръ тогдашней Болгарской державы — странъ Охридской. Къ концу XI в. народонаселеніе цілыхъ городові въ этомъ край было вполнъ или въ большей части еретическимъ. Тановъ быль городь Пелагонія (въ Македоніи), жители мотораго, всплошь до одного еретики, были поголовно истреблены въ 1097 г. крестоносцами перваго похода (см. Wilhelm. Tyr: «Gesta Dei per Francos», II, § 13 у Шмидта I, II).

Съ началомъ XII-го в. богомильство изъ Волгаріи ли или изъ сосъдней Оракіи, проникаєть въ самый Константинополь. Своими успъхами въ разныхъ классахъ общества оно обращаєть на себи серьезное вниманіе и гражданской власти и ученыхъ богослововъ. Благочестивая ревность императора Алексъя Комнена если и не успъла ни искоренить, ни ослабить ереси, за то оказала несомивниую услугу наукъ открытіемъ и изобличеніемъ этого глубомо поразившаго церновь зла. Дочери его Аннъ и придворному монаху Евенмію принадлежать важнъйшія но полнотъ извъстія о Богомилахъ, ихъ ученіи и поведеній; и мы намърены воспользоваться мельчайшими крупинками этихъ из-

въстій, дабы дать возможно полное и живое изображеніе характера сенты, воплотившагося въ лиць тогдашнаго ся болье другихъ извъстивго представителя.

«Около 1111-го года повсюду распространился въ Константинополь слухъ, что новые опасные еретики, исторымъ называли Богомилами, проникли въ столицу и пріобрым много приверженцевъ». Новою была эта ересь только по отношенію къ столиць; до времени Алексън Комнена она таплась тамъ какъ бы подъ непломъ (Ан. Комн. XV. 384), и вотъ около указаннаго времени ен чрезвычайные успъхи обратили на нее вниманіе. Императоръ Алексъй, дороживний славою глубокаго теолога и счастливаго противника заблужденій не меньше чъмъ славою правителя (1), макъ только дошель до него слухъ объ еретикахъ, приназаль строго розыснивать ихъ.

Не легко было открыть эло, скрывавшееся подъ мантіей и клобукомъ монашескимъ (хехруптач де тд хакду опд мандіям как комкондюм Ан. Комп. ів. 384). Но такъ какъ между приверженцами секты были женщины и

<sup>(1)</sup> Инператоръ Аленсъй Конненъ несыма любилъ заниматься всякаго рода церковными дълами, сказывать тормественныя рѣчи въ
собраніяхъ богослововъ, бесъдовать съ ними о догматахъ (Манзі XXI.

23 вд.) есобенно ме обличать и обращать еретиковъ. На своемъ
въму онъ обличать три ереси: Павликіанъ, — о чемъ уме сдавано
выше, Вогомиловъ—о чемъ рѣчь впереди, и еще нѣкоего монаха
Нила. Дѣло въ томъ, что Нилъ, отличаясь подобно императору
страстью иъ богослевскимъ разсумденіямъ, много и безъ смысла
толковаль объ иностиски и о соединенія во Імсусъ Христъ ипостасей (Анн. Комн. X). Созванъ былъ поэтому соборъ, императоръ
ставаль на немъ блестящую, полную богословской учености рѣчь и
обличаль Нила въ арминствъ, такъ что собору оставалось только
повторить обвиненіе и соборнъ осудить обвиненнаго (anno incerto,
Mansi, XXI. 18).

двже экатныя (ib. 490) то срессучители были открыты. Насмольно изъ имкъ быдо експечено и представалено императору. Всв они единодушие назвали своимъ главою накоето Василія. Отпирался тольно единъ, но имени Либметій. Его поднергия пытвамъ; тогда и онъ назваль Василія и указаль диже руконоломень ныхъ инъ (об просущейство) 12 апостоловъ. Наряженному тизательному следствію удалось наконець найти н самаго Аристарха Сатанаплова, Васили. Это быль монахъ по одеждъ, врачъ по ремеску, человъть весьна преилониять легь. Пятиедцать легь провель онъ въ изучения ореси, пятьдесять два года со проповъдываль и наполнить своимъ ядомъ почти всю вселенную (касти тім віханивить. Зонар. XVIII. 23 р. 300 eq. ed. Paris). Его окружель делый сениь женщинь, жакъ говорятъ — завъдомо дурныхъ (парточпры); онъ посылаль жхъ на проповедь и посредствомъ ихъ распространяль эло съ быстротом отня (порос, Анн. Kom. XV, 384).

Императоръ приназаль привести его ит себъ. Длинное, пудощавое пицо, борода илиномъ, монашеское одъяміе, безнизненность выраженія и необынновенная довкость языка—такова была его наружность. Императоръ сразу понянъ, что обынновеннымъ путемъ разсладованія (пытками и насиліемъ) онъ не достигнеть желаемыхъ результатовъ. Поэтому, дабы заставить Василія высказалься, императоръ прибътъ ит средству, употребленному накогда съ пользою для разоблаченія мессаліанства (1). Онъ съ радушною

<sup>(1)</sup> Есть впроченъ огромная развища исиду неводеність св. Флевіана Антісхійскаго съ нессаліання, и поступнонъ Алексія Комисна съ богонилани. Первый употребиль хитрость для открытія нессалі-

предупредательностію всталь на встрвчу самообольщеннему глава севты, усадиль его съ собою рядомъ, пригласиль даже за свою царскую транезу, и, выразивини глубовое уважение жъ его добродетелямъ, просиль топомъ жеждущаго наставлений ученива поавдаль некоторыя изъ тайнь его ученія. «По истинь, говорниъ онъ, честный стче, дивиссь и благоговаю, пораженный величісир явоей добродители, и величайшимь образомь жедаю, чтобы твоя свитость научила меня твит гайнамъ твоего ученія, которыя ты преводаещь накоторымы, а не всенародио. Ибо ды проповъдуещь, что все наше обывновение (обряды) ничтожно (родж) и не приносить никакой польом». Въ томъ же тонъ говориль и братъ императора, Севастократоръ Исаакъ: окъ ме уступаль въ при-, творствъ, Аленсвю. Оба объщали Василію повиноваться ему нанъ оракуду, — только бы отъ поназаль имъ путь ко спасенію.

Василій сначала не поддавался. Пытки, претерприныя его единомышленниками, скваченными прежде его, давали ему, комечно, понять црль благоскиоиности и вниманія къ нему императора. Но искуспоподдъланная искренность последняго победила наконецъ подоврительность Василія, и онъ началь ивлагать Алексью основные пуняты своего ученія. За

анства, имъя въ виду изобличить его и осудить церковнымъ порядкомъ, не болъе. Инператоръ же Алексъй, склонивши ересіарха Василія своимъ притворствомъ къ откровенности, за эту же откровенность посадилъ его потомъ въ тюрьму и послалъ на костеръ. Поэтому поступокъ Алексъя естъ просто коварство, весьма изощренное и весьма свойственное византійцу, но вовсе недостойное ин имвератора, не богослова, накъ тыражается Шиндуъ, І. р. 13. (Обълобличеніи физаціаномъ Антіохійскимъ Мессалівнина Адельвія сй. Блак-Феодорита Ц. Ис. IV. 10).

занавыской сидыть время время спорописемы, ногорый и записывать весь разговорь. Когда Василій вноли выспазался, императоръ позваль сенать в духовенство и приказаль прочесть предъ ними записанное стенографомъ: Отпараться было невозможно. И Василій вовсе не думаль отпиралься. Онь призналь вей прочитанныя положенія своими, и увёряль, что готовь защищать ихъ даже подъ стракомъ смерти. Напрасно грозили ему ужасивилими пытками и костромъ; напрасно императоръ испробовалъ надъ нимъ весь свой ораторскій таланть, всю силу своей способности обличать и убъждать; напрасно и духовен-. ство, по порученію императора, истощалось въ увъщаніяхъ самообольщеннаго. Василій быль непоколебимъ. Онъ былъ до времени посаженъ въ заключеніе. Но и тогда уже приговорь объ немъ быль готовъ: духовенство, монахи и патріархъ Николай признали его достойнымъ сожжения. Императоръ медлилъ, не терня надежды побъдить его упорство. Въ народъ ходили разказы о томъ, какъ бёсы бросали камиями въ тотъ домъ, гдв заплюченъ быль Василій.

Между тъмъ, повсюду отыскиваемы были приверженцы Василія. Отысканы были и 12 его «апостоловъ»; императоръ приказаль привести ихъ въ себъ и самъ ихъ допрашивалъ. Схвачено было множество народу по подогрънію въ богомильствъ. Одни добровольно и прямо объявили себя за ученіе Василія, другіе отпирались и называли себя «правовърными христіанами». Императоръ хотълъ отличить истинно каявшихся и невинныхъ отъ притворавшихся. Этого удалось ему достигнуть слъдующею мърою: онъ объявилъ, что всъ, называемые Богоминами, будутъ сожжены: Не привазано было вездвигнуть два востра, и у одного изъ нихъ неставить престь. Тъ изъ Богомиловь, которые бы ножедали упереть съ върою во Христа, должны были стать у костра съ престоиъ. И дъйствительно, тожна обвиченныкъ, придя будто бы на назнь, раздължлась: истиню распавлийсся, убъждены будум, что имъ, все разно, придется умереть, неправились къ костру съ престоиъ. И вотъ тогда-то узнають они, что императоръ хотълъ только испытать ихъ: они были отнущены на волю послъ многихъ увъщаній.

Но и упориме Богомили, ничемъ столько не гнунавшіеся какь поклоненіемь кресту (они называли его висълицей, Telli, 120), не были преданы сожжению: ихъ отправили обратно въ тюрьмы. Здёсь самъ имнераторъ, по нъсколько часовъ ежедневно, проводилъ время въ собесъдованіямъ съ ними, преммущественно же съ такъ называемыми 12-ю алостолами, -- увъщеваль ихъ, убъждаль и просиль отрачься отъ ереси. Къ другимъ посылаль омъ съ тою же цвию избраннъйшихъ изъ дуковенства, въ томъ числъ монаха Евоимія, который неоднократно беседоваль съ самимъ Василіемъ. Посчастливилось дъйствительно обратить инкоторыхъ, и они были отпущены на волю. Другіе же остались глуки ко всёмъ убъщденіямъ; они такъ и умерли въ тюрьмахъ. Нераскаяниве и опаснъе всъхъ былъ Василій, и императоръ ръшился, наконецъ, покончить съ этимъ оанатикомъ и привести въ исполнение приговоръ духовенства.

Воздвигнутъ былъ на ипподромъ громадный коетеръ. Въ назначенный день толим народа, въ томъ числъ и Вогомилы (тайные и раскаявшиеся), стеклись на вранище. Императоръ все таки не теряль надежды поколебать упорство Василія. Съ этом паліна близь костра воздвигнуть быдъ престь: и если бы только Василій, прида къ коскру, согласился поклониться престу, его бы сладовало освободить.

Съ словами псалмовъ въ устахъ, съ окаменъніемъ въ сердив приближался Василій къ месту казии. «ангеломъ своимъ заповъсть сохранити тя» (ис. 90) произносиль онь про себя, «къ тебъ не приближится: обаче очима твоими смотрини», и пр. Когда завидъль онъ впервые грозно вздымавшееся из нему иламя, то какъ будто обнаружилъ изкоторое безпокойство. Но напрасны и въ эту минуту были всъ увъщанія Императора; когда, обращая по сторонамъ блуждающіе взоры, Василій увидёль престь у постра, то-отворотился: и видъ неизбъжной смерти въ огиъ. не смягчиль этой жельзной души. За то, когда увидвиь Василій въ толив народа своихъ родствениивовъ и учениковъ, изможденныхъ тяжкими страданіями въ тюрьмъ, и которыкъ онъ, въря объщаніямъ императора, считаль благоденствующими, то онь заинися слезами и громко зарыдаль. Видно, еще не все человъческое угасло въ этомъ старомъ, фанатическомъ сердцъ (cordis flamma indicabatur, Euth. «Nerratio» § 22) промъ одной развъ возможности примиренія съ церковію.

Въ толив шли толки и разказы про Василія и про чудеса, имъ будто бы совершенныя. Всв ожидали отъ него чего-то необыкновеннаго, и, видя его непоколебимость, суевърно ждали опыта его магической силы. Палачи были смущены; они боялись, чтобы демоны въ самомъ дълъ не вздумали спасти изъ

пжанени своего пріятеля, или же чтобы вто-нибудь изъ посивдователей Василія, основывалсь на его объщаній остаться невредимымъ (1), не приняль на себя его имени, не хвалился бы своимъ мнимымъ спасеніемъ изъ огня, и не было бы такимъ образомъ последнее вло горые перваго. Решено было сделать сначала и вкотораго рода пробу: палачи бросили въ средину огня мантію еретика, и она сгорвла дотла, а не взлетъла въ небу, какъ ожидаль будто бы Василій. Брошены были еще башмаки и прочія одежды еретика, и ихъ, натурально, постигла таже участь. . Тогда палачи схватили и самаго Василія и бросили въ огонь, который уничтожиль его такъ скоро, что только легкій дымокъ поднялся изъ средины костра. Туда же хотыть народъ бросить и приверженцевъ Василія, стоявшихъ подав; но императоръ не допустиль до этого и распорядился препроводить ихъ обратно въ тюрьму. (Анн. Комн. XV, 390).

«Зрвлище кончилось». (ib) Но далеко не кончилось существование ереси. Оставалось, безъ сомивния, въ самомъ Константинополв еще множество ем приверженцевъ, не уличенныхъ въ этомъ; не тронуты были, какъ видно, ем адепты изъ знатныхъ домовъ. Вив же ствиъ Византіи, нечего и говорить, ересь была въ прежней силъ. Ревность императора Алек-

<sup>(1)</sup> Танъ понядъ народъ слова псадма, проивнесенныя Васидіенъ предъ казнію: "ангеломъ заповъсть сохранити тя". Но, по замъчанію Неандера, самъ Васидій придаваль имъ другое, "духовное", т. е. богомильское вначеніе (Kirch-hesch. V. 1097). Дъйствительно, по понятіямъ богомиловъ, смерть была тормествомъ души, освобомдавшейся отъ власти Сатананда, тъмъ болье—смерть мученическая. Душа въ этомъ случав прямо и непосредственно должна была вознестись къ Небесному Отцу: "на рукахъ возмуть тя" (см. Euthym "Narratio" § 22).

съя только выведа наружу ед распространенность и ел санатическую ненависть къ православной Церкви или можетъ быть даже усилила ихъ. Въищеописанныя Константинопольскія событія обозначають, дъйствительно, эпоху самаго сильнаго развитія ереси въ предълахъ Византійской имперіи.

Не смотря на жестоную казнь ересіарха и заключеніе его ближайщихъ приверженцень, въ Константинополь должны были вскорь торжественно признаться, что «эло еще съ большею силою разлилось по всъмъ городамъ и областямъ и по всъмъ странамъ имперіи» (1), и что секта богомильская видимо стремится пріобръсть повсюду господственное положеніе. Ересіархъ Василій нашелъ себъ достойнаго преемника въ лицъ нъкоего Петра, который, назы-

Христ. Чт. № 3. 1870.

27

<sup>(1)</sup> Euthym. «Victoria», ap. Tolli p. 177, in extremis illis jam nunc versamur temporibus et confusa illa ac multinominis Messalianorum sive Bogomilorum secta per omnes urbes omnesque regiones atque pracfecturas latissime sparsa dominatur». Здась истати заматимъ, что за произведение эта «Victoria» Евониия? Полное заглавие его следующее: μελεγχος και τρίσμβος της βλασγημε και πολυειδες 'αιρέσεως των 'αθεων Μασσαλιανών των κάι Φουνδαϊτών και Βωγομυλών καλυμένων, κάι Ευχιτών, και водоноварыя, как вукратоми, как парковирые. Посяв вступленія, жав котораго выписаны предшествующія строки, сладують анавематизмы противъ частныхъ пунктовъ богомильского ученія, не всегда, замътимъ, согласныя съ показаніями Евенмія въ «Narratio» или XXIII-й гл. «Паноплій». Въ заключенім возглащается многольтіе императорамъ: а) Самодержцу и б) Поропрородному. Последній титулъ принадлежаль внуку Алексвя Комнена Манунлу; следовательно «Victoria» относится по времени въ царствованію преемника и сына Алексвева (1118 — 1143). По характеру же своему, произведение это не Аррепdix въ XXIII гл. Паноплій, съ которою оно не согласуется, а скорфе рачь или проповадь, произнесенная въ торжественномъ собрани избранныхъ слушателей, въ томъ числъ императоровъ (см. Cave, Histor. Liter. р. 567, срав. Wolfii, Historia Bogomilor. р. 45) и вызванная, вакъ видно, усилившимися успъхвии ереси, послъ смерти императ. Алексвя и казненнаго имъ ересіарха Василія (1118).

вая себя Христомъ, имълъ также въроятно и своизъ 12 «апостоловъ». Высшая гражданская власть (императоръ Калоібанъ, преемийкъ Алексвя) присудина его из побіенію камийми. Идя на казнь, онъ объщаль своимъ ученикамъ воскреснуть въ третій день, и они дъйствительно долго ждали на его могиль объщаннаго воскресенія (1).

На смину Петру явились новые предстоятели секты, не уступанние въ ревности пропагандирования своимъ предшественникамъ. Таковъ былъ напр. Тихикъ, ученикъ Петра, распространявший ересь даже письменнымъ путемъ.

«Онъ иснажаль и неправильно толковаль Св. Писаніє, въ особенности же все Евангеліе Матося, на поторое написаль комментарій, гдё всё выраженія о Богь Отцё и Св. Духё примёняль къ своему духов-

<sup>(1)</sup> Victor. Anathem. I. Toili p. 115. "Petro Messalianorum sive Lucopetrianorum (qui et Phundaitai et Bogomili dicti) haereseos Antesignano, qui se ipse Christum apellavit, summoque jure lapidibus obrutus, post obitum resurrecturum promisit, eaque propter Lucopetrus cognominatus fuit, etc. anathema". Разказывается при этомъ вздорная сама по себъ басня о томъ, какъ изъ груды камней дъйствительно явился своимъ ўченикамъ казненный Петръ ев видъ волка. Между тъмъ отсюда мы можемъ догадываться о національности втого ересіарха и его учениковъ: у южн. Славянъ весьма употребительно имя Волкъ (Вулкъ Стерановичъ Караджичь; Король Далмаціи Волкъ Vulco по латынъ); а у встяхъ Славянъ вообще и по нынъ въ большомъ ходу повърье о волкодлакахъ-оборотняхъ. Видно, богомильство и въ Греціи не теряло своего національно-славянскаго характера.

Шмидтъ, зная только одного "Предстоятеля сеяты Богомиловъ" Василія, и не зная показаній Сунод. Ц. Бориса, называющаго Петра преемникомъ Василія, отнесъ вышеприведенныя слова Евенмія къ самому Василію, и увъряетъ будто онъ называль себя Ап. Петромъ (см. его "Histoire" I, 13). Но непонятно, почему гг. Гильфердингъ (Р. Б. 1859 IV, 130) и Петрановичъ (стр. 83) повторяютъ ту же опибку. Василій былъ сожженъ, а Ликопетръ побитъ камнями, ужь это одно не позволяетъ отождествлять эти два лица.

ному отпу. Петру или Ликопетросия Спъстно бытьтоже называль себя Інсуссыв Крисчомъ в тоже видля 12 «апостоловъ». Для распространенія среси не пренебрегаль онь и апокривани илих фирогории винигами писаній, которыя въ его времи вошли въ свытв въ особенное употребление, нариду съ общежнастіянский канономъ (1). Не известия сущей втого ересеучителя, по извистно, что онь не остався бозь преемниковь: во второй половинь ХИ вывинавимь преемникомъ обиль: обезъ осомнения обонованинопольскій «папа Никита», о поторомы сважемы впоследстви." Еретическая інфонатанда: останалась. неизм'внио върною своимъ пріёмажь и способамъ дійствованія на народъ. Какъ во время Козмы пресвютера, такъ и теперь, тотъ же мнимо-христанскій м лжеевангельскій карактеры промовали и поведенія учителей доставляль имъ весыма нетрудный и весьма опасный для Церкви услёхь. Подъ именень жхристань», ревнителей благочестій и душествоскія, оъ оружіемъ Слова Вожія, еретини неземвино овладивали простодушными сердцами и незаметно передавали имъ свой образъ мыслей и свою ненавиеть къ Церкви (2). er a demonstration

<sup>(1) «</sup>Victoria». Авайнем. У. ар. Пойі. р. 116. «Прізилющих чуждия писанія (втеряс града») якоры отъ Святаго Духа и Св. Отцевъ намъ преданния, анасена», говорить Евений. Въ Маггайо же отъ увърнетъ, что Канонъ богомильскій быль вномив возлавено, съ превославниямъ. Оледонатрявно апоприенческія книги вощли въ особенное употребленіе у Богомиловъ уже после Василія. Объ этомъ предметъ подробнъе скажемъ въ своемъ мъстъ.

<sup>(2) «</sup>Eorum antesignani nusquam non corrumpere cossent et in partes suas traducere. Quum enim isti Christi immisi Christianes sess nominqut (υ. Χρικαπολύτας), specioso illo obteoti nomine facile rocta santientibus sess immiscent, ignorati que quod sub angina pelle rapaces lateant

Съ этитъ то поръ, со времени знакомства Византін съ ересіаркомъ Василісмъ и ближайшими продолжачелями его дъла, всякій антагонизмъ противъ Церкви, церковныхъ властей и порядковъ назался Византіи не инымъ чемъ, какъ отголоскомъ богомильства, и ересь богомильства признана была зловреднъйшею и опеснъйщею изъ всъхъ ересей. Вивств съ этимъ, обвинения въ богомильствъ получили особенно широкую примънимость и эластичность, такъ что обвинениямъ атимъ, подпадали нетолько заблужденія и дъйствительно заблуждавшіеся, но и просто люди исправившіеся и люди партій. Подобныя обвиненія и діла никому такъ не были на-руку, какъ самой же богомильской секть: онь отвлекали вниманіе оть ся двиствительных успаховь. Не имая, поэтому, никакихъ извъстій о дъйствительномъ богомильствъ въ Константинополь въ половинъ XII в., мы должны остановить вниманіе на нъскольких извыстіяхь за тоже время о богомильствы воображаемомъ или, по меньшей мфрф, сомнительномъ. Нфсколько подробное изложение этихъ извъстий мы считаемъ не лишнимъ; потому что и въ нихъ выразился въ извъстной мъръ взглядъ современниковъ на богомильство.

Въ 1140 г. въ Константинополъ, при патріархъ Львъ, соборнъ осуждены были на сожженіе сочиненія ивкоего Константина Хрисомала, бывшія въ большомъ ходу между монахами разныхъ Византійскихъ

upi, a sacris ac venerandis litteris occasionem viamque sibi aperiunt vanae suae et mendacis proferendae doctrinae... Et jam familiares fact i nefanda Satanae dogmata eructant («Victoria de Massalian» àp. Tolli p. 107).

монастырей. Сочиненія эти, разд'янвичінся на 200 главъ, заключали въ себъ, по мивнію собора, «миожество вздорныхъ и глупыхъ положеній, худпикъ чвиъ заблужденія Вогомиловъ». Хрисомаль училь, что всь, крещенные безъ наставненія въ въръ и не возроднящіеся внутренно въ своей духовной жизни, не получили въ. дъйствительности прещенія и сугь пристіане только по имени; что эпитими не приносить подьзы какощимся, если не сопровождаются внутренниць воврожденіемъ, что квждый христівнинъ имъетъ дві души, гръховную и безгръшную, и вто не ощущаеть духовнымъ чувствомъ присутствія въ себв Інсуса Христа, кто не имъетъ безгръшной души, тотъ вотще трудится и есть христіаникъ только по имени; что хотя бы вто изучиль наизусть все Воместв. Писаніе в училь бы другихъ, хвастаясь сообщенимъ ему свыше озареніемъ, но не нивиъ бы въ себъ внутренняго возрожденія, тому в рукоположеніе епископское не дасть благодати священства, и т. д. Танъ какъ все это было признано «противнымъ церковнымъ обычаямъ и преданіямъ», и такъ какъ притомъ Хрисомаль рёзко возставаль противь почитакія всякихь властей, называя оное дъяволослужением, (Satanae cultum praebent, qui cuicunque principi honorem et venerationem exhibent), то соборъ, признавши мивнія Хрисомада худшими самаго богомильства, предаль отлученію всёхъ раздёлявшихъ оныл (безлично). Игумень Петръ, имъвшій у себя экземпляръ сочиненій Хрисомала, быль низдожень и сослань въ заточеніе.-Нечего и говорить, что по содержанію своему вышензложенныя мижнія представляють только весьна отдаленную аналогію съ заблужденіями богомильства; ихв родинти общій антинериовицій характеръ напревиснія (см. L. Allatii, Deperp, concess. р. 650 sq. ed. 1848 и Мапаі, XXI, 551, 184).

· Poga три п спустну соборна судины били за богомимскую ересь два Нампадемійсью епискода... Деонтій Выйбійсскій и: Кинионть, Садонневій.... Обриняль ихъп собсивенный минропольть Васний, и прежде, воего чата неваномности ихътенископокаго сана: они посинщены были митрополитомъ Segundae Cappadociae, одины, безь участи пинскоповър-чей противно быиб Канонами ин требовало нивложения. Затамъ надъ. пими намь мадъ простыми уже менаками, пачался сумь по обвинению вы среси. Тота же митрополить Василій! «вовистшись: божественною ревностію», выставиль Аротивъ обвиненныхъ придатедемъ вдирика Леонтім, который представиль собору, письменное допесейів потво навняю дукаженства, впаркій обывшихъ двухъ спископовъ Въпровесени заключалось множество обыненій, отчасти противоръчивыхъ, отчасти пе относившихся къ драу, т. с. не доказывавшихъ главнато обвиненія вреси. Притомъ, на многія изъ мижь: вкенениевопъ «Месений» предоявридь ; доводьно удачныя опровержения (1). Дело запужывалось, и свиmore than the

<sup>(1)</sup> Доказательстве фретичаства названных финскопово состоями въ сламующемъ:

въ следующемъ;

в) «Они учили, что нужно воздержаться отъ законнато супружествы, мясобдения и враманита въздожнаща З-къ латъ, носда чаго можно польноваться всамъ симъ мерозбранно,

б)—что никто изъ мірянъ спастися не можетъ котя бы онъ быль преукрашенъ встим добродателями; нужно быль менахомъ; дебы спастись (выша спавено однако что законное супружество довродялось невозбранно посла трехълатняго воздержанія?)

в)-что въ тылахъ покойниковъ живутъ бъсы.

<sup>&</sup>quot; 'r) Они 'нимьин виноторова «ристан» дерпорист , погребенія,

дътелю Леритію прищиось заручаться новыми свидътелями. Но и послъ того дъдо все таки оставалось сомнительнымъ и темнымъ, такъ что соборъ принужденъ былъ тодько въ общихъ выраженіяхъ и безлично, для охраненія законовъ, (ad securitatem legum) внасематствовать тъхъ, кои разномыслять съ православною Церковію (qui secundum Ecclesiam Catholicam non sentiunt. см. L. Allatii, 1 с. р. 637—678).

Низложенные спископы имъли въ Константинополъ свою партію «единомышленникодъ», т. е. людей возстававшихъ противъ ихъ низложенія. Въ чи-

Въ отвътъ на вти обвиненія Леонтій сознался, что онъ быль перекрещень; потому что первое крещеніе приняль отъ одного низложеннаго священника уже посит его низложенія; онъ перекрестикся для большей увъренности въ дъйствительности своего крещенія; но по мизнію собора это и было богомильство. Непогребенными, объяснить Леонтій, оставиль онъ тъхъ, которые жили злодъйски и не слушали его увъщеній. Одну женщину на допустиль иъ причастію за то, что она жила съ братомъ своего мужа. Сжегъ Церковь Божію... (затъмъ въ актахъ пропускъ). Самъ соборъ призналь нъкоторую силу въ этихъ объясненіяхъ; онъ внасематствовали «онтів, dubiis omnihus weluti extrancis verbatim anathematisatis, in quibus porro dubietatis umbra inesse videtur, propter aliquos praetextos ab ipsis adductos etc. (см. L. Allatii, De eccl. Orien et Occiden consen. p. 678. Mansi XXI 583 sqq).

Изъ всего дъда видно одно, что давнишнае соцерничество между митрополитами Primae et Secundae Cappadociae, въ XII в. продолжалось. Начало его извъстно изъ меторіц св. Василія Великаго и Григорія Богослова.

другихъ же погребенныхъ приназывали вырывать и выбрасывать изъ могилъ.

д) Женщинъ оне ставили діакониссами, поручали имъ читать въ церкви молитвы и Евангеліе; Климентъ служилъ даже литургію съ мими.

е) Они требовали перекрепциванія датей.

ж) Хулили иконы.

в) Не почитали креста, если на немъ не было титла I. Ж.

в) Анаориатствовали Вога, вр жоторато врровали!

сив таковыхъ былъ монахъ Нифонтъ, пріобратшій строгостью жизни великое уважение вы народы и также обвиненный въ богомильствъ. Подвергнутый за это заключенію, онъ продолжаль сноситься со многими изъ такъ называемыхъ Каппадокійцевъ и, въ письмахъ къ нимъ, многими и тяжкими худами поносиль Церковь Вселенскую (Константинон. Патріархію). Потребованный за это на соборъ (1144). Нифонть, по приговору его, подвергнуть быль болье строгому заключению и отлучению. Ему остригли его длинную бороду, и настрого запретили всимъ сноситься съ нимъ лично или письменно (1). Нифонтъ не унимался. Черезъ полгода (въ февраль 1145 г.) патріархъ Михаилъ Окситосъ нашелся вынужденнымъ произнесть противъ него новое соборное осуждение за то, что «двухъ низложенныхъ епископовъ онъ называль правовърными и благочестивыми, а соборное опредвление противъ нихъ незаконнымъ, и такимъ образомъ явно отвергалъ силу церковныхъ каноновъ. Кромъ того, прибавляеть соборь, теперь, въ нашемъ присутствіи онъ произнесь анасему Богу Еврейскому» (L. Allatii, p. 678. Ioan. Ruhhama «Исторія», II 10, стр. 67 по русс. церев.). Нифонта после этого, какъ явнаго еретива, заключили въ отдаленный и уединенный монастырь, «дабы, въ безмолвіи живя и прилъжно размышляя о себъ самомъ и своихъ собственныхъ дълахъ, имъть бы попеченіе прежде всего о спасеніи души своей» (2). Дівло Нифонта этимъ не

<sup>(4) «</sup>Ne ultra în dubio erunt. quae adversus ipsum intelleximus», прибавляетъ при этомъ соборъ (L. Allatii, р. 678).

<sup>(2)</sup> По поводу «анаеемы Вогу Еврейскому» нельзя не вспомнить исторію насчеть «анаеемы Вогу Магометову». Императоръ Мануиль

кончилось. Патріархъ Михаилъ вскорв сивненъ быль (1146) Козмою Аттикомъ. Этотъ, питан глубокое уваженіе въ добродітелямъ Нифонта, освободиль его изъ заплюченія, приблизиль къ себъ и весьма любиль вести съ нимъ бесъды. Но за то самъ Козма вскоръ лишился сана. «Тогдашніе архіерен, не терпя добродвтели Козмы, оклеветали его предъ императоромъ Мануиломъ. Говорили именно, будто дядя Мануила, Севастократоръ Исаакъ, въ тайныхъ сношенияхъ съ патріархомъ, замышляеть низложеніе племянника. Поводомъ въ этой влеветь было дъйствительное уваженіе Исаака въ Козмъ» (Ник. Хон. II, § 3 по русс. перев. стр. 100 и слъд.). Изъ за этого Козма сталъ не угоденъ двору и близость его съ соборнъ осужденнымъ Нифонтомъ послужила достаточнымъ формальнымъ основаніемъ къ лишенію его патріаршаго сана. Но, сходя съ патріаршаго престола, Козма разко высказаль въ глаза низлагавшему его собору свое негодование на человъкоугодничество и раболъпство своихъ бывшихъ сослужителей и сопистырей (см. Hur. Xon. 1 c. n L. Allatii, p. 683' sq. Mansi XXI p. 702, sq.).

Комненъ, страдая наслъдственною слабостію вившиваться въ двла богословскія, счелъ нужныть выплачить изъ "чина возсоединенія магометавъ" вту влавесму на томъ освованія, что магометь въровадъ въ истиннаго Бога. Но учители Церкви никакъ на вто не соглашались, говоря, что внасема относится къ заблужденіямъ магомета, который представляль себъ Божество сесрообравнымъ «λόσφειρος). Масто было смятеній и споревъ по этому поводу (см. Ник. Хон. VII. 113—116). Не въ втомъ-ли смислъ произнесъ свою "анасему" и простодушный Нисонтъ? Изъ хода всего дъла его, вовсе не нидно, что бы она была выраженіемъ богомильского образа мыслей; напротивъ кажется, что это была искусная ловушка, подставленная Нисонту его недругамъ,—поводъ къ вящему его осужденію.

. Стоитъ упомянуть, напонень, что около того же времени обнинали нь богомильствъ, какъ увъряютъ, и, самаго. Михаила Өесселоникійскаго (Engelgardt, Abhand, р. 167), по поводу извъстнаго спора о положения, что «Іисусь Христось въ такиствахъ Евхаристіи есть приносяй и приносимый и пріемляй витьств» (см., Ник. Хон. VII, р. 112 ed. Paris).

Такимь образомъ, обвиненія въ богомильской ереси., не, дольно поражали людей въ чемъ либо съ церковію разномыслившихъ, но и употреблялись какъ вестия пригодное облжіс чля разнихи интриги и происковъ, которыми въ это время, какъ и всегда, Византія была неисчерцаемо богата. Явленіе это достойно сожадения темъ более, что радомъ съ нимъ, а можеть быть и въ накоторой зависимости отъ него, щим дъйствительные успъхи ереси, какъ въ самой Византін такъ и въ ея областяхъ. Спорившие «о Богъ магометовомъ» и утончавшіе до последней возможности взаимныя обвиненія въ богомильстві, даже но заметили кажется, какъ у нихъ же подъ глазами дъйствительное богомильство развивалось и ширилось, устроивая свой быть и руководя въ этомъ смысав своихъ многочисленныхъ западныхъ единовърцевъ. Въ Константинополъ, во времена императора Мануниа, устроилось целов, такъ называемое, едископство еретическое. И между темъ, только изъ западных известій узнаемь мы о существованій какь этого спископетва, текъ и многихъ другикъ прочноорганизованных еретических община ва предалаха Имперія. По временамъ и случайно возобновлявшіяся гоненія на секту не помътали ей утвердить прочио свое существование въ стодица христианства. Вив-же

ся, въ соевдинхъ, славянскихъ областяхъ, ересь, въ собственномъ смысла слова, господствовала, пользуясь ислимамъ престоромъ и производя давленіе на православное меньшинство народонаселенія. Въ конца XII въда здась пранія, страны, съ украпленными городами были переполнены, еретиками, (1). Замачательныя взявстія объ одномъ изъ талихъ городовъ Могленахъ най Метанив сояранняце, въ житін св, Иларіона, тородашнято епископа атого города (2),

Въ нисле ерении пр. могленских были, во первыкъ, Богонили, задънъ продные имъ арменскіе Манилен (Павлиніяне) и наконецъ чистые Армяне (Моноризичы). .. Ихъ. жногочисленность воодущевляла ихъ такою дервовию, въ отношени, къ малочисленжымы православнымь, что посладиимь назалось, будто самъ имперадоръ Мануидъ склоненъ отпасть отъ благочестивня вары въ вресь. Еписионъ Иларіонъ счедъ своимь долгомы укрыцияь царя въ догматахъ благочестія. Но и бливость колдарю, не избавила св. епискона отъ участи пснытать на саномъ себъ силу еретической дерводии. «Учящу накогда святому върныя; повъствуеты житіе, пріндоща Манихен, глагомоще: нако убо мы блаваго. Бога глагодюще содетена были небеси, земни же и яже на цей иного быти творита: лукава, мудретвующе, тосы, осе не покорлетеся»?

<sup>(4)</sup> Οποπο 1180 г., πο слованъ Вальсанона από τουτων (άιρετικών) ός εδικεν άπερχια κάςρα τι κάι χωρια Βωγοίνιλικά παραχορούμεν πλενάςαι μετά τός ίδιας άπρθνήσκειν άιρεσεως: ένα δε κάι τυχόντα τοιυτων ευρίσκοντες έν τη βασιλευδυδη διατριβοντα, μεγάλως αυτόν κολάζομεν". (Schol in Nomocan. Tit. X. ε. 8, ap. velli el Justelli »Biblioth. juris canon T. H. p. 1842. cpas. Gieselers Lehrb. H. H. 598).

<sup>(2)</sup> Житів вадисано, по словамъ г. Гильфердинга (Р. В. 1859 IV, 119), въ XIV в. Патріархомъ Терновскимъ Евеймісмъ, и основа его—вполив историческаго свойства.

На этотъ повелительно-дерзкій вызовъ еретиковъ, православный епископъ отвъчаль побъдоноснымъ опроверженіемъ еретическихъ мудрованій: онъ поразниъ ихъ ихъ же собственнымъ оружіемъ-Св. Писаніемъ. Но, хотя многіе изъ побъжденныхъ умилились и приняли св. крещеніе, за то ихъ многочисленные единовърцы «Армены», озлобившись на святаго, побили его каменіемъ и замертво бросили за городомъ. Потомъ также побъдоносно обличилъ свитый и Армянъ--монофизитовъ. «Сія слышавъ Мануилъ царь возрадовался звло, и написа къ нему, яко да и богомильскую ересь до конца отъ стада Христова очистити и, елици не хотятъ приступити къ соборнъй церкви, во изгнаніе послати. Тако же и Манихей и Арменъ непокоряющихся всёхъ святый во изгнанія и заточенія различна. И на мъсть идъже соборы творяху предречение еретици, постави ту церковь св. Апостолъ, и монастырь состави, и иножество шновъ собра». Дерзость еретиковъ притихна на время. Но, по смерти Иларіона, вліяніе ереси проникло даже въ самый монастырь, имъ устроенный, или говоря точнве-вліяніе ся возобновилось среди братів, въ числь которой были какъ видно и обращенные св. Иларіономъ еретики (1). Иначе и не могло быть, при повсемъстномъ господствъ въ это время ереси во всвур южно-славянских земляхъ.

<sup>(&#</sup>x27;) Многу-же времени минувшу, начаща нацыи спротивлятися игумену Петру (постановленный Св Иларіономъ) на древніе сеов обычам уклоняющеся, раздоры и ереси вводяще. Святый же Иларіонъ во сил тамъ предста и жезломъ многихъ отъ нихъ рани, инахъ же смерти предаде. . яко да не и друзім смертоноснаго тахъ пріммутъ яда, «и пр. (П. С. Л. ІХ, 149)».

Замачательно въ этомъ извастін то обстоятельство, что богомильство и въ эту пору, какъ и въ началь XII-го в., не сливалось и не смъщивалось съ паванківиствомъ. «Горькій потокъ» этотъ, выражаясь словами Анны Комненой (XIV), происходя изъ аржино-наванкіанскаго источника и стремясь къ одной съ мемъ цели, приняль однако же направление совершенно самостоятельное и своебразное. Не одна тольно національность отделяла армяно-павликіанскія общины отъ славяно-богомильскихъ; глубокое и существенное различие заплючалось во всемъ ихъ внутрениемъ бытъ. Павликіанство до конца было върно своему первоначальному антијерархическому и антиобрядовому характеру. Въ богомильствъ же ісрархическая и обрядовая стихіи развились въ весьма значительной степени, не смотря на то, что секта, въ первое время своего существованія, горячо возставала противъ подобныхъ же учрежденій православной Церкви, отвергая ихъ въ самомь основани, т. е. не признаван ихъ учреждениемъ божественнымъ (Козма пресв. «Весъда» Пр. Сб. 1864, VII, 325). За недостаткомъ извъстій, нельзя проследить последовательный ходъ развитія богомильства въ этомъ направленіи. Но несомивино, что въ половинъ XII въка оно достигло своей высшей и поворотной точки: въ сектв начались около отого времени разделенія и раздоры, въ которыхъ главную роль играли именно вопросы кановико-литургического свойства. У Богомиловъ существовали въ это время не только епископы и прочіе саны, но и разные обряды ихъ рукоположенія, точно такъ же и разные способы или «чины» вступленія въ секту: преимущества древности, правильности и

законности каждаго изъ нихъ и были предметомъ споровъ и вражды между различними еретическими перквами. Древнайшіх и болде вліятельнайшія имя нихъ — Дреговицкая и Волгарская были представи тельницами главнайших изъ этихъ «чиновъ» названныхъ ихъ именемъ (ordo de Drugurãe, ordo de Bulgariae). И хотя не извъстно, въ чемъ состемо различіе этихъ двухъ «чиновъ»,—но что оно счита-лось не маловажнымъ въ глазахъ сектантовъ, видно изъ слъдующаго:

Въ 1166 году прибыль въ Ломбардію изъ Комстантинополя тамошній еретическій епископъ «папа Никита». Онъ получилъ хиротонію отъ дреговищимо епископа Сумеона и следовательно держажея «чину Дреговицкаго». Еретики Ломбардій между тімь (Раtarini) принадлежали къ «чину болгарскому», и Никита явился въ нимъ именно съ тою цвлію, чтобы убъдить ихъ въ незаконности и недъйствительности «посвященій», сообщаемых по болгарскому чину. Убъждения его возымъли полный успъхъ: еписнопъ Маркъ, со многими приверженцами (cum suis complicibus), счелъ нужнымъ возобновить у Пикиты свое посвящение secundum ordinem Druguriae. Ва своимъ новымъ учителемъ Маркъ послъдовалъ потомъ на соборъ, созванный Никитой въ окрестностихи Тулувы (въ St. Felix de Caraman въ 1167 г.). Туда ивилось множество еретическихъ общинъ Южной Франціи и Свверной Италіи, между которыми большинство тоже придерживалось «болгарскаго чину» и тоже, какъ вид-, но, убъжденіями Никиты доведено было но сомивнія въ законности этого «чина». Многіе изъ нихъ ръшились принять вторично отъ константинопольского

«папы» не только «посвящение» (consolamentum), но и епископскую хиротонию (drdinem episcopalem. (\*).

Преговицкая церковь нашла такимъ побразомъ въ Константивопольском спископъ весьма двятельнаго ноборника, ревнистно поддерживавшаго ся вліяніс. Но и болгарская церковь не захотвла оставить безь противодъйствія враждебныя ей стремленія «дреговицкаго чина». Она тоже выслада вскорв въ Ломбардію своего пропов'ядника, именемъ Петракуса (Петраки), который успыть тамъ на столько поколебать авторитеть Никиты и рукоположившите его Симона дреговициято, что тольно часть ломбардской общины еретической осталась върною преемнику Марка, Ивану-жиду и вивств дреговицкому чину; другая же часть, возвращаясь снова къ «чину» своей первоучительницы-церкви болгарской, избрала себв особаго епископа. Съ тъхъ поръ въ Итали господствовали оба «чина» совывстно, имън каждый своего епископа. Въ XIII в. рядомъ съ ними явился еще новый толяъ или «чинъ» славонскій (ordo Slavoniae), но приверженцевь его въ Италіи было не много (Шийдть 1, 58, 59). Онъ господствоваль въ странахъ западносербскихъ (Славоніи, Далмаціи и Босніи) и объ немъ рвчь У насъ вперели.

<sup>(1) «</sup>Primis temporibus, quibus haeresis Catharorum in Lombardia multiplicari coeperit, primum habuerunt episcopum quendam Marcum nomine. Iste Marcus ordinem suum habebat de Bulgaria. Veniens autem quidam Papa Nicetus nomine a Constantinopoli in Lombardiam, coepit accusare ordinem Bulgariae... Unde Marcus Episcopus haesitare incipiens, relicto ordine Bulgariae, suscepit ab illo P. Niceta ordinem Druguriae cum suis complicibus, et tennit per multos annos (cm. Recueil de l'histoire l'église, par Vignier, y luseaepa Lehrb. II, II, 495). O epetersectore cocope 1167 r. cm. тамъ же.

Съ вышеописанными спорами, по всей очевидности-дитургическими, связывались, по мижнію ижпоторыхъ, и догиатическія разногласія и тв именно, которыя глубоко раздвляли сектантовъ (западныхъ) въ XIII в. Въ соперничествъ Дреговицкой и Болгарской церквей выразилась говорять борьба двукъ разныхъ, метафизико-догматическихъ школъ или, толковъ, раздъдивщихъ секту съ первыхъ же дней ея существованія: Дреговицкая церковь и ея «чинъ» представляли будто бы древній типъ возарвній еретическихъ, приближавшихся въ павликіанству своимъ абсолютно-дуалистическимъ характеромъ; тогда какъ болгарскій «чинъ» и Болгарская церковь, проповъдуя дуализмъ смягченный (свободу воли человъка, окончательное въ будущемъ уничтожение зла и т. д.), уклонились отъ древнихъ върованій секты и исказили ихъ (Шмидтъ 1 с. Гильфердингъ, Р. Б. 1859, VI, 122. Петрановичь, 47 sq.). Но если догматическія разногласія секты въ XIII в. и возводились разногласившими къ церквамъ первобытнымъ, то ничто не доказываетъ, чтобы разногласія эти существовали въ вышеописанныхъ спорахъ XII въка. По крайней мъръ сопериичествовавщія церкви Болгарская и Дреговицкая не саблали въ этомъ смыслф никакого заявленія. Вообще же, соперничество это не было ни особенно упорнымъ и ожесточеннымъ, ни слишкомъ продолжительнымъ (1), и главное — не затруднило успъховъ еретической пропаганды.

<sup>(1)</sup> Тотъ же «папа Никита» дъятельно оспоривавшій законность «Болгарскаго чина» не затруднился однако на соборъ 1167 г. (см. выше) на запросы своихъ запади. единовърцевъ, поставить Болгарскую церковь, наряду съ прочими, въ образецъ всякаго благоустройства и законности.

Не смотря на отсутствіе извістій о положеніц секты въ остальные годы XII-го, въка, несомивнио однако, что она въ это время не голько по преживму была могущественна въ мастахъ мервоначальнаю своего появленія, но и сділала новыя важныя пріт обрътенія вив ихъ, въ странахъ сосъднихъ, Съ изчаломъ XIII въка мы застаемъ богомильство сильно. распространеннымъ на всемъ Балканскомъ подуостровъ, даже въ съверной его части, въ странахъ, гдъ до сихъ поръ не встрвчалось следовъ его существованія. Оно перешло черезъ Балканы въ Саверную Волгарію, пронивло оттуда въ Сербію и особенно прочно утвердилось въ Восніи и на всемъ сербо-адріятическомъ побережьи. Кромъ того, оно по прежнему прододжало существовать въ Византіи и даже усилилось въ ней придивомъ западныхъ еретиковъ-единовърцевъ, и по прежнему главнымъ огнищемъ своимъ нивло Оракію и южную Болгарію (Македонію),---, области тогдашняго Болгарскаго царства. Во всехъ этихъ мъстахъ оно просуществовало, въ большей или меньшей силь, до половины XIV-го и даже до XV въка, находя себъ пищу въ политическихъ бъдствіяхъ и внутреннихъ неустройствахъ этихъ странъ.

Конецъ XII-го и начало XIII-го въка въ Болгаріи быль какь бы буквальнымь повтореніемь эпохи Самунда: та же ожесточенная борьба съ Византіей, то же и для тъхъ же цълей сближение съ папой, то же безпрерывное «нахожденіе ратное» на сей разъ отъ своеморыетныхъ и жадныхъ къ пріобратеніямъ крестоносныхъ дружинъ, тотъ же характеръ политическихъ двятелей Болгаріи, соединявшихъ въ себв съ энергіей Шишмановичей ихъ жестокость и коварство 28

Христ. Чт. № 3. 1870.

н даже самую благорасположенность ихъ къ богомильской ереси (1). Такъ, братъ освободителя Волгарів, царя Асвия, Іоаннявій (1198-1207), искавшій сначала въ папъ и латинствъ опоры противъ Византін, долженъ быль потомъ різко перемінить образъ дъйствій и въ остаткахъ греческаго царства искать опоры противъ папы и Латинянъ, завладъвшихъ, вивсть съ Константинополемъ, значительною частію новосозданной болгарской державы. Но сильнейшимъ союзникомъ въ борьбъ его съ Латинянами были еретики Ораків и Македонів, составлявшіе большинство народонаселенія этихъ странъ. Между ними Іоаниикій быль даже больше популярень, чэмь въ оно время Самуниъ. Защищая страну отъ хищничества престоносцевъ, онъ вмёстё съ этимъ защищалъ и еретиковъ отъ насилій латинскаго фанатизма. Не уди-

<sup>(1)</sup> Съ самаго покоренія Болгарін Василіємъ Булгароктономъ (1018), тамъ годъ отъ году повторящесь попытки къ освобождению, не имъвшіе прочнаго успъха. Наконецъ двумъ братьямъ — Волгарамъ царскаго рода, Петру и Асвию, служившимъ въ войскв Императора Исаака Ангела, удалось въ 1185 году освободить родину. Они, возвратясь на родину и возмутивъ соотечественниковъ, намесли изсколько жестокихъ пораженій Грекамъ и очистили отъ нихъ всю страну до Филиппополя вилючительно: даже неодолимая досель Содунь была въ ихъ рукахъ. Геройски боролся Асвиь-царь и съ Гревами и съ опустошавшими Болгарію крестоносцами Фридриха I-го Но предательская рука боярина Иванка въ 1197 г. лишила Болгарію ея славнаго защитника: Асвиь быль убить. Таже участь постигла вскоръ сподвижника и брата его Петра. Но оставался еще въ заложникахъ у Грековъ третій братъ, Іоаннякій. Еще при жизни Петра, онъ бъжваъ изъ павна и быль дъятельнымъ сотрудникомъ брата въ борьбъ съ Византіей. Теперь ему пришлось самому, въ качествъ царя Болгарскаго, вести эту борьбу и докончивать дъло, начатое братьями. Трудное положение Іоанникия на этомъ пути увлекло его въ шагу, сдвлавшенуся какъ бы постояннымъ правеломъ политики Волгаренихъ дарей,--иъ сблименію съ Римонъ. Онъ обратился иъ Риму въ надежде его покровительствомъ обезпечить своей страна и вившиюю безопасность отъ престоносцевъ и, главиве всего, виу-

вительно поэтому, если цалыя области съ крапкими городами (во Оракіи), захваченныя завоевателями Константинополя, предавались Іоанникію, при одномъ его появленіи (Villettardouin, р. 373). Народонаселеніе Филиппоноля, спаша избавиться отъ крестоносцевъ, само пригласило къ себъ болгарскаго царя для сдачи города. Дайствуя въ духъ еретиковъ, Іоанникій при этомъ случав простеръ свою ненависть къ Латинанамъ до безчеловъчія: онъ умертвиль ихъ епископа, а также перевашаль и обезглавиль всъхъ ихъ знатонъйшихъ приверженцевъ (1).

28\*

трениюю самостоятельность противъ поработительныхъ стремленій Византін. Іоанникій просиль вінца и титула императорскаго для себя и независимаго Патріарщества для своей церкви. Разумъется, необходимымъ условіемъ при этомъ было отрененіе огъ првотеческой въры или «схизны» и полное послушаніе Апостольскому престолу. Напрасно Императоръ Греческій Исаакъ Ангелъ (1185—1195) старался отклонить Іоаннинія отъ этого поступка, объщая все, чего добивался Болгарскій царь: Іоанникій не поддавался, несмотря даже на то, что со стороны папы онъ не встратиль особенной готовности исполнить его просьбы. Тольно после вториченго настоятельного прошенія, Инновентій III посладь, наконець въ Терновъ легата Льва со скипетромъ и короною Императорскою: 7-го Ноября 1204 г. Архіелископъ Терновскій посвящень быль въ болгарскаго Патріарха, на другой день торжественно коронованъ былъ Іоанникій «Ітреrator Bulgariae et Valachie» (Du Cange, Hist. Byzen. 316-320) Но надежды его на безопастность со стороны крестоносцевъ не ебышесь. Латинская Имперія въ Константинополь хотала выдерживать въ отношенів из Волгарів роль своей предшественницы, а потому Іоанникій нисколько не задумался отречься отъ Рима, — черевъ годъ съ небольшимъ, послъ получения отъ него короны, онъ вступилъ въ союзъ съ Никейсиимъ Императоройн. Словомъ, Іоанникій былъ ловкій и не загруднявшійся выборомъ средствъ политикъ.

<sup>(1)</sup> Une partie des gens que estoint Popolicani (втимъ именемъ во Франціи называли не однихъ Павликіанъ, но и изстныхъ Касаровъ; Шмидтъ, П. 280. Здъсь тоже, по нашему мизыю, можно подразумъвать и Вогомиловъ или Славянскихъ Касаровъ, которымъ Филиппо-поль съ опрестностими издавна служилъ столицею, какъ выражается Анна Комнена XIV. срав. Шмидтъ І. 13) в'ей allèrent à Iohanisse,

н. .: Но гой же дорогь шель; и преемника Іоанникія, Іоаннь Асвиь 1, сынь Асвия Стараго (1207-1241). На западъ онъ ведаромъ! прослыль повсюду ревиостибищимъ, защитникомъ и покровителеми еретиковъ: OHU, ABHOTBUTEJEHO, TOJENO BE CEO, BIRABHIRKE: MOPJE найти гогда безопасность и охрану отъ свирвныхъ пресладованій новоучрежденной палами миквизиціи. Волгарія переполнилась еретинами и для есего еретичествующаго запада, сдвивлась пань бы вторымъ отенествомъ (1). Имя болгаръ и Болгарів стало съ твхъ поръ въ устахъ западныхъ жатоликовъ скионимомъ дуалистической, впоследствии же и всякой вообще ереси («vocantur Burgari, quia latibulum eorum speciale est in Burgaria», говорить Stephanus de Belłavilla, у Шмидта II. 282. «Bulgarorum haeresis», Robertus Mtissiod., ib. etc).

Такое чрезмерное усиление ереси въ Болгаріи обратило на эту страну вниманіе римских первосвященниковъ. Искорененіе антихристіанской секты, которое они считали своєю первейшею обязанностію, представлялось имъ вмёстё прекраснымъ поводомъ къ

et se rendirent à lui et li distrent: sire, chewauche devant Phinepople ou envoie l'ost, nos te rendrons la ville tote (Villettardouin, ed M. Petitet, p. 385). За это одинъ изъ крестоносныхъ вождей, выходи изъ Филиппополя въ предивстіе онаго, où li Popolicani erent à estage, qui èrent rendu à Iohanisse, si mist le feueu ou bors, et en art grant part (ib). Упоминутое избіеніе Іоанникіемъ Филиппопольскихъ латинниковъ было только возмездіемъ за этотъ поступокъ крестоносцевъ, возмездіемъ и жестокимъ, и несправедливымъ; плыю его было, очевидно, удовлетвореніе чувства мести еретическихъ привержерцевъ Іоанникія, пострадавшихъ отъ крестоносцевъ.

<sup>(2) &</sup>quot;Assatus receptat in terra sua haerèticos et desensat, quibus terra tota ipsius infecta dicitur et repleta" писыть папа Григерій IX въ 1238 г. (си. Fejer Cod dipl. Hung. IV. I. 103).

утверждению въ этой издавна споряой странь господства латинства: за одно съ ересно и даже превиущественно предъ нею можно было заняться истребленіемъ «схизмы», т. е. православія, општь чего въ значительной ивръ удался папамъ въ тогдашней Босніи. Такими именно побужденіями руноводствованся папа Григорій IX, когда, въ 1238 году, направиль свою апостольскую ревность противъ еретиковъ Болгаріи.

Противъ Асвия, покронителя еретиковъ, объявленъ быль въ Венгріи престовый походъ съ обычными аттрибутами онаго: индульгенціями; общественными повсеивстными моленіями, проповідями, мовалистими процессіями и т. п. (Fejer IV. I. 101). Волгарія и болгары представлялись нечестивые самыхъ невырныхъ (gens apostatrix, populus blasphemans, haeretici et schismatici). Benrepcromy ropozio Bent IV nama gaриль всю болгарскую землю въ въчное владвије, за утвержденіе въ ней правой жіры (Du Cange, Hist. Вуг. 320). Съ текъ: поръ, действителено, породи венгерскіе присоединили къ своимъ титуламъ -- но вый «Bulgariaeque Rex in perpetaum» (Fejer. IV: I. 104). Но подыти Велы IV ограничились собственно пограничными опустоменіями Асвнева царства, причемъ успъхи «правой въры» состояли лишь въ томъ, что папа узналь всю глубину нелависти из нему и къ его церкви болгарскаго народа (1). Скоро, и походъ прекратился. Конецъ его ясно показалъ, что

<sup>(4)</sup> Bess, после своих подвигов въ Болгарів, уведомнял папу, что Болгаре подчиненія Римской первки tam plurimum abhorrent, ut quam plurimi, quos sine pugnae certamine possemus obtinere, usque ad mortis periculum se defendere niterentur. Nobis autam et aliis Christianis frequenter improperant, quod Ecclesiae Rom. servi simus (Fejer IV. I. 114).

все двло это не было даже религіознымъ увлеченіемъ, а чисто политическою интригою папы въ защиту господства латинянъ въ Царьградв. Двло въ томъ, что, для ниспроверженія этого господства, Царь болгарскій заключилъ союзъ съ императоромъ никейскимъ Іоанномъ Ватакисомъ или Ватацей: это и обратило вниманіе папы на успъхи болгарской ереси и на ея покровителя; отсюда и проповъдь о крестовомъ походъ. Но лишь только Іоаннъ Асвнь отказался отъ греческаго союза, походъ кончился и самая ересь въ Болгаріи какъ будто нерестала существовать для пацы.

Изъ этого впрочемъ не слъдуетъ, чтобы вышеприведенныя жалобы папы на ея распространенность были выдумкой или преувеличениемъ. Ересь действиижелоу эмийариневор акапер прообразования успъхн въ Волгаріи. Даже въ скудныхъ обыкновенно славянскихъ памятникахъ сохранилось объ ней за это время одно весьма важное извъстіе. Еще въ началъ царствованія І. Асвия (1210 г.) соперникъ его Борисъ II Петровичъ, явтъ десять оспоривавшій (1207—1216), изъ крапкаго Тернова власть надъ Болгаріей у своего родственника, заявиль о господстве ереси въ Болгарін одною весьма рішительною и торжественною церковною марой. Въ виду распространения ереси «по всей болгарстви земли» и для противодвиствія, можеть быть, Асвию-повровителю еретиковь, Борись счелъ нужнымъ установить въ болгарской церкви, по примъру церкви греческой, обрядъ ежегоднаго и торжественнаго анасематствованія еретиковъ, пунктовъ ихъ ученія и заблужденій съ нимъ сродныхъ, заимствовавши самый «чинъ» или образецъ этого анаеежатствованія у грековъ. Вотъ происхожденіе памятника, называемаго «Сунодикомъ царя Бориса» (1).

Нельзя непоменть при этомъ, что Н. Палаузовъ, открывшій обрывки этой замітчательной рукописи, не напечаталь ихъ вполив, в только въ извлеченияхъ (см. Временникъ Общ. Ист. и Древи. 1855. XXI и Гильфердинга, Письма, І. 191 sq. II. Р. В. 1859. IV. 130 и даліте).

<sup>(1)</sup> Въ заглавів "Сунодика" значится, что онъ пиреложень бысть съ греческаго повеланість благоварнаго Царя Вориса., Но вираменіе "преложенъ" не сладуеть кажется понямать въ буквальномъ симсяв. По крайней мврв греческого подленника "Сунодика" до сихъ поръ не указано. Изъ содержанія же "Сунодика" видно отчасти его снаванское происхождение. Въ немъ напрямфръ понменовываются ересеучители — предмественники Василія, славяне по имени (Вогумиль, Добря), Византійцамъ (Евенмію и Аннъ Комненой) вовсе немиваетные. Въ немъ прома того въ одной статью предаются ана--вондать, кои "творять вымувения и плодовь влачения" (волочебноеподаровъ въ Пасху у Малоросовъ), черта тоже чисто-славянская и притомъ указывающая на живучесть въ Волгаріи предавій дамчества, в ножеть быть даже на связь съ нинь богомильской среси (см. Гидьеердинга, Письма I. 171 sq). Итакъ "Сунодикъ" не переводъ, а передълка или заимствование съ греческаго. Въ такомъ случав оригиналъ его или образецъ открыть не трудно; если не въ содержания, то въ оорив и порядкв изложенія "Сунодикъ" инветъ много общаго съ Евеннісвымъ "Едеудос", или Victoria de secta Massalianorum sive Bogomilorum. Hanpuntops Beenmid: Cum in extremis illis jam nune versamar temporibus et confusa illa Massalianorum sive Bogomilorum secta per omnes regiones latissime sparsa dominantur etc. etc. (Tolli, p. 107) Стнодика. Понеме всемукавый нашъ врагъ по всей болгарстви вемии нанихейскую сресь разсви, сивсивъ спо съ мессаліанскою и пр. Далье и у Евонија и въ «Суноднив» следують анаосиатизим, разние по содержанію, но сходные по ворыв. Въ однихъ провлинаются богомильскія заблужденія и учители, бывшіе наибольє извъстными периви Греческой; въ другихъ-такія же заблужденія и лица, пріобрътшія извъстность въ самой Болгаріи. Наконецъ заключеніе твиъ и другихъ тоже не безъ сходства: въ Евенијевомъ "гелердос", предназначавшенся для единовременнаго произнесенія въ присутствів инператоровъ, рачь заканчивается многодатіемъ нив. Въ «Сунодина» составлявшемъ въ Волгарской церкви, ийчто въ роди «чина Недили Православия», и имъвшемъ въ ней продолжительное употребление (до ХУ в.), окончанісить служить «вічная память» царямь и патріархамъ болгарскимъ, число именъ которыхъ постепенно увеличивалось.

По свидвтельству этого памятника, «богомильская ересь распространена была по всей болгарской землю; следовательно и въ северной ся половине, въ опрестностяхъ Тернова, въ поторомъ созванъ былъ церемъ Борисомъ первый въ Болгаріи соборъ, анаоематствовавшій по Сунодику еретиковъ, ихъ ученіе и единомышленниковъ. Но центромъ богомильства по прежнему оставалась въ это время южная окраина земли болгарской. Тамошнія еретическія общины филадельоійская, болгарская, дреговицкая и другія въ половина XIII въка были въ цвътущемъ состоянии. Вліяніе ихъ поддерживало силу ереси и въ Константинополь, гдь тоже продолжала существовать еретическая епископія, имъвшая въ оно время предстоятелемъ «папу Никиту». Но кромъ нея и рядомъ съ нею тамъ явилась еще особая енископія или церковь для тиковъ изъ датинянъ (канаровъ); у нея около 1230 года считалось болье 50» посвященныхъ. (Perfecti. Consolati, xpucriane, Reinerius, p. 1767 y III ungra I. 108. 1097.

Здёсь то, безъ сомивнія, имёль возможность близко познакомиться съ богомильствомъ ревностный его обличитель, впослёдствіи патріархъ никейскій Герменъ II (1221—1239). Еретическая ревность къ пропагандё и ея пріемы, какъ видно изъ словъ Германа. и теперь были тё же, что въ прежнее время. «Они (еретики) во множествё шныряють повсюду, говоритъ Германъ, и проникая, подъ покровомъ ночнаго мрака и монашескаго одённія, въ домы христіанъ, многихъ прельщають своею наружною святостію. Часто самъ и ищемъ къ лицу противуставалъ втимъ нечестивцамъ и посрамляль ихъ, съ помощію Христа ими поносимаго» (см. Орега II. 439 ed. Groetzer.)

Неизвъотно, какой успъхъ вибли старанія патріварха Германа искоренить богомильство въ Конставтинополь (1). Его процовъди противъ ереси сучь посльднее дошедшее до насъ извъстіе о сущеотвованіи ея въ Греціи. т. е. въ ея столицъ—Константинополь. Точно такъ же въ сосъдникъ странахъ Сраніи, Македоніи и Волгаріи слухи о богомильствъ на долгое время замолкають совершенно. Можно подумать даже, будто и самая сресь здъсь уже совершенно исчезка, что и сказаль Петрановичь (стр. 98). Но продолжительное отсутствіе извъстій о среси въ Волгаріи зависьло, видно, оть другихъ причинъ и не доказываєть ся временнаго ослабленія. Политическія дъле Белгаріи, терзаемой съ ноловины ХІІІ до моща ХІУ ві всёми ужасами междоусобій и увурпаторетна (1), заве

<sup>(1) &</sup>quot;Поллов упр фртіме перепатойне, или так бекіле бенбичония ву вибтее бенбечов и супрате водавстве поллов сичарнебечов, висториорре удрочено бенбечов и супрате водавстве потом Германт могъ порнакомить итобы Германт могъ порнакомиться съ богомильствомъ въ Никев, потому что изтъ другихъ извъстій о существования ереси въ этомъ городъ. Поэтому вышеприведенныя выраженія его (настоящ: нр. глаголовъ) или спавави были не въ Някев, или должны быть объясняемы какъ риторическая онгура. Тоже нужно сказать и о его словъ «объ иконахъ», гдъ проповъдникъ обращается къ богомиламъ съ обличеніями во второмъ лицъ: чты говорянь то-то, а дължень самъ вотъ что», и пр.

<sup>(\*)</sup> Изъ 19 болгарскихъ царей отъ Іоанна Асвия І-го до гибели Болгарскаго царства (1241—1398) рвдкій достигаль власти безъ кровопролитія и борьбы партій, главнъйшею причиною иоторыхъ было иноземное вліяніе (венгерское и византійское). Не одолювши Болгарскаго царства силою, Византій опутала его сътью дипломатическихъ интригъ, и благодаря имъ, распорижалают иногда Белгаріей канъ свеем провищцією. Одинъ разъ (въ 60-къ годахъ ХІЦ в.) чувство оскорбленной народной гордости прорвалось въ порабощенныхъ Болгарахъ съ неудержимою силою: свинопасъ Лахана напоминъ было собою Византіи гровнаго Сипумла. Но по наущелію Вижитів, сна вскорт предательски убитъ было татарскимъ (ханомъ Ногаемъ, въ которомъ надвялся найти себъ союзника (Пахим. VI. §§ 3, 7, 8).

слонили собой отъ вниманія современниковъ, жазнь и двятельность секты, твиъ легче, что жестокое поражение, нанесенное въ это время западнымъ ся единовърцамъ (1244 г. см. Шмидтъ 1.324 вс), лишило болгарскую ересь самой видной сцены ея двятельности. Вижеть съ этимъ поражениемъ пресвися источникъ тъхъ драгоцвиныхъ извъстій о богомильствъ, накія доходили о немъ до сихъ норъ съ запада. Двятельность и вліяніе секты ограничились съ твіхь поръ предвлами ся родины-Волгаріи и сосвднихъ съ нею славянскихъ странъ. А что въ этихъ мёстностяхъ ни существование, на вліяние септы до последнихъ лътъ XIУ въка не прекращались, на это имъются несомивними историческія доказательства. Таково напримъръ повъствование о борьбъ съ ересію преп. Өеодосія Терновскаго; таковы же нікоторыя особенности въ исторіи богомильства сербскаго и босанскаго, какъ\_увидимъ ниже.

Черты внутренней жизни болгарской церкви и характеръ ересей, въ XIV въкъ ее потрясавшихъ, представляемые жизнеописаніемъ Осодосія, даютъ ясно понять, что описываемое здъсь появленіе въ Болгарін богомильства отнюдь не было фактомъ случайнымъ и одиночнымъ, а выражало напротивъ въковую традицію секты, непрерывно существовавшей въ предшествовавшее время.

«Скудни бяху тогда въ странахъ болгарскихъ, говоритъ «Житіе», иже добродътель проходящіи». Монаховъ и монастырей было впрочемъ множество; но мало было достойныхъ своего призванія и имени. Осодосій въ короткое время перемъниль до 10 разныхъ монастырей въ Болгаріи и Греціи, и нигдъ не-

могъ найти не тишины и безопасности жизни, не желаемой строгости подвиговъ. Онъ долженъ былъ оставить и киновію преп. Григорія Сунаита, у котораго, вивств съ Каллистомъ, впоследствіи патріархомъ цареградскимъ (1), учился онъ и «новоначальному обычному житію, и дъйственно-зрительному, о цемъ же отъ десна и отъ лвва брань бесове творять». Долго странствоваль преп. Осодосій, ища подвиговъ; подобно ему странствовали и другіе монахи, одни-ради той же высокой цвли, а большинствопо страсти въ странствованіямъ, по профессіи. савдняго рода монахи и были тогда святелями всевозможныхъ еретическихъ плевелъ. Такъ, одинъ изъ, такихъ бродягъ, Өеодоритъ, принесъ въ Терновъ изъ Константинополя «съмена Акиндинова и Вардаамова нечестія», борьба съ которымъ стоила не малыхъ

<sup>(1)</sup> Онъ быль деятельнымъ протявникомъ приверженцевъ Вардвама и Авиндина и пострадаль за это вследствіе ихъ придворныхъ митригъ (Niceph. Greg. Histor. Byz. lib. XI. c. X. etc). Этогъ-то Каллисть в есть авторъ житія преп. Осодосія, славинскій переводъ которыго, по всей очевидности довольно поедній, напечатанъ О. Бодянскимъ въ Чт. Общ. Ист. и Др. 1860 г. І, по рукописи Рыльского (въ Болгаріи) монастыря. Содержаніе житія вполив историческое и показываеть въ авторъ современника описываемой имъ экохи. Нъкоторые закты въ немъ упоминаемые, подтверждаются другами несомивнио-достовърными свидътельствами. Разказываютъ напр. "Житіе" о томъ что царь Александръ Болгарскій (1333—1353) женать быль на оврейнь, и нивль оть нея детей Шщинана и Асвия; или что парина - прозедитка творила много дель благочестія (строила церкви, обогащала монастыри). Все это подтверждаеть и извъстный писатель Мавро Орбини. (H regno degli Slavi, p. 472 sq. срав. Du Cange, Hist. Byz. p. 324). Вообще свидательство Житія заслуживаетъ довърія. Есть еще одно произведеніе того же автора, -- «Житіе преп. Григорія Суквитв» въ рукописи XVI в. (см. Софійск. Виблют. № 1488 г. 463 sq). Немногія закимувющівся въ немъ черты историческія вполив согласны еъ повівствованість о преп. Осодосін.

смуть церкви греческой (Cantacus. lib. II. с. XXXIX. Niceph. Gregoras lib. XI. с. X. etc). Трудно понять почему, но тотъ же Өеодорить вадумаль вывств съ этимъ вызвать къ жизни несовствъ забытыя преданія язычества болгарскаго. Онъ училь «поклонятися дубу нъкоему и отъ него испъленія пріимати. Тъмъ же мнози овцы и агнцы тамо жряху, върующе таковой предести». Осодорить, своею врачебною мудростью («врачевскій извітомь хитрости») пріобріль себъ множество приверженцевъ не только въ простомъ народъ, но и «въ нарочитыхъ и славныхъ», такъ что значительная часть пълаго города Тернова внала въ этотъ ровъ прелести. Здъсь-то впервые проявиль свою ревность преп. Өеодосій. Онь срубиль волшебный дубъ, разогналъ суевъровъ и, при помощи царя Александра, до конца истребиль Феодоритову предесть. Ее сменила вскоре новая предесть-богомильство или мессаліанская ересь». И снова проповъдниками ереси являются странствующіе монахи.

Замъчательно, что школа еретичества находилась тогда въ Солуни, окрестнымъ селеніямъ которой приписываютъ честь колыбели богомильства. Въ описываемое время жила въ Солуни иновиня нъкая Ирина,
славившаяся своимъ благочестіемъ, «отай же—всякой скверни дъдательница. Увъдъвше же сію сицеву
быти, мнози отъ монаховъ начаща часто тамо собиратися». Всъмъ приходящимъ къ ней Ирина ревностно
преподавала еретическое ученіе, такъ что огромное
множество иноковъ было объято прелестію (мессаліанствомъ) и, въ своихъ безконечныхъ странствованіяхъ,
усердно разносило ее повсюду. Этимъ именно путемъ
проникло богомильство и на Авонскую гору, отъ чего

возстали тамъ великія смуты и раздоры. Три года безпрерывно терзади, они св. горф; наконецъ еретики были обличены и прогнаны. Тогда-то двое изъ нихъ, Лазарь и Кириллъ прозваніемъ Босота, пришли въ Терновъ.

**Изділіпенниц ознатика Тэзарг издрача сБейсівола** пропаганды своего нечестія отвратительно-безобразное юродство (1), Восота же весьма сдержанио и осторожно высказывать свои знаинерковныя и знаиорщественныя возгранія, нецависть къ иконамъ, кресту и всей святыни церковной, къ брачному житію, къ трудамъ и работамъ оканческимъ. Все ато, какъ и всегда въ богомильствъ, творилось въ самообольщенной увъренности исполнить тъмъ законъ евангельскій: «Господни суть словеса, въ св. Евангелім глаголанны, и апостольски заповъди, Господу глаголющу: блажени нищи, духомъ... Симъ убо мы посдъдуенъ, годорили на допросахъ соборныхъ еретини, нищету лобзаемъ, непрестано модимся... весь мірт обходима, слово жизни храняще». Между приверженщими, пріобратенными Киридломъ въ Тернова, особенно прослыят своею ревностію попъ Стефанъ, т. е. совретившійся священникъ. Но была у еретиковъ и

<sup>(&#</sup>x27;) Лаварь въ Терновъ «нагъ хождаще по воску граду, на оранвыхъ удахъ тыкру ношаще, страненъ и грозенъ позоръ (зранище)
всвиъ зрящимъ, и датороднымъ удомъ ихъ же чадородія Богъ человакомъ дарова, самъ назнитель». Эта черта (скопчество) весьма радко и то кинь нъ коздивние премя встранастся и древнихъ Месофліанъ (Іоћар, Damasc "Da Haeres" ар. Coteler. Мопит Graec. І. р.
307). О существованіи же этого дикаго изуварства между Богомилами
ин до сихъ поръ, ни посла ингра не упоминастоя, а потому, осли
нами рукопис породнія говорять о Богомилахъ, ("о Месовліанахъ
иже суть нына глаголеміи Богомили бабуни") что «хотящіи отъ нихъ
отразьютъ датородныя уды своя", то это явакъ, что статьи эти сосумняены посла вышесомисанныхъ событій; ими же сероманіе ихъ
задмствовано изъ вышесомисанныхъ событій; ими же сероманіе ихъ

своя собственная, безъ сомнонія, старинная традиціонная іерархія: Осодосій обличаль ихъ въ томъ, что, «обходя веси и грады, они себя священники и діаконы нарицають».

Успъхи еретической проповъди сильно смутили тогдащняго патріарха терновскаго Оеодосія. «Простъ сый и недоумъванся отвсюду», онъ призваль въ помощь Оеодосія. Соборъ, созванный въ Терновъ по настоянію послъдняго, торжественно обличить обычныя, давно извъстныя заблужденія «гнусной еретической въры». Обличенія эти воздъйствовали на экзальтированнаго Лазаря: онъ покаялся. Кириллъ же Босота и попъ Стефанъ остались непоколебимы въ своемъ нечестій и царь Александръ долженъ былъ предать ихъ гражданской казни: «жельзы разженными лица ихъ сожещи повель и отъ предълъ своихъ далече изгнаны сотвори». Написанъ былъ витств съ тъмъ и «свитокъ» обо всемъ происходившемъ «во извъщеніе преднимъ родомъ».

Скоро пришлось Волгарской церкви испытать еще новую смуту, которая тоже была затъяна странствующимъ монахомъ и составляла если не прямое выраженіе, то несомнінно близкій отголосокъ богомильской ереси. Грубый и невіжественный монахъ Өеодосій, расказываетъ житіе преподобнаго, самовольно проводиль жизнь вні монастыря. Странствуя по городамъ и селамъ, онъ вздумалъ проповідывать расторженіе браковъ и адамитскую ересь. Многъ соборъ женъ, юношей и мужей сліпо увлеклись проповідію сумисброда, оділись по монашески и слідовали за нимъ всюду въ пустыни и дебри.

Тамъ ихъ «новый учитель, совлачаясь отъ ризъ всячески, нагъ хождаше и требовалъ того же отъ своихъ последователей: сице бо-рече—учениим Христу последована». Къ счастию, преп. Осодосно удалось вспоре унять этого оанатика и учениювъ его: они обратились даже на путь истимнаго подвижничества. Но что ихъ ересь была богомильскаго, т. е. дуалистическаго характера, на это указываетъ, кроме ненависти ея къ браку, одновременность ея съ подобными же явленіями среди дуалистовъ Штирій и другихъ славянскихъ земель Австрін (см. Anonymi «Вгеvis narratio de nefanda haeresi Adamitica in variis Austriae locis soeculo XIV. grassante», ар. Рех. ястірт. ver. Austr. II. 533 у Шмидта І. 141).

Последнія известія о существованіи богомильства въ Болгаріи и притомъ—въ самой северной части ся, воеводстве Вдинскомъ, относятся къ исторіи войны Іудовика венгерскаго съ бдинскимъ удёльнымъ кляземъ Стратиміромъ Александровичемъ (¹). По праву сюзерена Волгаріи и Босніи, утвержденному еще за Велою IV папою Григоріемъ IX, Лудовикъ предпринялъ въ 1359 году усмиреніе босанскаго короля Твертка и тестя его Стратиміра, объявившихъ себя независимыми. Победу свою надъ непокорными вассанами король венгерскій пожелаль ознаменовать подвигомъ благочестія — обращеніемъ въ датинство иногочисленныхъ еретиковъ (касаровъ) этихъ странъ. Выписано было для этой цёли 2.000 францисканскихъ монаховъ и еретики крещены были въ значительномъ

<sup>(1)</sup> Стратиніръ, сынъ цари Александра посланъ былъ воеводою въ Вдинъ въ то вреид, когда старшій братъ его Миханлъ отравленъ былъ своей мачихой-Еврейкой, о благочестін которой, состоявшенъ въ построенін церквей и монастырей, упоминасть житіс Преп. Осодосія. Стратиніръ Александровичъ еще при жизни отца объявилъ себя церенъ Волгарів. Но въ войнъ съ Лудовикомъ Венгерскимъ (1359) потерялъ владънія и свободу и получилъ потомъ то и другое подъ условіемъ покорности Венграмъ (Du-Cange Hist. Byz. 323).



привостий, накъ въ Воснін, текъ и нъ Болгарія (Вауваі і Аппаі. XVI ad an. 1366). Тогда-то, говорять, натолинизмъ и сдёдаль въ Болгарія больщую часть тімъ пріобрівовній, какими онъ пользуется тамъ въ настоящее время (Петрановичь, стр. 89). Тімъ не менів «братья мимориты»: жестого поплатились, за свою неуміренную накъ видио ревность: въ возставія 1369: п. большая часть жув. нихъ умерациянны били озлобленнымъ народомъ.

-: Лэтъ черевъ двадцать инть за симъ на Болгарію леть тяжий гнеть турепраго порабощения и въ немъ навсегда исчезли ствды существования богомильской ереси. И если отыскивать причины этого исчезновенія, то главивашан заключанась, безъ сомивиія, въ томь положения, въ какое поставлена была оттоманама-завоеволедями монстантинопольская церковь или цапріархів: извастно, что она получила отъ турокъ такую долю внутренией самостоятельности: и такую сумму травъ надъ порабощеннымь православнымъ народомъ, вакими она минотда не пользовалась при благочестивниших императораль византійскимъ. Болгарская церковь подпала наконець въ 1776 г., мгу фанаріотовъ; имъ то и должно приписать честь истребленія следовъ богонцивства. Но имъ также обязаны мы, безь сомивнія, и скудостью извістій о древижникъ и поврижникъ судьбахъ богомильской сенты: вобмъ известно ов напамъ варварскимъ усердісму истребляемы были однаріотами въ недавнее время письменные памятники народно-перковной старины Болгаріи.

Свящ. Е. Левицкій,

(Окончанів во сладующей книжка)

## **ВВЕДЕНІЕ**

BT

## КАНОНИЧЕСКОЕ ПРАВО.

## Общія понятія.

## отдъление и.

Объ источникахъ и нособіяхъ каноническаго права.

§ 7. Понятіе объ источнивахъ ваноническаго права.

Источниками каноническаго права называются подожительныя опредъленія, касающіяся церковно-юридическихъ предметовъ и содержащія ръшенія для сомнительныхъ случаевъ. Источники каноническаго права суть: или первоначальные или послъдующіе: къ первоначальнымъ принадлежатъ четыре евангелія, а къ послъдующимъ — дъянія и посланія апостоловъ, апостольскія и соборныя правила, также каноническія сочиненія тъхъ архипастырей, которыхъ творенія признаны обязательными 2 правиломъ VI собора (1).

<sup>(\*)</sup> Названіе означенных источников — одних первоначальники, а других последующим—допускается только относительно времени и обраса их преисхожденія, а викать не по вниманію их их размичной истина и не по одниження автеритету. Потому что вса озхрист. Чт. № 3. 1870.

#### § 8. Понятіе о пособіяхъ кановическаго права.

Пособіями каноническаго права служать ученія, которыя извлекли канонисты изъ главныхъ и второстепенныхъ источниковъ каноническаго права; сю-

наченные источники церковныхъ правилъ, различалсь по времени и образу ихъ происхожденія, признаются одинаковыми по ихъ авторитету и значенію въ церкви. Такъ, по времени и образу происхожденін всь правина цернвы распъннучені на бриестванных, апостольскія и церковныя. Вожественными называются, та, кетория долучили свое начало непосредственно отъ самаго Інсуса Христа, и содержатся въ Его Евангелін, апостольскими-ть, которыя указаны апостолами примънительно из нуждемъ современнаго имъ-периовнаго общества и акиючены въ ихъ двинихъ и послания в, перковными-тв, которыяз ваконоположила сама для себя перковь, какъ божественное общество, облеченное въ лицъ ен пастырей неоскудъваемыми правами утверждать порядокъ собственнаго управленія и жизни, устроять свое благосостоянів. Но въ общень состави всяхь поинспованных нами правиль божественныя принимаются церковію-какъ основаніе, или прасугольный камень въ великомъ зданія общаго вселенскаго права; впостольскій служать, вторына финданентонь вт тока же дланів вседенскаго права и представляють собою раскрытие и примънение симска правиль божественныхь; церковных жен ограждая спысль в денератория и финанториов объеменным и простои в простои сами получають непреложно-обязательную силу и божественный авторитетъ-отъ того, что они излагаются на основаніи духа и смысла правиль болеотвения в впостельских оты того, что ин перковныхъ првиняхъ двиствиотъ и проявляеть, себя, сила, того, подномочія, которымъ быль облечень Інсусь Христось, того авторитета, noropul oline gaposan's anochomus a nocas anti sanctal es lepapжимерини в пресмистионъ, навския пристрания вы Христоной дерини. 🛦 потому во встух втихъ правидахъ-божественныхъ, апостольскихъ и церковныхъ вивств церковь находить общій кодексь постоянноgrafic rey formerto, helipetidano of Asardichesto sakoaono abassis i cara are нарушение смысла и требований однихъ изъ этихъ правидъ, ведетъ къ искаженію и вевхъ другихъ. Основаніемъ для такого взглида церкви служить то, что самъ Спаситель, Глава и Основатель церкэм, остроновитель въ одно преземнайностинентелество и препреривено **право** первы все праваннавном, внестольскім на праводими; окажч ивриви, говоршин «Ошть, «а» селили марковь яле пасленцаеть», толена буг densions that it it is a commentation of the c

Aprilet, W. A. J. P. 70.

раничновани виденна в

и мару правита перваго законодателя, который даль правила дина общества перваго законодателя, каргода даль правила даль общества перваго законодателя даль детонодать перваго даль высоком учения даль детонодать детонодат

основанім всю: правилання божествочніця, місячоторібуєй, лісячеряця выпа, пругівуно правилання божествочніця, місячоторібуніць, правидання выпа, пругівуностранцію, правидання выпадання выпадання

<sup>(4)</sup> Винги Ветхаго Завъта варшваютея и не делечнике и делечнике в помо основания, что он с, завлючая въ

достиженія палей его божественнаго учанія насатемно наступленія дарства Вога, небеснаго Отца (1).

§ 10. О діаліять и пославіять апостодовь, когь послідующемь источникі каноническаго права.

Что двянія и посланія апостоловъ представляють посладующій источникъ венонического права, истина сего доказывается твиъ, что апостолы, живя со Христомъ, были очевидцеми двяній и ученій Спасителя, и, примять на себя распространеніе слова Божія въдухъ ученія Христова, они оставили намъ двянія и свои посланія, какъ раскрытіе и продолженіе основнаго ученія Христовой церкви; эти двянія и посланія имъють особенную важность для канониста потому, что они стоять въ ближайщемъ отношеніи къ ученію Христа.

Мы называемъ дъянія и посланія апостоловъ послъдующимъ источникомъ каноническаго права потому, что книга дъяній апостольскихъ слъдуеть за дъяніями и ученіемъ Спасителя, какъ за образцомъ, и потому, что сами апостолы дълають различіе между словами Спасителя и своими словами, когда объявляютъ слова Господа образцемъ. Такъ напр. апостолъ

себв право древней, ветхозавватной церкви, могуть вивать второстепенное, въ собственномъ симсав историческое, а не самостоятельное — калоническое значеніе. Потому что запоноположенія ветхозавватной церкви вивств съ ісрархическими и церковно-судебными установленіями отманены Заватомъ Новымъ (Евр. VIII—X); такъ что если и могуть встрачаться между ватхозаватными постановленіями, принятыя ученіемъ и практикою церкви колозаватной, то эти же постановленія съ большею обстоятельностію и въ повола духа рескратии въ правняхъ христіанской церкви. А потому симсят и авторитеть этиль посладнихъ правнять замачяють для насъ значеніе и авторитеть правнять ветхозаватныхъ. — Перес.

<sup>(1)</sup> Om. \$ 3 m 4:

Павель, желая придать большую вежность ученіє о вступнишихь въ бракь, ссылается на повельніе Спасителя и говорить—«в вступнешими вз бракь не я повельного, а Господь: жень не разводиться съ мужемь» (1).

## § 11. Объ апостольских правилахь, какъ дальнайшемъ источ никъ каноническаго прави:

Для поясненія предмета, о которомъ мы разсуждаемъ въ этомъ параграфъ, замътимъ, что здъсь идеть рачь не о тахъ правилахъ, которыя канонистъ можеть найти въ дъяніяхъ и посланіяхъ апостоловъ и о которыхъ было сказано въ §§ 4 и 9, но здёсь идеть рвчь о твхъ правилахь святыхъ апостоловъ, которыя мы, подъ именемъ апостольскихъ правилъ, наследовали отъ первенствующей церкви, которыя подъ этимъ именемъ упоминаются во многихъ правилахъ соборовъ и на которыя они ссылаются, какъ на последующій образець церковнаго законодательства. Почему эти апостольскія правила служать дальнвишимъ источникомъ каноническаго права, такъ какъ они изображають въ опредъленныхъ положеніяхъ тв начала, которыя установили впостолы для управленія церкви и предписали архипастырямъ, пастырямъ и христіанамъ соблюдать въ двлахъ догматическихъ, таинственныхъ, нравственныхъ, религіозныхъ и касающихся церковныхъ имуществъ и благотворительных учрежденій, опредвливь вивств наказанія тэмъ, которые стали бы поступать противнымъ образомъ.

<sup>(1) 1</sup> Kop. VII. 10.

O O'HO'' Anoctomenth adabnas, crama (cochange m: rescoll жены Кийментомы, описнопомъфицокимы у Оменфильн ученикой в быстоловы Первы и Навла: Апостолы Пас BELL THOMANAGAREN HA HACABHIN RECHARANTHUCCHARS (4) что онъ быль его сотрудникомъ. Что еписионъ рими скій Клименть собраль сін апостольскія правила и издожидь пяхва врачисив 85-ти, и что онъ передаль ихъ также другими описнованию, кастарказывають собтвенныя сего сдова такъ дакъ онъ предложивъ въ последнемъ, 85 правиль, аклирикамъ и христіанамъ читать вниги св. Писанія, заключаеть его дъмъд что должны читаться и постановленія сообщенныя имъ. дти правида, пользовадись, и въ настоящее время также пользуются, въ нашей перкви, авторитетомъ; сіе видно мататого опто жакть вселенскіе, такть и помустные тороны принамечи (3) их зе исходный пунктъ въ первовномъ законодательствъ и предметажъ административныхъ, что и въ настоящее время -ан става, иманиваци, имите вотрубторовоную деренен дежным получникомъ паноническаго права, во всвхъ е<del>д драва, п</del>еточинком в каконическато и а<del>бданфа</del>н<del>а</del>,

<sup>§ 12.</sup> O npasuant scenenceurs u nonscruuts cocoport, saus

<sup>(1)</sup> **DRIBE**. IV. 3.

и положи в вережения в водинати в лука жайнарагинио мір атено жіканона жінені жинен Takes. How! otome hymno sembrary emercidayiomee... · · · Хотя приоторые соборы вбыки том ковісоборами. пенивочными управиному. Мынковской породонной принципенский простигний принципенский п превильнообщиль ванонамьнаесяля первый пемьети ныхы соборовы всехеновое завления ж выторитеры: пранила" рругь помъстныхы: понстантанопольсяинь соборовъ, обмещени чевохреме св. напостоловы и сви Прет мудрости, приняты верарківю ів в поставь правиль вес-TENOTIARALI AND ROTHINGS ON CONTROL OF TOWNS OF THE PROPERTY O перкви, опредрисніся Х. помусаного, сороби чемвінсью при: Инпривны 256: г.: въ: Карселенилис VI вестонскій, соборъ во 2 правилъ называетъздъвно знаго собора, канономъ. Повному, правина поместныхъ соборовъ утвержденныя щестымь, вселенскимь соборомь, так-же правила двухъ помъстныхъ соборовь, — бывшихъ въ Константинополъ въ храмъ св. апостоловъ и-Премудрости, и также двяніе собора Кароагенскаго 256 г., поемику оно 2 правиломъ VI вседенскаго собора признано канономъ, имъртъ ту же самую силу, какъ правила вселенскихъ соборовъ, и предпоследующій ставляютъ источникъ Gr Perr oin, engerons Heerent. права. 7) Pperecifi, Beroceens

\$ 13. Указанныя во 2 правиль VI вселенскаго собора посланія св. бійові (Ребей дельнавийся поівчана песанові прового пілові (у перадом). Правом провод (О)

Мы должны здась предварительно заматить, что подъ именемъ св. отцовъ разумаются та мужи и церковные писатели, которые были савтилами въ Хри-

стовой церкви по ихъ устному и письменному ученю, которые просейтили міръ и изложили мийнія и направленія неправославныхъ. Эти св. и ученые мужи ділятся на два разряда: одни навываются просто «св. отцами», а другіе также «учителями и наставниками». Ко второму разряду относятся: Василій Великій, Григорій Богословъ, Іоаннъ Златоустъ, потому они называются св. отцами и вселенскими учителями. Какъ не вст св. отцы оставили намъ каноническія посланія, такъ и изъ оставленныхъ могуть быть признаны за дільнійшій источникъ каноническаго права только ті посланія св. отцовъ, о которыхъ уноминаєть 2 правило VI вселенскаго собора, и которыхъ правила признаны тамъ равиозначущими съ правилами соборовъ.

Къ этимъ св. отцамъ принадлежатъ:

- 1) Діонисій, архіепископъ Александрійскій.
- 2) Петръ, мученикъ и архіспископъ Александрійскій.
  - 3) Григорій, епископъ Неокессарійскій.
  - 4) Авонасій, архіепископъ Александрійскій.
- 5) Василій, Великій архіспископъ Кессаріи Каппадокійской.
  - 6) Григорій, епископъ Нисскій.
  - 7) Григорій, Богословъ.
  - 8) Аменлохій, епископъ Иконійскій.
  - 9) Тимовей, архіопископъ Александрійскій.
  - 10) Өеофияъ, архіепископъ Александрійскій.
  - 11) Кириллъ, архіепископъ Александрійскій.
  - 12) Геннадій, архіспископъ Константинопольскій.
  - 13) Кипріань, архіспископь Кареагенскій.

Сверхъ правиль этихъ ов. отцовъ приляды въ Пидаліонъ и правила сайдующихъ св. отцовъ;

- 1) Іоанна, поотника и архієпископа Константино-, польскаго.
- 2) Св. Тарасія, архіспископа Константинопольскаго.
  - 3) Никифора, архіспискода Константинопольскаго и
  - 4) Николая, патріарха Константинопольскаго.

§ 14. Продолжение.

Хотя правила сихъ последнихъ четырскы, опискъне утверждены на какимъ, на вселедскить, на помъстнымъ соборомъ, и не мотан быть учверждены ни пакимъ соборомъ; такъ-какъ эти: отды, ва : ноключеність Іоанна постняка и архівписнопа Константино. польскаго, жившаго до: 619 года, жили предв семи вселенских соборовь, изълюторыя последній быдь... въ то самое время, когда измелось и собраніе правиль Тарасія, патріарха Константиноводьскаго, бывшаго председателемъ VII воеленского собора, и собранів. правиль Нипифора, пресминка Тарасія на константинопольскомъ престолъ. Но поедику, правида, этикъ отцовъ, съ согласія патріаршей константинопольской наовдры, отпечатаны въ Пидаліонъ, и въ Пидаліонъ въ предеслови къ этимъ правиламъ оделано, «что :: онъ необходимы для лучшаго порядка и состоянія церкви, и что онъ косвенно утверждены 1 правиломъ IV всеменскаго собора и прямо одобрены 1 правимомъ VII вселенскаго собора»: то канонистъ можетъ пользоваться и правидами этихъ четырехъ отцовъ, какъ дальнъйшимъ источникомъ канонидескато права,

наческаго права. «этака правання разоуждение побо жестеленпакть канонического страва, така преперы перемодимы!!

пъ частному и раздвинному указанно-правасти кано

инческаго права.

2) Св. Терейя, архіопискова Константивноль-

5 15. O EMETANA Betware sarbta, Easa necessis Easeentectare in other administration in the property of a second control of the secon

1) Наволая, пагріаруа Константив эпольскаго. Поедику въ Ветхомъ Завътъ содержится много очень поучительных указаній на многіе каноническіе предметы Христовой церкви, существовавшіе по запону Монессир вы фудивовой псикавога радавы в наир.: BOHL MITTING HOU DEHOBBROR COFOI MINITORODEME, ATQ. христівнокій: каномисты, припаскавательствать спосто: предмета; можеты обращанься и жылканганы Ветхаго. Завита, принципання принципанн права, и проведения по пробразования пробразования пробразования пробразования пробразования пробразования правования пра вы которыхы, в жежду прочими, примодятся ввания пророчествы потачением обытоваными Массын, отвре-т nend Ero pomeering o gryrman ofciditemerband, goназывающія; пчто обвтованный Мессія феть!! Господь... rame inches a record to the constant of the second of the

non atonomu i genton de menderub mitatros de la compania del compania de la compania de la compania de la compania del compania de la compania del la compania del la compania de la compania del compania del

Когда правила соборовъ и св. Бтибиъ были сворены въ одинъ составъ, какъ им увидимв вто въ ПГ части сей книги, гдъ будетъ говорятвся очанопове с тельствъ церкви, и взошли во всеобщее учотробленіе, и когда вто бостоятельство покато пюведъ уче-я

пійній церіновійнімі імумана випписи перговіёмі доржа пінания инконцинованіци в шки погра Валасамонью Зонары жилрестинь, чиномисты предпадываковынию REMORE PRIMARILIES - PRIMARIES - PRIMARIES PROTOCO SELECTION DE SERVICION DE LA SELECTION DE L пфтимън жъстъ и ППо часъти; -- у пот опповидия правили в собон PAROMEDE HERETE LEGIO ERECTO PROPERTO ELEGISTE DE LEGISTE DE LEGIS HIHE'S' KEHORHUTEM'S HEECOX DEMOC! TOROGIC OF HIS SHORE чесивноправання вы завиня вы выправиня в него правиня в него прави инични песроје, инисимаескаго, гиравиј и пичени и и прави и посроје. синтатиу ісроночиха Матоси Властарац поторый изп ся йо бдабыны пому же наредмету ж порноседываны ит этийн принилима также «Тражданскій» узавонанізі. **имьющи: че соторы и коронеция (4).** ам тафобор ин кообра · · · Р. Но · Н · Трудв патріарка · Фотін « Попривновтоновку» жыты Готниомининыя бербозон пыныный быты Татыж ев че укващия з в различіе между свигто паскиму жи качовическими предавілми, когда гоборить, что тъ -divignation was a second and the second выпативеров и кыратынен п., Преданіе разсматривается дакъпрособіе каноническаго права потому, что павтоторые догнаты, пустановленія, и, церярвиня, заповади, до сихъ порт, удержанные іперковію, про началь устранятись ди распро сдранянись долько чрезъ преданіе придишь, впосладствіи со стороны церкви утверждены правилами. Св. Василій Великій, разсуждая въ своемъ 91 правиль о церковныхъ преданіяхъ, спращиваеть: чито неучиль церка знаменоваться знаменіемъ св. креста? Какой писачень научиль насъ обраналься при малитев къ, предметь, учатьющию датели стою. Почето в стою за ком вы ло**(4) Сдільь (11) части бі законокательства, церкви,** ставис с од дту н деркии. Межту гви<del>райдер, амумый таконой встану ти при</del> т**им** тибо серв-

востоку? Ито нев свитых висьменно оставиль намъ благословение воды и вына при евхаристия? Потомъ освящение воды и елея помазание при крещения? Изъ накого писанія, или нов жалого необнародованнаго и телистрениаго учения им узнали то, что наши предке обхраняля въ молчанін, боръ дальнихъ изследо BANIN, XODOMO SHOR, UTO STE CRATLE TRUBCTRA COXDAнаютен полчаниемъ» (1)? Какую нажность прицисывали преданію отцы IV вселенового собора видно изъ 8 правила, безразлично, на основания предания CB. OTORB, HORMERNOMARO CMECKORY AVXORCHETBO CHAPмін. Вальсамонъ, въ толкованік на 6 правило VII вселенсиаго собора, говоритъ: что опископы, собирающіеся на соборы въ своему митрополиту, должны изсивдовать: сопраняются ин овангельскія и каноничесвія предвиїх и другія божественныя заповёди? Вальсамонъ указываетъ различіе между евангельскими и каноническими преданіями, когда говорить, что къ каноническимъ преденіниъ, примърнымъ образомъ, относятся: правильныя и неправильныя отлученія, посвящение пресвитеровъ, управление епископскими двлами; на оборотъ, къ евангельскому преданию и божественнымъ заповъдямъ относится то, чтобы совершать крещеніе во имя Отца и Сына и Св. Духа, не клятвопреступничать, обуздывать свои похоти и тому подобное (2).

<sup>(1)</sup> См. Толков. 91 прав. св. Василія въ Пидаліонъ.

<sup>(2)</sup> Считаемъ нужнымъ здась заметить, что, относя преданіе къ разряду пособій каноническаго права, а не источниковъ его на ряду съ Св. Писаніемъ, авторъ держится какъ бы своего авглядь на сей предметъ, умаляющаго действительное значеніе преданія какъ въ науке церковнаго права, такъ нъ устройства и управленіи самой церкви. Между такъ какъ, по внутрениему содержанію, преданіе сов-

#### 5 18. Обычан, кака пособів каношическаго права-

Обычаи также принимаются за пособіє ванони ческаго права; при чемъ само собою разумьется, что принимаются за пособіє каноническаго права только тв обычаи, которыхъ не возбраняють правила, и которыя, за недостаткомъ правиль, признаются ісрархами двломъ религіознымъ и правственнымъ; поэтому отцы сардикійскаго собора и опредвлями въ Т правиль, что «нужно искоренять съ самымъ основа-

настно съ Св. Писаніска, сообщаеть намъ посканіе, о дайстритедьной жизни церкви, явображаетъ и раскрываетъ въ бытовомъ ел устройствъ, въ дъйствительномъ примънение-существо, духъ и симслъ саныхъ положительныхъ узвиснечій. Преданіс-главная основа всего благоустрейства и управленія церкви. Преданіємъ, какъ человікъ сознаніемъ и опытомъ жизни, церковь проваряетъ, усвояетъ и со. храниетъ все отъ родовъ прежнихъ и древнихъ, передаетъ родамъ будущимъ, сохраняетъ въ общемъ своемъ сеставъ и въ отдъльнихъ своихъ частяхъ едияство порядковъ существованія и неизмінность началъ управленія. На преданін, по большей части, основанъ и на немъ держится составъ установленій обрядовь и обычасвъ віры и церкви. Весь составъ учрежденій и порядковъ церковной жизни, вийств съ священнодъйственными, священнопачальственными и священнослужебными правами, сохраняются главнымь образомь тамъ же преданісиъ. Інсусъ Христосъ не излагаль Своего ученія письменно, а передавалъ уство; Апостолы-какъ въ устроения, такъ и въ управленім церкви-дийствовали болье личными распоряженіями и устаними постановленіями, чемъ письменными посленіями; Отпы цериви усвойють преданію особенную нажность, какъ во всемь вёроученію, такь м въ частныхъ предметахъ благоустройства и существованія "церкви." А потому, на основанів всего этого, предавіе не только должно нолучить значеніе сомостоятельного источника науки перковного права, но и ститаться еще источниковъ особенной важности. Не вриводя частимить свидетельствы вы защиту сей последней мысли, вообще замътимъ, что преданіе первоначально служило и главнымъ источина комъ и единственнивъ способомъ сохранскія и распространскія правыль и законоположеній церкви, что вселенскіе и пом'ястные себорыне тельке ввионополагали овои правила на основании предалія, въ виде обычая, установленія и чиноположенія сохранивищогося и дейніемъ не столько худой обычай, сколько вредоноснійниую порчу діяньу дори имідія пібанничевній орсть, въ 10 міня 156 моста в учить пенніцри праводу діяньу мы 10 міня 156 моста в учить пенніцри праводу в направоду діяно в направоду діяно в направоду діяно прощо про продення по проде

тельно сладило за обычании, и какъ оно "старалось веноренить между кристівнами обыкновеція, носившія на себъ признаки сусьбрій; сіс откривають назвельно дующихъ правиль; 1), изъ 3 апостольскаго правиль; носимникъ правиль; 1), изъ 3 апостольскаго правиль; носимникъ пристівне нариносили къ алтарю медъ, млеко и вибсто вина искуственно прикотовленный нанилокъ; 2), изъ 74 прави-

р дод Почт еес дав участеми и годо TOTAL THE HEALTH STATE OF THE S ствованияго вы черкви, но и заботнико о сохранении, его въ первоначальной инструк и меноврежденности, «Желеси», говорить напр-Отим Гангреваго собора, иле бынають въ первид вся принятыя отъ божектвенных писаній и апостольских, преданій (пр. 21). Преступаминій парковныя преденія да будеть напержень (УП, 7). Да хранятая дваннія, обычан<sub>ти</sub>, каравнія <del>правація за вы проступантая</del> пре-, гінереп жазаров, кекерек жақызақсық канымы секерине <del>орнада</del>п жын<del>а</del> ямъ, в принция принция предвинить принцентру дучет и принценти имп обыкновенны правилять прородеть (1.6, 7, 13, 18; Д. 2, 7; Ш. 7, 8; YI. 1, 2, 13, 19, 29, 32, 84, 87, 90; YI, 7, A, 3p, 1; Mario, Area оновать, чти, нетчая праняла посособь, жы<sub>г</sub> гиягомийся ст. скысточт порагдонин ятого передення, нерозя и дистрану, корозя с проставання в проставання в проставання в проставання в зам в. имъ. что предеции <mark>фрекциинове</mark>вуж мирочетом инжен жиновия -в (f): Сил продробо вран Паделіского вин 15 прим а инифонтров с Сердиви **своро**в этогол со в из весто не со не со не се по весто возволо пололив и акин а н(2) ч Вав, чото запрещено 26 правы. Сардинійскать он 40 правы Кареви PORTRADO BOGODARIO E LOS ASTRONOS CONTRADADOS EN LA CONTRADA ANTARA

-дау Ж. і тавири скало веробора<sub>н н</sub>еоророр, званренная т<sub>ака</sub>дт жрыниессяоныскарохрысхізновуна одонановоріскай фраж -далы даны одгадуу одгадуу жалын өртөртүз каланын арын өртөн. -са нобычайн вальдствівманторарусья й вогорын<sub>е об</sub>дагоде. стивые птристівне за принцівнами, недальну жей технічує. франовніе правталій замай, жанаменовались крастомр тогов, иконива оприбликанном ин акрести "Геннолию, ть фигь. Поэтому и говорить Іспанатака докуденты · // Ниобин кинонисть не оприбрисы други инографиеніи «Құры қанады да қанады қанары канары қанары да қанары да қанары қанары қанары қанары қанары қанары қанары қанар -нени и дросниедогомодильного том поминувает тор 1) интобы гом развили разрины прежду туружений обычаюми: и амоупонрабленільнь; 2) чеобы очены изсліви суктивани и оннару Праватальная правительно ученімисьи отцовь тожь, жандарунай, абукай, которымь онъ думариъ вооподъзовалься,, дакъ, пособіенъ канонимескагот шраван в Ж) пимания пиперия у труга горычай и проторый понь фолеть прининить, кипсоблюдостся ди онг вестр перестива, жен проинко раною и местною, переовно, жан он управнать вы онь прежней своей спам, Отъ да-жыйствительносты унопребленія, обыцаень, передеппекопа, открытое, сва, гелі**давіфа іфаказованонням дід** прискавія Сл. Д уго. Пив всякаго семевнік чле семе-CEBTCEOR BEACTH, ERE DOCOCIA ERECHETECENTO бы вводить невыя учреживани и самовластно раст одвлами, рэвпо како невыжанься чисто перковными **ста вінарамици, сля, <sub>в</sub>≛ноїх адиЦ**о ажо амидо**кан** 10 se «рачосе Поряжения свят смя, в вноїх адиЦ. -83 - амосионьовому, провину<sub>в П</sub>равинуванно по выстрания и в постоя по выстрания по выпосия в постоя -тена, видо бели дена, вена дената вена вы постана на постанавить в

ская, которую Богь вевриль царямъ и правителямъ; в другая духовная, которую Христосъ, основатель церкви, передаль апостоламь и чрезъ нихъ пастырямъ. Эти власти различны по природъ; потому что свътская заботится о матеріальномъ и успъщномъ благополучів граждень; в церковная о вічномь душевномь спасеніи върныть ей христіань. Та носить мечь и умершвияеть, а эта прощаеть съ кротостію и животворить. Поэтому и говорить Ісаннь Завлоусть: иныя опредъленія имперій, и другія — священства; царямъ 'виврены твла, а священникамъ души; царь прощаетъ долги денежные, а священникъ долги граховные; тотъ принуждаеть, а этоть упрашиваеть; тоть носить чувственныя оружія, а сей духовныя. И Вальсамонь, въ толковани на 12 правило Аннирскаго собора, выражается следующимъ образомъ: «цери называются помазанниками Господа, но и арминастыри также есть и называются Его помаванниками; потому что молитвы, возсылаемыя при вънчаніи царей, инвють ту же силу, какъ и молитвы при посвящени архипастырей. Вивсто елея, которымъ помазывались цари и первосвященники въ Ветхомъ Завътъ, теперь, въ Новомъ, возлагается на главу носвящаемыхъ во епископа открытое евангеліе и читается молитва для призванія Св. Духа». Внъ всякаго сомнънія, что свътоная власть не можеть имъть притязанія на то, что бы вводить новыя учреждения и самовластно распоряжаться чисто церковными дізлами, равно какъ несомивнио и то, что учреждения и самовластныя распоряженія свытской власти не могуть имыть значенія пособій каноническаго права. За то, съ другой стороны, необходимо должны быть признаны тъ узаконенія світской власти, которыя она издасть, сь віздона и по предварительному согласно ісрархін, о танить церновных делахь, которыя не насаются дог: матовъ и основныхъ началь. Такія узаконенія имъють всю силу и разсматриваются какъ нособія каноническаго права. Къ разряду подобныхъ распоряженій світской власти причисляются: 1) пригласительныя посланія императоровъ въ пастырямъ собраться на вселенскій соборь, всявдствіе предварительной просьбы церковной влести; 2) певейвніе императора Константина, которымъ онъ, по просыбъ перваго вседенскаго собора, осудивъ на сожжение сочинения Ария; 3) законы противь доматистовь, изданные по просьбъ ивстнаго Кареагенскаго собора Арнадіемъ на востовъ в Гоноріемъ на западъ; 4) назначеніе еписпоповъ по представлению и просьбв интрополичьято сунода; 5) возстановленіе историческаго права, котораго поодит ввявя внеших вымо вименая иншена какая либо нитропожія или епаркія, по какому бы то ни быле роконому обстоятельству; 6) запрещение погребать учершихъ прежде 49 часовъ; 7) опредвление возраста для вступленія въ бражь молодымъ людямъ примёнительно жъ ихъ военнымъ обязанностямъ.

Церковная іврархія всегда обращала тщетельное вникаміе, чтобы свётская власть не имёла нинавого вліянія на чисто церковныя дёла; поэтому она и опредёлила: 1) 80 апостольскимъ правиломъ, что бы епископъ, преснятеръ или діаковъ, занявшій какую либо церковь ири содійствій свётской власти, быль нигложенъ и вийстё съ его приверженцами отлучень отъ св. причащенія; 2) 12 правиломъ IV вселенскаго собора, чтобы быль нягложенъ съ его степени епи-

**Христ. Чт. № 3.** 1870.

скопъ, который, преаръвъ духовную власть и опираясь на власти свътской,посредствоять прагнатическихъ грамотъ, раздълиль свою енаряно на двъ съ тъмъ, чтобы въ предълахъ одной мизрополни было двъ; 3) 3 правиломъ VII вселенскаго собора, что бы оставался недъйствительнымъ выборъ во епискова, пресвитера и діалона, произведенный мірскими начальниками.

Въ исторія церивя мы встрічаемъ множество примёровъ, представляющих доказательства на то, что пастыри уназывали византійскимъ императорамъ на ошибки, допущенныя ихъ озмовивстными распоряженінии въ дълахъ церкви. Такъ напр. православные пастыри, услышавь, что императоры Константинь, по проискамъ аріанъ, сослалъ: въ ссылку Аоанасія, архіепископа Аленсандрійскаго, отправились из нему н въ лицъ Осін, пордубскаго епископа, говорили: «Тебъ, госудерь, Богь ввършть парочне, а панъ — дъла церкви, и какъ тотъ, вто силом отнавь бы у тебя твое владычество, опазался бы противникомь Бога, даровавшаго его тебы: такь и ты должень быть внимательнымь чтобы, присвоивь что-нибудь надлежащее церкви, ты не сделался большому, гржху, ибо маписано: «qmdame несарево несари и Божіє Бощу. Немъ не дозволемо распоряжаться земнымъ владычествомъ; но и ты имъещь никалой власти воскуривать онміжть въ церяви (1). Подобное случилось, ногда императоръ Аркадій, по навътамъ императрицы Евдохів, произвольно цвиналь Іоанна Златочета. Еписиопы, пресвитеры и христівне, узнавъ о такомъ распоряженім императо-

<sup>(1)</sup> См. Толков. 83 впост прав. въ Инделюва. - Аст.

ра, собрались въ императорскому дворцу по причинъ сего произвольнате поступка, и въ Капподокіи, куда воины сопровождали святаго, епископы, кающеся и весь върный народъ со слезами на глазахъ собрались къ архіепископу Іоанну Златоусту и говорили: лучще бы померкло солнце, чъмъ умолкли уста Іоанна (1):

Но мы должны согласиться съ твиъ, что византійскіе императоры, съ очень немногими исключенія, ми, обнаруживали весьма большую ревность объ уставахъ церкви, такъ напр.: Константинъ Великій, котораго кромъ ссылки Асанасія нельзя упрекнуть ни въ какихъ другихъ своеволіяхъ противъ служителей церкви, когда нъкоторые просили его разобрать жалобы, принесенныя ими на своихъ собратій, отвъчаль имъ: «Богъ поставиль васъ пастырями, и даль вамъ власть судить насъ и васъ. Васъ не могутъ судить люди, потому что только Вогу свойственно изрекать судъ надъ вами и вашими поступками (2)». Императоръ Юстиніанъ въ 131 новеллъ говоритъ: что онъ «принимаетъ опредъление св. соборовъ, какъ св. Писаніе, а правила сохраняеть какъ законы». Властарь прилагаеть къ этому следующее замечание: «необходимо, чтобы каноны имъли силу большую, чъмъ законы; потому что законы издаются одними императорами, и потомъ подтверждаются ихъ преемниками, но каноны были составлены и утверждены св. отцами съ въдома, совъта и согласія государей тогдашняго времени» (3).

<sup>(&#</sup>x27;) См. Истор. Церкв. авт. т. 1, стр. 214, ed. 1860.—Asm.

<sup>(2)</sup> Bevereg. t. II. pag. 110.—Aem.

<sup>(3)</sup> Syntag. alphab. Властаря Сар. V. litt. K. en. Anthorismus, т. е. сравн. мизній о желаніяхъ Буковинскаго клира, стр. 76—80.—

#### § 20. Разділежів рей кинги.

Изложивъ въ предыдущихъ параграфахъ общін свѣденія о понятіи, происхожденіи, развитіи, источникахъ и пособіяхъ каноническаго права, мы теперь съ Вожією помощію приступимъ къ нашему собственному предмету, который раздівляемъ на три главныя части и думаємъ разсмотріть въ 1-й части внутреннее каноническое право; во 2-й внішнее каноническое право; и въ 3-й законодательство, управленіе и судъцерковный.

## ЧАСТЬ ПЕРВАЯ.

# ВНУТРЕННЕЕ КАНОНИЧЕСКОЕ НРАВО.

Блаженны слышащіе слово Божів и соблюдающіе его. Тук. XI, 28.

## отдълъ первый.

О церкви, ея организмъ и о церковной власти.

ГЛАВА І.

О церкви, ся Основатель и Главь.

§ 21. Понятів о парава.

Разсматриваемая съ точки зрвнія каноническаго права, церковь есть общество лиць, соединившихся въ одномъ Господв Інсусв Христв, въ одной върв, въ одномъ крещеніи и въ одномъ Богв и Отцъ всъхъ (\*), для освобожденій себя отъ Ветхаго Завъта чрезъ исмовъданіе и исполненіе ученія и Новаго Завъта Інсуса (\*) и—для полученія усыновленія (\*).

<sup>(&#</sup>x27;) Eo. IV. 5—6.

<sup>(\*)</sup> Esp. XII. 24.

<sup>(\*)</sup> Faz. IV. 4-5.

#### § 22. Жристосъ — Основатель церкви.

Хотя известно место св. Писанія, где говорится: но когда пришла полнота времени, Бого послалз Сына Своего, который родился от жены, подчинился закону, чтобы искупить подзаконных, дабы намиломить усыновленіе (1); котя нёть нивакого сомнёнія въ томь, что Христось есть обётованный Мессія и Единородный Сынъ Божій, и что Онъ совершиль промыслительное дёло Божіе для насъ и для нашего спасенія, и хотя уже никто не сомнёвается, что Христось есть Основатель церкви Новаго Завёта: однакомъ мы находимъ необходимымъ, для полноты нашей канонической науки, привести нёкоторыя доказательства цар св. Писанія на то, что Христось есть Основатель церкви Новаго Завёта. Сіе доказывается:

1) Молитвою Христа въ Богу Отцу о Себъ, объ ученивахъ, о церкви, и объ обществъ върующихъ: Отче! пришелт част! прославь Сына Твоего, да и Сынт Твой прославитт Тебя... Я прославитт Тебя на землю, совершилт дъло, которов Ты поручилт Мит исполнить... Я открылт имя Твое человъкамъ, которыхъ Ты далт Мит отт міра; они были Твои и Ты далт ихъ Мит, и они сохранили слово Твое... Я о нихъ молю, не о всемъ міръ молю, но о тъхъ, которыхъ Ты далт Мит, потому что они Твои... Я предалъ имъ слово Твое; и міръ возненавидълт ихъ потому что они не отъ міра, какъ и я не отъ міра... Отне праведный! и міръ Тебя не позналъ, а Я позналъ Тебя, и сіи познали, что Ты послалъ Меня. И Я открылъ

<sup>(&#</sup>x27;) Tar. IV. 4-5.

име слова Твое и сотирова, на любовь, наторою Ты возлюбиле Меня, вы нашей будеть, и Я вы наше (1); темъ—

- 2) что Інсусь Христовь избраль для себя 12 Anoстоловь и 70 учениковь (2);
- 3) что онъ даровалъ своимъ Апостоламъ влясть вязать и ръшать (3);
- 4) что онъ повелвав апостоланъ распространивъ церковь по всему міру (\*);
- 5) что Інсусъ Христосъ носивать Аностоловъ учить и престить всё народы (5);
- 6) что онъ установиль тамиство св. причащения (6), а равно и тамиство покания словами, спазанными Имъ Апостоламъ: что вы свяжете на землю, то будеть связано на мебъ; и что разришите на замлю, то будеть разришена на небъ (2).

### 5 23. Сами Апостолы неповъдывали, что Христост есть Осисватель церкви.

Что сами Апостолы исповъдали Христа Основателемъ церкви, сіе видно:

1) изъ словъ св. Апостола Павла въ Есесинамъ, въ которыхъ онъ говорить: Помните о томя, когдо прежде вы были язычники, вы были ез то вреня безу Христа, отеперь вы близки Христу, быег утверж-

<sup>(1)</sup> IOSH. XVII, 1, 4, 6, 9, 14, 25-26.

<sup>(2)</sup> Mo. X. 1-5. Tyn. X. 1 n carry...

<sup>(\*)</sup> Me. XYIII. 18.

<sup>(4)</sup> Mo. XXVIII. 19.

<sup>(\*)</sup> Me. XXVIII. 19.

<sup>(\*)</sup> Me. XXVI. 26-28. Maps. XIV. 22. Jys. XXII. 15. Ioas. VI 31-58.

<sup>(\*)</sup> Me. XVIII. 18.

дены на основании апостолог и пророков, импя самаю Інсусо Хряста прасугомными камнеми, на котороми все зданіе, слагаясь стройно, возрастаети ег соятый хроми ек Господи, на котороми и вы устрояетесь во жилище Божее духоми (1);

- 2) изъ словъ того же Апостола, которыми онъ говорить Ефесянамъ: что Христост поставиль одникъ впостолами, другись пророками, иныкъ сваниелистами, иныкъ пастырями и учителями тъ совершению святыхъ, на дрис слушения, для созидания тъла Христовой церкви (1);
- 3) ист ученія того же Апостола, предложеннаго Коссинамь, когда онь говорить имъ: что *церковь под*чинена Христу (<sup>3</sup>);
- 4) изъ словь того же Апостоля въ Евреявъ: Вои міра, воздвигшій изг мертвых пастыря овець великаго кровію завита вичнаго, Господа нашего Іисуса Христа, да усоворшить васт во всякоми доброми дили (4).

## § 24. Жристосъ — Глава церкви, а церковъ — тело Жриста.

Что Христосъ — Рлава церкви а церковь — тело Христа, въ этомъ мы убъждаемся изъ св. Писанія. Такъ Апостоль пишеть жь Еферинамъ: Бою все покориль подъ ноги Христа и поставиль Егофыше всего, Главою церкви, которая есть тьло Его, полнота наполняющаго все во всемь (5); и къ Колосянамъ: ны-

<sup>(1)</sup> E. II. 11, 13, 20-22.

<sup>(2)</sup> Eeec. IV. 11-12.

<sup>.,(3)</sup> Ep. Y. 25.

<sup>(4)</sup> Esp. XIII. 20-21.

<sup>(\*)</sup> E. I, 22-23.

им радують во страданіям монки за васи, и восполняю недостаток вт плоти моей скорбей Христовико за тило Его, ноторов всти черновь (1); и вще: Онт всть Глава тила черновь, Онт начаток, первенець изт мертвых, дабы имить ему во всеми первенетов (2); двибе: истичного любовію да вовиращаеми все ви того, иоторый всть Глава, Христост (2); пототь въ другомъ мъсть: ибо вт немя обитаеть вся полнота Божества тильско, и вы импете полноту вт немя, который всть Глава всякаго пачальства и влясти (4).

#### § 25. Основныя начала держви: вёра, любовь и вадежда.

Что въра, любовь и надежда служать основными начали церкви, сему мы научаемся:

- 1) изъ словъ Спасителя, которыми Онъ отвъчалъ іудейскому законнику на вопросъ: какая наибольщая заповодь въ законь? сказавъ ему: возлюби Господа Бога твоего всъмъ сердцемъ твоимъ и всею душею твоею и всъмъ разумъніемъ твоимъ. Сія есть первая и наибольшая заповодь. Вторая же подобна ей возлюби ближняго твоего, какъ себя самаго. На сихъ двухъ заповодяхъ утверждаются весь законъ и пророки (5);
- 2) изъ словъ Спасителя же, обращенныхъ Имъ къ Апостоламъ предъ Его вознесеніемъ, когда Онъ сказаль имъ: идите по всему міру и проповъдуйте еванченіе всей твари. Кто увъруетт в будеть прещент;

<sup>(&#</sup>x27;) Koz. I. 24.

<sup>(3)</sup> Koz. I. 18.

<sup>(\*)</sup> Eo. IV. 15.

<sup>(4)</sup> Koz. II. 9-10.

<sup>(\*)</sup> Me. XXII. 37-40.

moms chacemon; a knowne yempyems, ocyondens by-doms (1).

- 3) изъ сковъ самиго же Списители, спазенныхъ Имъ Апостоламъ на посайдией печери: заповодь невую дата важа, да любите друга друга; нана и возлюбила васъ, така и вы да любите друга друга. Потому узначеть, ест, что вы мои ученики, если будете имптъ любовъ между сабою (2);
- 4) изъ словъ Апостоин къ Еврениъ: безъ въры угодить Богу не возможно; ибо надобно, чтобы приходящій къ Богу въроваль, что Онъ есть и ищущимъ Его воздаеть (3);
- 5) изъ словъ св. апостола Петра: препоясает чресла ума вашего, бодрствуя, совершенно уповайте на подаваемую вами благодать вт явленіи Іисуса Христа (4);
- 6) изъ словъ св. апостола Іоанна: и всякій, импющій сію надежду на Христа, очищает себя такъ, какъ Онъ чистъ (5);
- 7) изъ словъ св. впостола Павла къ Тимовею: исполнение закона любовь от чистаго сердца и доброй совъсти и не лицемърной въры (6);
- 8) Наконецъ изъ словъ того же Апостола къ Кориновнамъ: Теперъ пребывают сіи три: въра, надежда и любовь: но любовь изъ нихъ больше (7).

1. W. W. 1. S

<sup>(4)</sup> Maps. XVI. 15-16.

<sup>(\*)</sup> IOAH. XIII. 34-35.

<sup>(</sup>a) Esp. XI. 6.

<sup>(4) 1</sup> Herp. I. 13.

<sup>(</sup>b) 1 Ioan. III. 3.

<sup>(6) 1</sup> Tum. 1. 5.

<sup>(&#</sup>x27;) 1 Rop. XIII. 13.

#### \$ 26. О единства церква.

Если Христосъ есть единъ, и если Онъ есть Глава церкви, и церковь Его тело: то естественно следуеть, что и церковь, основанная Христомъ, такжеесть едина; это единство доназывается: 1) собственными словами Христа, проповъдывавшаго при всякомъ случав объ единой церкви (1), объ одноме стадъ, объ одних овцах (2), объ одной виноградной лозъ (3), объ одномъ небесномъ царствъ (4), объ единомъ крещени в св. причищени. Томе единство церяви утверждается ученіемъ Апостоловъ. Такъ Апостоль Павель пищеть въ Ефесанамъ: на Христь все зданів, слагаясь стройно, возрастветь въ святый храмь въ Господъ, на которомъ и вы устронетесь въ жилище Божее дуком (5); и — къ Кориноянамъ: разовраздплился Христост? развп Павель распялся за васт? или во имя Павлово вы крестились (6).

### § 27. О распостраненін церкви.

Самъ Інсусъ Христосъ предспанивать распространеніе церкви, когда сравнивать ве съ мебесными марствоми и съ горчичными зерноми, которае, колда съется, бываети меньше вспаи семяни, на когда выростаети, то бываети больше вспаи злакови (7); когда уподоблять ее закваскъ, которую окенцина, взяви, поло-

<sup>(4)</sup> Mo.: XVI. 18 m gp. XVIII. I7 m catg.

<sup>(2)</sup> IOSH. X. 16.

<sup>(3)</sup> IOMH. XV. 1-6.

<sup>(4)</sup> Me. XIII. 24.

<sup>(\*)</sup> Eo. II. 21-22.

<sup>(\*) 1</sup> Kop. I. 13.

<sup>(&#</sup>x27;) Me. XIII. 31-32.

, экила въ три мъры муки, пока не вскисло все (1); когда сравниваль съ неводому, закинутыми во море и захватемещеми рыби всяказо рода (2). Дажве въ Носланін Апостола Павла въ Римлянамъ мы читаємъ: что по осой земли прошель голось их в до предпловь вселенной слова чась (2); откуда сабдуеть, что оправдались слова Сивсителя, которыми онъ увъряль апостоловъ, что евангеліе царствія будеть проповъдано во всемь мірь, во свидьтельство вськи народови. Апостоль Петръ на томъ же основании такъ иншетъ къ върнымъ: вы возрожденные не от тлъннаго семени. но qmz нетапинаю, qmz слова Eoxis, живаю и npeбывающаю вз выкв. Ибо всяка плоть, какт трава, и всякая слава человъческая, какт цвътт на травъ, засохла трава и цепт ея отпаль. Но слово Господне пребываеть въ въкъ; а вто есть то слово, которое вамъ проповъдано (4).

#### \$ 28. Церковь есть общество вселенское.

Изъ предыдущихъ параграфовъ оказывается, что характеръ новозавътной церкви есть именно вселенскій; нотому что если новозавътная церковь есть тъло Христа, и Христосъ ен Глава, и если она есть церновь единая и такою распространена по всему міру: то внутреннее ея устройство не можетъ быть разнообразно, а должно быть однообразно, что усматривается въ таинствахъ церкви и въ молитвъ, которую Христосъ далъ всёмъ, научивъ насъ такъ молиться:

<sup>(&#</sup>x27;) THE. XIII. 33.

<sup>(2)</sup> Tum. XIII. 47.

<sup>(3)</sup> Pmm. X. 18.

<sup>(4) 1</sup> Herp. I. 23-25.

Omve name, more con na necessar; but herephbecten далье и апостольскими и соборными правилами, поторыя равно обязательны для вевть бесь различія происхожденія, званія, или при кандожь случев, также и безъ различія мъста и времени; потомъ всям, по ученію Павиа, пермовь представияеть одно тівно, хотя оно и имъетъ много членовъ (1), которые не противодействують, но служать другь другу, и навонецъ если, по словамъ того же Апостола, у насъ одинъ Господь, одна въра, одно прещеніе, одинъ Вогъ и Отецъ всвхъ, Который надъ всвии, чрезъ всвхъ и BO BCEN'S XPHCTIAHANE: TO HEE BCCTO PROTO CHEATETS, что характеръ церкви есть вселенскій, чэмъ дования вается, ночему совомунность мицъ, принадлежащихъ къ новозавътной церкви, до сихъ поръ останись и на будущее время пребудуть върными учению ея Осисвателя и Главы, Господа нашего Інсуса Христа, и ночему церковь разсматривается кака тэло Христа.

#### § 29. Назначение периин.

Назначеніе церкви состоить въ томъ, чтобы приготовить каждаго изъ своихъ членовъ къ достиженію царствія Божія и чрезъ уразумівніе смысла ученія Христова просвітить ихъ, дабы христіане прежде всего искали царства Вожія и правды его (3). Они должны быть истинными поклонниками Бога, потому что не всякій говорящій: Господи, Господи! войдеть въ царство небесное, но исполняющій волю Отща Моего небесного (3); они должны узнать, что царствіє

<sup>(4) 1</sup> Kop. XII. 20-22, 23.

<sup>(2)</sup> Me. VI. 33.

<sup>(3)</sup> Me. VII. 21.

Бажіс ме мищи и митіс, но приведность и мирь в радость во св. Дум (1), и прбить Господа Бога встм сердиемь и всею душею, и ближняю, какь самись себя (2)4 они дояжны увёровать и преститься, ибо жие mappens a speciming, mont chacers, a smo he yespuems u ne specmumos ocyondeus bydems (1), u shath, что тры главныхъ, христіанскихъ добродітели: въра, motors u nadencia, no motors ues num bonsue (4), hotomy uto charáno: любовь иополненів закона (5), н нотому, что Бога есть любовь, и пребывающій ва любон пребываеть въ Боль, и Боль въ немь (в); они полжны достойно просодить звание, яз которому и призваны, стараться собинжать единство дука вт союзь мира, следовать за Інсусомъ Христомъ, накъ возлюбленныя дети, не обольщаться суетными словами и безплодными дельки, непротивь отвращаться ихъ, и увнавать то, что есть воля Божія (1); они должны убъдеться, что ихъ тыво служать, членами Христовыми и храмами св. Духа, живущаго вз нихз (8). Словомъ, назначение перкви состоитъ въ томъ, чтобы воспитывать въ христіанахъ стремленіе въ духовному и умственному совершенству, къ обогащению ума дъйствительными знаніями, къ облагороженію сердца и его чувствъ, чтобы до возможности удалить христіанъ отъ всякой слабости и страсти, пробудить въ

<sup>(4)</sup> Pau. XIV. 17.

<sup>(2)</sup> Me. XXII. 37.

<sup>(8)</sup> Maps. XVI. 16.

<sup>(1) 1</sup> Rop. XIII. 13.

<sup>(5)</sup> Pum. XIII. 10.

<sup>(6) 1</sup> Ioan. IV. 16.

<sup>(1)</sup> Eo. V. 17.

<sup>(8) 1</sup> Kop. VI. 15-19.

них расвание въ премияхъ гражать и жевание приносить плоды, дестейние векания (1); что бы напонець сдалать челована человановъ мыслящить и чувствующимъ, потому что онъ создаль по образу Бога, Который хочетъ, чтобы вса люди были облаженствованы и пришли къ познанию жетины и, жива сообразно съ этимъ, отвачали своему назначению и становились достойными членами церкви, которая есть тъло Христово.

# ГЛАВА II.

О догнатическомъ, симводическомъ, аксіонатическомъ, обрядовомъ ученім перкви и о богослужебныхъ кингахъ.

\$ 80. О вначеній слова «догмать».

Слово «догмать» происходить оть греческаго глагола: дожд, по намении: denken, glauben и указываеть на начало въры и ученін; отсюда «богословскій догмать» равнозначущь съ ученіемь о въръ; а догматика есть наука о въръ, или научное издоженіе въры.

### \$ 81. Понятіе и опреділеніе догжама,

Догиать въ тесномъ смысль, по нашему мивино, есть тоже, что въра, а въра въ обширномъ смысль— тоже, что догиатъ. Апостодъ Павелъ далъ опредъление въры, когда сказалъ: егора есть осуществление

<sup>(1)</sup> Ayr. III. 8.

ожидаемаю и увиронность вт несидимомз (1). Останавинвансь на этомъ опредъления въры Апостола, мы нереходимъ къ опредълению догмата и говоримъ: догматъ есть выражение твердой увъренности нъ томъ, чего ожидаемъ, и несомивнности въ томъ, что не зримо въ Христовой Церкви.

## \$ 82. Винченіе слова «сукволь».

Слово «Сумволъ» происходить отъ греческого «σύμβολόν» **или** «σνμβάλλειν» и значить: сравнивать, заключать, выводить и угадывать; сумволомъ вообще называется признавъ, или вритерій, посредствомъ котораго устанавливается предметь въры. Поэтому подъсумволомъ мы разумвемъ собраніе притеріевъ въры и догматовъ. Или, можно сказать, мы понимаемъ подъ сумволомъ члены въры; слъдовательно въ такомъ случав мы справедливо зываемъ «Впрую» сумволомъ въры; потому въ ней содержатся вритеріи нашей въры и догиатовъ, которые приниметъ и исповъдуетъ Православная Церковь. Далье, подъ символическими книгами им разумъемъ тъкниги, въ которыхъ научнымъ и систематическимъ образомъ излагаются члены въры; т. е. подъ символическими книгами мы разумвемъ книги, въ которыхъ содержится учение о въръ. Онъ назыются также катихизисами.

#### § 33. Ваноническая осторожность из составлении и ведании символический инига-

Когда Спаситель наставиль своихъ учениковъ и послаль ихъ проповъдывать его ученіе по всему

<sup>(1)</sup> Esp. XI. 1.

міру, учить вей народы и крестить; и когда Апостолы съ ревностію и самоотверженіемъ, даже до смерти, носвятили себя своему призванію и основали христіанскія общества съ епископами и пресвитерами: то они заботились передать потомству ученіе Спасителя въ неноврежденной чистоть, касалось—ли оно въры или христіанской нравственности. Эта ревность подала Апостоламъ поводъ, какъ это видно изъ 85 Апостольскаго правила, поименовать и опредълить тъ иниги, которыя должны были читать епископы, пресвитеры и міряне.

Слъдуя сему апостольскому примъру, іерархія церкви считала своею непремънною обязанностію заботиться о религіовныхъ, и символическихъ внигахъ; назначаемыхъ для употребленія епископамъ, пресвитерамъ и мірянамъ.

Такъ мы находимъ: 1) что Нимейскій, 1-й вседенскій соборъ, составиль сумволь віры до 7-го члена; а Константинопольскій, II-й вселенскій, продолжиль этотъ сумводъ до конца, присоединивъ къ нему еще 5 членовъ; 2) ІП-й вселенскій соборъ въ 7 правиль опредвишь: «да не будеть позволено никому произносити, или писати, или слагати иную въру, кромъ опредъленныя отъ св. Отецъ; и если бы какой либо епископъ дерзнулъ мыслить имаче, то онъ долженъ быть лишенъ епископства, а клирикъ клира; міряне же должны быть предены энасемъ»; 3) IV и V вселенскіе соборы опредължи читать илирикамъ и мірянамъ книги, одобренныя Апостолами; 4) VI вседенскій соборъ 2 правидомъ кромъ книгъ, назначенныхъ для чтенія въ 85 апостольскомъ правиль, поименоваль еще для той же цели и вниги некоторых святых Отцовъ, Христ. Чт. № 3. 1870. 31

нагванных въ правиль, потому что они прославились овоими православными сочиненіями; 5) VII вселенскій соборъ приняль ть же религіозныя сочиненія и сумволь, которыя были утверждены прежними вселенскими соборами; 6) подобных указанія мы встрычаемь и въ опредъленіяхъ помістныхъ соборовь, какъ напр. во 2 правиль містнаго кареагенскаго собора и въ 60 правиль лаодикійскаго собора.

Изъ предыдущаго видио, что церковь вначаль обращала тщательное вниманіе на книги, предназначавшіяся для религіовнаго образованія христіань.

Не подлежить нивакому сомивнію, что церковная власть и въ последующее время осталась верною тому же превосходному правилу относительно религіозныхъ и символическихъ книгъ, какъ мы увидимъ это ниже въ § 36.

Поэтому на основанім предложенных указаній мы полагаемь, что епископы, какъ прежде всёхъ призванные учить вёрующихь словомъ и писаніемъ, должны блюсти за тёмъ, чтобы вёрующіе ниёли символическія книги, и—они обязаны или сами составлять ихъ или поручать составленіе ихъ другимъ извёстнымъ богословамъ; потому что 64 правиломъ VI вселенскаго собора запрещено мірянамъ всенародно объяснять писаніе, или учить, но внушается имъ: «открывать ухо принявшимъ благодать учительемаго слова и отъ нихъ поучаться божественному». Поэтому нинакая религіозная, или символическая книга,—обязана ли она своимъ происхожденіемъ ревности енископа, или пресвитера,—не можетъ быть издана

для народнаго употребленія, если не будеть разсмотрива и одобрена епископскимъ соборомъ  $\binom{1}{2}$ .

### \$ 34. О Никео-константинопольскомъ сумволъ.

Когда ивкоторые епископы и пресвитеры, увлекшись несчастнымъ, спекулятивнымъ духомъ въ области богословствованія, начали критически изследовать и искажать существенныя и основныя истины церкви, - истины заимствованныя изъ св. Писанія, утвержденныя Апостолами и следовательно свято и ненарушимо сохранявшіяся во всей Церкви, и когда вожди этихъ ложныхъ ученій не только не котылі исповъдать своихъ заблужденій, напротивь даже низпровергали догматы и правила, принятые отъ начала христіанства, тогда пастыри церкви не упустили принять необходимыя мъры въ уничтожению подобныхъ лжеученій, имэпровергавшихъ святость и истину божественныхъ ученій св. Писанія. Съ этою цълію были созваны первый и второй соборы, изложившіе точнымъ образомъ христіанское ученіе о таинствъ Св. Тройцы, въ отношении къ которой, какъ свидетельствуетъ исторія церкви, были предложены ложныя ученія со стороны накоторых вепископовь и пресвитеровъ. Такъ 1-й вселенскій, бывшій въ Никев, со-

<sup>(1)</sup> Что насается нашей держви въ австрійскихъ дровинціяхъ; то митрополичій сунодъ въ Карловицахъ, убъдившись въ недостатив написать сто архимандряци монастиря Ковиць Ісаниу Райчъ; овъ составним натижнямось и представнить его митрополичьему суноду, который разскотрфиъ одобринь его и въ 1774 году какъ катижнесъ назначнить для употребленія въ нашихъ народныхъ школахъ.—Аст.

боръ изложилъ въ 7-ми членахъ составленнаго имъ сумвола ученіе Церкви о Богъ Отць и о Богъ Сынь; П-й вселенскій соборъ, собравшійся въ Константинополь, присоединилъ къ сейчасъ упомянутому сумволу 5 членовъ о божествъ св. Духа, о Церкви, о крещеніи и о воскресеніи мертвыхъ. Этотъ сумволь, поелику онъ составленъ на соборахъ въ Никеъ и Константинополь, обыкновенно называется никео-константинопольскимъ сумволомъ, и сохраняется неизмъннымъ въ цъломъ его составъ во всъ времена; потому что, по силъ опредъленій вселенскихъ и помъстныхъ соборовъ, кто осмълился бы измънить или сократить этотъ сумволь, тотъ подлежитъ анавемъ и удаляется отъ общества христіанъ (1).

Хотя этотъ сумволъ хорошо знавомъ всемъ нащимъ христівнамъ, читается при многихъ богослужебныхъ действіяхъ и изучается въ ватихизисахъ; однако мы находимъ уместнымъ привести его въ целомъ его составе и въ этомъ каноническомъ сочиненіи. Онъ читается следующимъ образомъ:

- 1. Върую во Единаго Бога Отца, Вседержителя, Творца небу и земли, видимымъ же всъмъ и невидимымъ.
- 2. И во Единаго Господа Іисуса Христа, Сына Божія, единороднаго, Иже от Отиа рожденнаго прежде вспх в впк, свпта от свпта, Бога истина, от Бога истина, рожденна, несотворенна, единосущна, Отиу, Имъ же вся быша.
- 3. Наст ради человько и нашего ради спасенія сшедшаго ст небест, и воплотившагося от Духа Свята и Маріи Дьвы и вочеловьчшагося.

<sup>(&#</sup>x27;) VI BCCA' 1 np.

- 4. Распятаго же за ны при понтистъм Пилатъ и страдавша и погребенна.
  - 5. И воскресшаго въ третій день по писаніямъ.
- 6.~~H~~ возшедшаго на небеса и съдяща одесную Omua.
- 7. И паки грядущаго со славою судити живыми и мертвыми, Его же царствою не будети конца.
- 8. И въ духа Святаго Господа животворящаго, Иже отъ Отца исходящаго, Иже со Отцемъ и Сыномъ спокланяема и сславима, глаголавшаго пророки.
- 9. Во едину святую Соборную и Апостольскую Цер-
- 10. Исповадую едино крещение во оставление гра-
  - 11. Чаю воскресенія мертвыхъ.
  - 12. И жизни будущаго въка. Аминь.

# 85. Объ аксіоматических, вызванных обстоятельствами времени ученіяхъ.

Прежде, нежеля войдемъ въ предметъ, замътимъ, что слово аксіома провсходитъ отъ греческаго: 'аξίωμα или 'аξίων, и значитъ «признавать что нибудь»; поэтому аксіома указываетъ на признаніе какого-либо предмета или какого-либо ученія. Предполагая разсуждать въ этомъ § о такихъ церновныхъ предметахъ, которые сначала однообразно нонимались и принимались во всей христіанской церкви, и только въ послъдствій стали пониматься нъкоторыми въ другомъ смысль, мы говоримъ, будемъ разсуждать въ этомъ § о тъхъ аксіоматическихъ ученіяхъ церкви, которыя были вызваны обстоятельствами времени. Но такъ вакъ пункты этихъ ученій принадлежатъ

болће догматическому и полемическому богословію, чъмъ каноническому праву, то мы намърены разсуждать о нихъ только коротко, на сколько именно они связываются съ нашею наукою наноническаго права.

Поэтому приводимъ только пять такихъ аксіоматическихъ ученій нашей церкви, которыя противоположны ученіямъ другихъ церквей, проходя молчаніемъ всё прочія, а именно, церковное постановленіе:

- 1) которое по смыслу 85 апостольскаго правила, 2-10 VI собора, 60 Лаодикійскаго и 32 правила Кареагенскаго собора, и согласно древней практикв, наслідованной отъ первенствующей церкви, предлагаеть читать св. Писаніе не только клирикамъ, но и мірянамъ, вслідствіе чего произошло то, что начали переводить св. Писаніе и другія религіозныя и церковныя богослужебныя книги на языки всіль вірныхъ народовь и отправлять богослуженіе на разныхъ языкахъ христіанъ. Равнымъ образомъ и іерархія въ богослужебной своей діятельности употребляеть языкъ каждаго вірнаго народа;
- 2) по воторому наше правослевная восточная церковь совершаеть св. причащение на квасномъ ильбъ и винъ, и преподаеть такъ мірянамъ;
- 3) согласно съ которымъ наша пермовь по смыску никео-константинопольскаго сумвола въруетъ, что св. Духъ исходитъ только отъ Отца;
- А) что глава церкви есть Господь нашъ, Інсусъ Христосъ, и никакой епископъ не можетъ называться единымъ видимымъ главою церкви, а еще менъе она ограничиваетъ свою непогръщимость кажимъ нибудь епископомъ, напротивъ признаетъ эту непо-

грвшимость единственно и исключительно за вселенскими соборами, когда они излагають единодущныя опредъленія (1);

5) то церковное постановленіе, по которому наша церковь, въ духъ словъ Спасителя, учить, что праведники наслъдують царствіе Божіе, а гръшники въчное мученіе.

#### § 36. Символическія книги, явившіяся, впослідствін.

Котда ученія германских реформаторовь нашим во многихь странахь приверженцевь и когда реформаты съ проновідію ихь ученія проникли и въ восточные патріархаты (2); въ то время ісрархія сочла полезнымь обсудить сін важные вопросы не отдільно и односторонне, но соборно, чтобы діло получило законную форму и каноническую важность, согласно со всіми прежними примірами церкви оть начала кристіанства. Нужда—высказаться ісрархін касательно новатоученія, вышедшаго изъ Германіи, была слишкомъ настоятельна; потому что самъ Константинопольсній патріархъ Кирилть Лукарись увлекся этимь ученіемь, на этомъ основаніи онъ въ 1622 г. быль лишенъ своего сана общимъ голосомъ клира и православнаго народа, и

<sup>(1)</sup> См. предисл. къ 1 вселенск, собору въ Пидалюнв, 2 прим.—

<sup>(2)</sup> Іоасает патріарит монстантивопольскій вт 1559 г. посылаль своего діакона Димитрія Мизост вт Германію ст тямъ, чтобы онт вт точности ознакомился ст новымъ ученіємъ. Онт при своемъ возвращенім принест аугебургское испов'яданіе и письмо отт Меданхтона из патріарху Іоасаеу; но сей не отвічаль на письмо Меданхтона. Потомъ виртембергскіе богословы, и именно Іаковъ Андре, письменно обращались ит патріарху Гереміи, и просили Отесена Герлаха эручить нит письма патріарху, такъ какъ Герлахъ быль при константинопольскомъ посольствъ ресорматскимъ пасторомъ. Это было въ 1576 году. Аст.

сосланъ на островъ Родосъ, гдъ въ 1638 году былъ задушенъ своими слугами и броизенъ въ море.

Всявдствіе сего, іерархія, какъ только избрала Пареснія на константинопольскій престоль, еще въ 1638 году составила местный соборь въ Константинополь, на которомъ осудила Кирилла Лукариса; другой соборъ по тому же дълу былъ созванъ въ 1640 г. въ Россіи-въ Кіевъ, подъ предсъдательствомъ митрополита Петра Могилы; потомъ 1642 г., въ Яссахъ, въ Молдавін, подъ председательствомъ Константинопольскаго патріарха Пареснія, наконецъ въ 1672 г. въ Іерусалимъ подъ предсъдательствомъ тамошияго патріарха Діонисія: и вев эти соборы осудили образъ мыслей Кирилла Лукариса. По этому поводу явилось множество симводических книгъ, изъ которыхъ мы укажемъ вдесь только замечательнейшія, а именно: 1) «православное исповъданіе» Петра Могилы, архіепископа Кіевскаго, которое въ 1643 году было одобрено соборомъ въ Яссахъ, издано и потомъ переведено на вев языки христіань, принадлежащихъ къ православной, восточной церкви; 2) исповъдание Досиося, патріарка Ісрусалинскаго, и 3) испов'яданіе Геннадія, патріарха Константиновольского.

#### § 37. О значенів слова «Литургія», о разныхъ родахъ Литургів в времене сл совершенія.

«Литургією» называется общественное богослуженіе, въ которомъ совершается таннство Св. Причащенія. Литургія можетъ быть совершена только въ церяви, освященной енископомъ и снабженной ястыи необходимыми для сего принадлежностями согласно уставу.

Наша церковь наследовала отъ древности три

литургін, циенно: литургію Іоанна Заалоустаго, литургію Василія Великало и литургію преждеосвящевныхъ даровъ (1). Литургія св. Златоуста соверщается въ продолжение всего года съ немногими исплючениями, какъ увидимъ изъ нижеследующего; литургія Василія Великаго совершается въ день намяти сего святаго, потомъ по воскреснымъ днямъ великаго поста, въ канунъ Рождества и Богоявленія Господня, если эти праздники случатся не въ вокресные дни, потому что въ последнемъ случав совершается дитургія св. Іоанна Златоустаго, а въ самые праздники Рождества и Богоявленія правится литургія Василія Великаго. Равнымъ образомъ въ страстной четвергъ, въ страстную субботу, также въ страстную пятницу, если на этотъ день падаеть праздникъ Благовъщенія, правится литургія св. Василія Великаго (2). Литургія преждеосвященныхъ даровъ совершается по средамъ и латиицамъ вединаго поста, исключая страстной пятницы, потому что въ этотъ день читаются тольно большіе часы (3). Но если праздникъ Благовъщенія случится въ одинъ изъ этихъ дней; то совершается литургія св. Іоанна Златоустаго (4).

§ 38. Каноническія предуготовленія въ Литургін, ос стороны служащаго священника и народа.

Каноническія предуготовленія къ литургіи, которыя

<sup>(4)</sup> Литургія преждеосвященных раровъ не сочинена Григоріємъ Двоесловомъ, а только приведена въ настоящій порядокъ. См. прим. 2 къ 52 прав. VI всел. собор. въ Пидаліонъ. Лет.

<sup>(2)</sup> По уставу, дъйствующему въ Русской Православной церкви и въ Страстную Пятницу если случится въ втогъ день праздникъ Влаговъщенія, совершается литургія св. Златоуста. Перев.

<sup>(</sup>a) Jaog. 49.

<sup>(4)</sup> См. Служб. въ Тріоди.

должны соблюдать служащіе священники и вірующіе, можно соединить въ слідующихь пунктахь:

- 1) Священникъ обязанъ исповъдаться, примиритьсо всъми и на канунъ съ вечера соблюдать постъ (1).
- 2) Приступая къ священнодъйствію, когда върующіе соберутся въ храмъ, онъ долженъ благословить чтеніе часовъ и во время сего совершить проскомидію.
- 8) Поминая на проскомидіи имена, священникъ должень давать знакъ собравшимся въ церковь върнымъ, чтобы и они тихо поминали имена своихъ родителей и родственниковъ какъ живыхъ, такъ и умершихъ (3); и самъ тихо молится: «помини Господи».
- 4) Священникъ не долженъ на проскомидін дълать благословеній (\*); а только читать молитвы, воздіввать руки и указывать на нее (\*).
- 5) Онъ не долженъ священнодъйствовать безъ теплоты (теплой воды) (5).
  - 6) Онъ долженъ севершать литургію до объда (6).
- 7) Свищенникъ долженъ совершать литургію на тощахъ, не инвши, не ввин (7).
- 8) Въ канунъ Рождества и Богоявленія, также въ субботу передъ пасхою, онъ долженъ совершать литургію по полудни около часа (8).
- 9) На одномъ престояв можно совершать интургію только однажды въ день (9).

<sup>(1)</sup> Си. Служб. вначаль. Аст.

<sup>(2)</sup> Мъстный обычай румунской церкви въ Австріи. Ред.

<sup>(3)</sup> Т. е. надъ Чашею причащенія.—*Перев*.

<sup>(4)</sup> Т. е. на предложение проскомидии. Перев. сн. Прав. 12, св. Никко.— Asm.

<sup>(5)</sup> Hpas. 13, Toro me cbar.—Asm.

<sup>(6)</sup> Kape. 58 np.

<sup>(1)</sup> Kape. 50. 58.

<sup>(8)</sup> Си. служ. этихъ дней въ Минев изсленой и Тріодв. Аст.

<sup>(\*)</sup> Пидал. 2 прим. къ 58 апост. прав. Аст.

- 10) Можно совершать литургію только въ храмв, освященномъ епископомъ, а не въ молитвенномъ до-₩B (1).
- 11) Священникъ долженъ употреблять для литургім только узаконенный кліббь, т. е. квасный, и чистое вино; на просномиди онъ вливаеть въ чашу вино и чистую холодную воду въ воспоминаніе крови и воды, потекшихъ изъ ребра Господа, когда одинъ изъ воиновъ произвиъ Его копьемъ на крестъ; а на семой литургін, положивъ въ чашу часть освященнаго хльба, онъ долженъ вливать и теплойводы столько, чтобы сограть вино въ знакъ живой въры из приносимымъ тълу и крови Госнода подъ видомъ илъба и вина (1).
- . 12) Священникъ, совершающій литургію преждеосвященных даровъ въ теченіе великаго поста, нскиючая дней субботы и воскресенья, обязывается строго исполнять наставленія, предписанныя относительно литургім преждеосвященных даровь, а именно приготовлять агнецъ на литургіи предшествующаго воспреснаго дня, съ тъмъ, чтобы потомъ употребить его въ свъдующія среду и пятницу для литургіи преждеосвященных даровъ (3).
- 13) Когда неоколько священиемовь и діаконовь вивств, или въ обществв съ списнопомъ совершеють литургію: то всь они обязываются поститься и при**чащаться (4).**

the state of the contract

11 1

<sup>(&#</sup>x27;) YI всел, прав. 31. (2) 13 прав. св. Никие. апост. 3. Asm. (2) YI всел. 52.

<sup>.. (\*)</sup> Апрет. & ...

§ 39. Каноническія принадлежностя Литиргін: антимисъ, освященный жлібъ, вино, жолодная и теплая вода, извістные сосуды и утварь, церковныя одежды, богослужебныя книги, свічи лампадь и ладонъ.

Къ каноническимъ принадлежностимъ для совершенія литургіи относятся:

1) Антиминсъ. Антиминсомъ называется чистый платъ изъ шелка или полотна, на которомъ въ срединъ изображено положение во гробъ Спасителя, а на четырехъ углахъ-четыре евангелиста. Антиминсъ подагается на престоль, и безъ него не можеть быть совершена литургія. Антиминсь можеть быть и переносимъ, когда напр. случится военному священнику совершать литургію на открытомъ поль, или въ палатив. Антиминсы освящаются епископами и разсылаются по церквамъ. Чтобы антиминсъ имълъ правильное освящение, для сего влагаются въ него части мученическихъ мощей, подписывается имя освяправило его епископа, также и имя свитаго той цериви, въ которую онъ назначается. Само собою понятно, что право снабжать антиминсами церкви каждой епархіи принадлежить только епархіальному архіерею. Антиминсь должень содержаться въ чистоть, и, осли бы онъ оказался вапятнаннымы или ветжимъ, или случайно гдъ либо разодражнымъ, или поврежденнымъ: то долженъ быть изъятъ изъ употребленія, и вивств съ другими церковными вещами, вышедшими изъ употребленія, долженъ храниться въ шкану, или зарыть въ землю, въ такомъ мъстъ, котораго не касается никакая человъческая нога, а на мъсто его следуетъ просить у епископа новаго антиминса. Не дозволяется мыть ветхій или запятнанный антиминсь, или чинить разодранный; потому чтосвященникъ, провинившійся въ этомъ, лишается своей должности (1).

- 2. Хльбъ. Онъ долженъ быть изъ пшеничной муки, растворенной водою съ солью и квассый; потому что Господь сравниваль свое твло съ пшеничнымъ, а не съ другимъ какимъ либо хльбомъ, когда говорилъ: истинно, если пшеничное зерно, падши ез вемлю, не умретз, то останется одно; а если умретз, то принесетъ много плода (2).
- 3. Вино, употребляемое для литургіи, должно быть хорошаго качества, не смішанное ни съ какою другою спиртуозною жидностію (3).
- 4. Холодная и теплая вода. Холодная вода употребляется на проскомидіи, теплая вливается въ чашу при причащеніи, чтобы насколько подограть вино (4).
- 5. Освященные сосуды и утварь суть: потиръ, дискосъ, звъздица и ихъ повровы. Они называются освященными сосудами и утварью потому, что освящаются епископомъ или пресвитеромъ съ молитвою и окропленіемъ св. водою, и назначаются исключительно: для употребленія при таинствахъ; поэтому, подъ угрозою наказанія, запрещается употреблять ихъ для обикновенныхъ цёлей (5), потому что осмёлившійся взять для собственнаго, частнаго употребления, церковный сосудь или церковную утварь, съ от-

<sup>(1).</sup> См. 26 гл. Большаго Правильника. Авт.

<sup>(3)</sup> IOan. XXII. 24.

<sup>(8)</sup> Пидвл. примъч. иъ 80 апост. прав. см. § 38 п. 11. Asm.

<sup>(&#</sup>x27;) Tamb me.

<sup>(&#</sup>x27;) Толков. по 73 апост. прав,

нучениемъ отъ причастія на изнастное времи, обязывается возвратить ихъ (¹) и потомъ уже получаетъ прощеніе. Относительно ветхикъ сосудовь и утвари, когда они становятся совершенно безполезными и совсамъ негодными для употребленія, священникъ обязывается или сжечь ихъ на огиъ, и пепель зарыть въ педоступномъ мъстъ, напр. подъ затаремъ, или бросить имъ въ глубокую ръку, или: зарыть въ недоступномъ мъстъ (²).

- 6. Подъ церковными одеждами разумъются одежды епископа, пресвитера и діаконовъ, въ которыя они облачаются, готовясь совершить какое нибудь богослужебное дъйствіе. Эти одежды освящаются или епископомъ, или пресвитеромъ, и должны быть употребляемы только при священнодъйствіямъ. Если бы онъ сдълались совершенно ветки, то священиять должень поступить съ ними, какъ съ освященною утварью.
- 7. Къ богослужебнымъ книгамъ причисляются: служебникъ, евангеліе и апостоль, молитвословъ, часословъ, овтоихъ, мъсячныя минен, постная и цвътная
  тріоди и псалтырь. Сващенникъ долженъ заботиться о
  томъ, чтобы въ приходской церкви имълись сін книги, изданныя по благословенію нашей ісрархін; если] книги сділаются: безполезавіми, то оні должны
  быть сонжены и пепель ихъ спрыть или оні простоподобно священнымъ сосудамъ и перковной утвари,
  должны храниться въ приличномъ мість.
  - 8. Свъчи, лампады и ладонъ. Подъ ними разумъ-

<sup>(1)</sup> Апост. 73.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Пед. прем.. къ 72 и 73 апост. прав. Аст.

вотся свъчи изъ чистаго воска, лампады съ чистымъдеревяннымъ масломъ и благоухающій ладонъ, потому. что правила не дозволяютъ приносить иъ алтарю ни; чего другаго, кромъ воска, елея для лампадъ и ладона (¹). Изъ этихъ даровъ мичего не должно братьдля другаго употребленія; потому что правило ясно опредъляетъ: «аще ито изъ причта или мірянъ изъ святыя церкви похититъ воскъ, или елей, да будеть отлученъ отъ общенія церковнаго, и пятерицею да приложитъ иъ тому, что взялъ» (²).

#### § 40. О другихъ церковныхъ богослуженіяхъ.

Къ церковнымъ богослуженіямъ, кромъ литургіи, принадлежатъ: вечерня, повечеріе, полунощница, утреня и часы. Объ этихъ родахъ богослуженій мы упоминаемъ только для порядка, и, не касаясь внутренняго ихъ состава, замътимъ, что положенныхъ уставомъ, и узаконенныхъ церковныхъ богослуженій никто не можетъ измънять, ии искажать, ни вводить на мъсто ихъ другія; что не позволительно также ни измънять, ни переносить времени ихъ совершенія (3).

## \$ 41. О при и чтенів при богоскуменіяхь.

Относительно церковнаго панія и чтемія опредалено: павцамъ и чтещамъ не позволять себа никакихъ неприотойныхъ воплей, же далать насилія природа, чтобы паніе походило на мычанье (4). Запрещается паніе, противное духу церкви (5). Также предоставляется. читать и пать нь церкви не велиону кто пожелаль бы.

<sup>(&#</sup>x27;) VI с 8 пр. и Толков. его въ Пидан. висст. 3 и 72.

<sup>(2)</sup> Апоет. 72.

<sup>(\*)</sup> Maog. 18 Kape. 116.

<sup>(4)</sup> VI BCCI. 75.

<sup>(&</sup>lt;sup>5</sup>) Пидал. 2 прим. иъ 75 пр. VI всел.

а только чтецамъ и пънцамъ, получившимъ благословеніе отъ енископа, которымъ также дозволяется читать и нъть на амвонъ (1). Запрещается также пъть всъ псалмы Давида за однимъ и тъмъ же богослуженіемъ, дабы, по причинъ продолжительности сего, народъ не усталъ и не оставилъ богослуженія, напротивъ постановляется предлагать между псалмами чтеніе и молитву, дабы таною перемъною ободрить вниманіе предстоящихъ, и они съ прежними силами могли бы снова перейти къ пънію псалмовъ; это и послужило основаніемъ къ тому, что св. отцы раздълили псалтирь по 20 каеизмъ (2).

#### § 42. Объ амвонъ.

Амвономъ называется возвышение съ двумя ступенями въ епископскихъ церквахъ, и съ тремя-въ церквахъ митрополичьихъ и патріаршихъ, устроенное между клиросами и въ пропорціональномъ разстояніи отъ иконостаса. Когда епископъ жедаетъ служить литургію, онъ на амвонъ облачается въ церковныя одежды и остается тамъ до выхода священниковъ изъ алтари съ евангеліемъ; наконецъ онь оставляеть амвонь москв пвиія «пріндите поплонимся» и входить вы алтарь. Крома отого съ амвона чтепъ, посвященный епископомъ, читаетъ апостопъ, а діаконъ-евангеліе и большіх ектеніи на литургім, вечерив и утрени: «миромъ Господу поможимся»--- «рпемъ вси отъ всея души и дотъ всего помышленія» и «прости прівище божественныхъ святыхъ и т. д., другія же ектенін діаконь говорить

<sup>(1)</sup> Asog. 15.

<sup>(2)</sup> Jaog. 17.

передъ царскими дверями. Вообще съ амвона могутъ читать и пъть только чтецы и пъвцы, посвященные епископомъ; въ этомъ случав они должны одъвать стихарь. Даже моваху, если окъ не имъетъ посвящения въ чтеца и пъвца, не позволютельно читать и пъть съ амвона (1).

## · § 43. Понятіе о постажь и цваь икъ.

Постами въ православной восточной церкви называется одно изъ самыхъ благодвтельныхъ установленій для христіань. Сіе видно изъ той высокой цъли, съ которою установлены посты въ нашей перкви. Цвяь постовъ у насъ та, чтобы по возможности дать христіанамъ случай въ некоторые дни и въ извъстныя времена года къ внимательному размышлению о добродътели, безъ которой они не могутъ наслаждаться ни благополучіемъ въ сей жизни, ни блаженствомъ въ будущей. Следовательно, целію постовъ въ намей церкви требуются не просто и въ собственномъ смысле воздержание и удаление отъ извъстныхъ иствъ, но вивств налагается на христіанина обязанность идти къ совершенству въ религіозной и правственной жизни. Поэтому и поютъ въ церковныхъ пъсняхъ о постахъ св. Отцы, говоря: «истинный пость должень соединяться съ удаленіемъ отъ худыхъ двяъ, съ обузданіемъ языка, съ воздержанісиъ отъ похоти, отъ элословія, лжи и клятвопреступленія (3).

<sup>(4)</sup> VII need. up. 14.

<sup>(\*)</sup> Си. Отик. на стихов, всчер, въ понедълъв. 1-й недбли Велик. воста.

Христ. Чт. № 3. 1870.

§ 44. О времени в родахъ цервовныхъ постовъ.

Во второй, церковной заповъди время постовъ опредъяжется слъдующимъ образомъ:

Всякій христіанинъ обязанъ каждогодно соблюдать четыре поста: а) постъ Рождества Христова, начинающійся съ 14 ноября и продолжающійся до 24 декабря включительно; b) Великій пость, называемый: «Четыредесятницею» изъ восьми недаль передъ Пасхою, изъ которыхъ въ первую недёлю, называемую «бълою» (1), установлено вкущать только молоко, масло, сыръ и рыбу, между тамъ въ другія семь недъль, за исключениемъ двухъ дней, - т. е. Вербнаго воспресенья и праздника Благовъщенія, въ которые разръщено употребление рыбы, -- дозволяется вкущать тольно съ масломъ; с) постъ св. апостоловъ Петра и . Цавда, который, начинаясь понедальникомъ, спустя одну недалю посла патидесативцы, продолжается до праздника этихъ апостоловъ (2), т. е. до 29 іюня, если праздникъ случится въ среду и пятницу, въ противномъ случай этотъ мость продолжается только

1. 17

<sup>(1)</sup> Эта недвля на языка церковномъ обыкновенно называется недвлею сыропустною, а въ просторачіи она носить названіе недвля сырной или масканацы. Перес.

<sup>(2)</sup> Несправедивъ взглядъ, ногда дукаютъ, отдто этотъ постъ установленъ единственно и исключительно въ честь св. апост. Петра и Павла; главнымъ образомъ онъ установленъ въ воспоминаніе посольства апостоловъ во весь міръ промовъдинать слово Кармгалія; эту проповъдь апостолы начинали постомъ. Такъ мы читаемъ въ Дънніяхъ Апостоловъ, гл. XIII, ст. 3, что когда они котъли послать Варнаву и Савла на проповъдь Евангелія, то «предварительно постились и молилесь и, возлеживъ ва нихъ руки, отправили ихъъ. См. Православ. Испов. Петра Могилы, вопросъ 88. Лем.

до 28 іюня включительно; ф) постъ Успенія Пре-

Кромъ этихъ постовъ христіане обизываются второю церновною заповъдію поститься: а) во всъ среды и пятки года, мотому что Спаситель въ средубыть предань, а въ интокъ претеривлъ страданія и быль распять. При этомъ слъдуеть заметить, что ность не полагается въ среды и пятки отъ Рождества до прездника Богоявленія, потомъ въ недълю Паски и пятицесятницы, также въ недълю блуднаго сына и въ такъ называемую бълую, или сырную недълю. b) 29 августа въ праздникъ Усткновенія главы Іоанна Крестителя ис) 14 сентября въ праздникъ Воздвиженія.

Посты раздвинител на две рода, а именно на обынновенные и необынновенные; въ обыкновенные дозволяется кристанамъ два, или даже три разавъ день вкупить! общей, виня, масла, раковъ и устриць, ими другихъ иствъ педобнаго родь, тогда какъ въ необыкновенные предписано! кристанамъ вкущать только однажды въ день, и при томъ песяв вечерий сухую пищу изв клаба и воды, и этолъ пость намывается также сечерникомъ (Івјигія)(4).

Въ предвідущемъ ў указаны носты обыкновенные, а необыкновенные полагаются въ канунъ Рокцества и Богоявленія, потомы вы субботу великой недълистрастей Господа.

Сявдуетъ при этомъ замвтить, что если праздиики Рождества и Богоявленія случатся въ воскресенье, или понедъльникъ, то въ такомъ случать пологается обыкновенный, а не необыкновенный постъ, потому

<sup>(4)</sup> Пидал. Толков. по 64 и 69 впост. прав.

что,: по смыслу 64 апоспольского правила, месбыкновенный постъ, т. е. соченикъ, положенъ: только въ одну велиную субботу, такъ какъ въ день субботній Господь почиль отъ дѣлъ творенія и въ субботу же быль положенъ во гробъ. Въ мрочія же субботы и вробще въ дин воспресные полагаются только посты обыкновенные, потому что указанное апостольское правило не установляетъ необыкновеннаго поста въ воскреденье, какъ день воскресенія Господия (1).

Кромъ сихъ церковныхъ постовъ бывають еще посты частные и произвольные. Они бывають въ тъхъ случаяхъ, когда отдъльное лице, или живели целаго селенія, или города, или области, или всей земли налагають на себя пость, чтобы очиратить накое-либо общее бъдствіе. Такъ напр. постиясь израндьтине по причина своихъ граховъ (?), нотожь во время голода (3): такъ постился Давидъ при смерти Авенира (4), потомъ по вричинъ больни своего сына (5). Къ произвольнымъ же постамъ нужно отнести и тв, когде ито набудь свободно поститея одинь, иди насколько дней, въ виду благополучиого усвата въ какомъ нибудь предпріятів. Таковъ быль поотъ Спесителя предъ вступленіемъ его на всемірную проповъдь (6), постъ Монсен предъ подучениемъ жиъ двукъ сврижалей закона (7) и постъ Юдион предъ ел отправленіемъ въ лагерь Одооорна (8).

<sup>(1)</sup> Пидал. Толков. 64 впост. прав. и 55 прав. УІ весления. собор.

<sup>(2)</sup> Cygen. XX. 26.

<sup>(3)</sup> Юдие. IV. 11.

<sup>(4)</sup> И Цар. ПІ, 35.

<sup>(!)</sup> II Hap, XIL 16.

<sup>(6)</sup> Mo. IV. 2 m cang.

<sup>(7)</sup> Mcx. XXIV. 18.

<sup>(\*)</sup> Юдие. YIII. 5-8. .

5 45. Кто освобождается от постова, и кака должны постуната жрыстівне, когда постятся:

Отъ постовъ освобождаются слабые и больные, которымъ дозволяется вкушать пищу по желанію, или по предписанію врача (1).

А какъ христіане должны вести себя во время поста, сему поучаеть насъ Спаситель, когда говорить: «когда поститесь, не будьте унылы, какъ лицемъры, ибо они принимають на себя мрачныя лица, чтобы показаться людямь постящимися. Истинно говорю вамъ, что они получають награду свою. А ты, когда постишься, помажь главу твою и умой лице твое, чтобы явиться постящимся не предъ людьми, но предз Отиомъ твоимъ, Который втайнъ, и Отець твой, видящій тайное, воздасть тебп явно» (2). И великій апостоль пишеть въ Римлянамь: «Кто ъстъ, не уничижай того, кто не, ъстъ, и кто не ъстъ, не осуждай того, кто ъстъ; потому что Богъ приняль его. Кто ты, осуждающій чужаго раба? Предз своим Господом стоит, или падает. И будеть возставлень, ибо силень Богь возставить ero» (³).

## § 4.6. О времени празднованія Пасхн.

Касатедьно времени празднованія Пасхи правиланашей церкве опреділяють: «аще «кто епископ», илипресвитерь, шли діаконь свячый день Пасхи прежде:

<sup>(1)</sup> Тим. апост. пр. 9.

<sup>(3)</sup> Me. VI. 16-18.

<sup>(3)</sup> Pan. XIV. 3, 4.

весенняго равноденствія съ іудеями праздновати будеть, да будеть извержень (1). Подобное же опредвлиль объ этомъ предметь, 1-й леселенскій соборъ въ своихъ дъяніяхъ. Отсюда видно: 1) что Паска должна быть празднуема всегда послв равноденствія; 2) что не позволительно праздновать Пасху въ одинъ день съ іуденми; 3) что Пасху должно праздновать не тотчасъ послъ весенняго равноденствія, но 4) въ первый воскресный день после полнолунія, следующаго за весеннимъ равноденствіемъ. И поелику установление времени празднования Пасхи зависить отъ весенняго равноденствія, которое во время вселенскаго собора было 21 марта: Отцы сего великаго собора признали 21 марта весеннимъ равноденствіемъ для всехъ временъ, и это они сдълали на томъ справедливомъ основании, что, произведши счисленіе, нашли, что на основаніи этого счисленія, христіанская Пасха никогда не случится прежде іудейской Пасхи, ни совпадеть съ нею.

Что счисленіе 1-го вселенскаго собора не противоръчить существу сего праздника, сіе усматривается изъ словъ Спасителя, сказанныхъ ученикамъ: «Вы знаете, что чрезг два дня дудет Пасха, и Сынг человъческій предант будетт на распятіе» (2).

Наша церковь, не обращансь къ успъхамъ астрономической науки, слъдуетъ словамъ Христа: «не ваше дпло внаты времена, или среки, которые Отечъ положила от Своей власти» (3), и останавлявается ва счислении, произведенномъ 1-мъ вселенскимъ собо-

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Апост. 7. Ант. 1; Лаод. 37, 60; Каре. 60, 80 и 117.

<sup>(3)</sup> Me. XXIV. 1, 2.

<sup>(3)</sup> Дъян. І. 7.

ромъ до тъхъ поръ, пока іуден остаются при своемъ счисленіи касательно ихъ Пасхи; если бы наша церковь только нъсколько уклонилась отъ никейскихъ опредъленій, или измънила ихъ, между тъмъ какъ іуден остались бы при ихъ древнемъ счисленіи относительно празднованія Пасхи; то могло бы дегко статься, что мы христіане праздновали нашу христіанскую Пасху то прежде іудеевъ, то въ одно время съ ихъ Пасхою.

Христівиская церковь не можеть оставить бевъ вниманія сіе обстоятельство, потому что какъ мы христіане, при празднованіи нашей Пасхи, принимаемъ за основаніе время страданій, смерти и воскресенія Господа: такъ іудеи основаніемъ для ихъ Пасхи считаютъ время освобожденія ихъ изъ египетскаго рабства. И такъ какъ страданія, смерть и воскресеніе Господа последовали въ то время, въ которое чрезъ два дня должна была быть Пасха іудейская; то время празднованія нашей Пасхи должно находиться въ строгомъ, историческомъ соотношеніи съ временемъ іудейской Пасхи.

Такъ, пока іуден остаются при ихъ древнемъ счисленіи касательно празднованія ихъ Пасхи, до тъхъ поръ и мы должны держаться счисленія Никейскаго собора касательно времени празднованія нашей Пасхи.

## НЕПОГРЪПИМОСТЬ РИМСКАГО ПАПЫ

ВЪ УЧЕНІИ ВЪРЫ И НРАВСТВЕННОСТИ ХРИСТІАНСКОЙ

предъ судомъ свящ имовнія и свящ предавія церковной могорін, самихь апископовъ рамских, дажнисянхъ богослововъ, западныхъ соборовъ и здраваго смысла-

> «Отрицавшися ли от неправаго мнюнія търъ, иже римскаго папу мнять быти высша вселенскихь соборовь, и непограшительна въ въръ, не внимающе, яко нюкіи оть папь еретицы быша, и соборами осуждени»

Вопросъ, предлагаемый приходящему отъ датинскаго въроисповъданія къ православной церкви. Чинъ присоединенія христіанскихъ иновърцевъ, стр. 6 Спб. 1858 г.

Православная восточная дерковь (1) въруетъ въ непогръщимость вселенской церкви, какъ сосредоточенной на вселенскомъ соборъ, такъ и находящейся въ обыкновенномъ своемъ положеніи (statu quo...), к орудіемъ, чрезъ которое Духъ Святый учить вселенскую церковь и предохраняеть ее отъ всякаго заблуж-

<sup>(1)</sup> Посл. патр. вост. кае. церкв. о правосл. въръ чл. 12.

денія, признаеть всёхь настырей вийсті, а не одного кого либо изъ нихъ, всю церковь учащую, а не одну вакую либо частную (1). У датинских богослововь, касательно ученія о меногрімничести церкви, существують весьма разнорычивыя миннія. Один нав имхъ, приближаясь въ православному учению, утверждають! что «непограшимость принадлежить тольно церкви» (2), или «вообще только епископетву» (3), «только всему епископству въ совокупности» (4), тольжо мепрерывному церковному еписконству» (5), «соиму еписноповъ и никому изъ нихъ въ частности» (6), «всей церкви» (7), «единой и нераздільной церкви» (8), и «ръшенію вселенскаго собора» (9). Другіе, превмущественно галливаны (10), непогращимость цервы поставляють «въ согласіи епископа римскаго со всею учащею церковію» (11), или съ «епископствомъ» (12), усвояють непогрышимость «собранію спископовь подь

<sup>(1)</sup> Прессв. Манарія, Введ. въ превсел. богоси. спр. 304. Спб. 1852.

<sup>(2)</sup> Ermanno Giuseppe Schwitt, Istoria critica della Chiesa greco-moderna tom. II. p. 240. Milano 1842.

<sup>(3)</sup> Passuglia, de acclesia Christi II, 312. Ratisb. 1856.

<sup>(\*)</sup> Gengler, Das Glaubensprincip der Griechischen Kirche im Vergleiche mit dem der Römisch-katholischen Kirche Seite 8, Bamberg 1829.

<sup>(\*)</sup> Kuhn, Katholische Dogmetik I. 185, 151. Tübingen 1658,

<sup>(6)</sup> Reprick, Theologis doguation 1, 227. Mechliniae 1858.

<sup>(7)</sup> Cardinal Nicolaus von Cusa, De concordia cathelisa L. II, 18. Bossuet, Méditations sur l'Evangile, 72 jeur.

<sup>(8)</sup> Drey, Christliche Kirche. Im Brethunger K, L. YL 106,:107.

<sup>(\*)</sup> Галинанами называются оренцузскіе насолики, поторые отвергають непограшниость папы откально чтъ соборе, опредаленій его не признають непраобразуемыми безъ сеглесій церкви, и власть его поставляють наше вселенсиями соборовъ.

<sup>(10)</sup> Francisci Verenti, Regula fidei p. 3, 13, III. Creveldine 1844.

<sup>(11)</sup> La Luserne, Ocuvres II. p. 43. VI. p. 86. Peris 1855.

<sup>(12)</sup> Drey, Christliche Kirche, Freib, K. L., VI., 108-+108.

предсъдательствомъ римснаго паны» (1), или «внископству всей перкви, соединенному съ вя главою» (2), или «съ общимъ средоточіемъ» (3), или вще папъ «въ согласіи съ римскою каседрою» (4), папъ «въ общеніи съ кардиналами» (5); допускаютъ, что папа можетъ сдълаться вретикомъ (6), можетъ изречь ложный, противный въръ приговоръ (7), можетъ погръпить въ догматичеснихъ опредъленіяхъ (8); утверждаютъ, что папа педчиненъ вселенскимъ соберамъ (9), что вселенскіе соборки имъютъ свой авторитетъ не отъ напы, но отъ обътованія Господия и соприсутствія Святаго Духа (10). Напротивъ, такъ-называемые ультрамонтаны (11), между которыми первое мъсто занимають ісгуиты, учатъ, что одинъ только напа (12) непогръщимъ въ ученіи въры и нравственности хри-

<sup>(4)</sup> Kennick, Theologia dogmatica 1, 241,

<sup>(2)</sup> Dieringer, Lehrbuch der katholischen Dogmatik. Seite 629, 630. Mainz 1853.

<sup>(3)</sup> Möhler, Symbolik. Seite 391. Regensburg. 1864.

<sup>(4)</sup> Fénéton, De summi pontificis suctoritate c. I. 8, 9. Ocuvres II. 255.

<sup>(</sup>b) Cardinale Francesco Zabarella, Tractatus de echismate pontific. ap. Schard p. 703.

<sup>(6)</sup> Idem ibidem p. 691, 692. Bossust, Octavres, X, 33, 32. Versailles 1816.

<sup>(1)</sup> Féndion; De summi pontificis auctoritate c. I. 8; 9.

<sup>(6)</sup> Servais Hoffreumont, La faillibilité des papes dans les décisions dogmatiques, 1720.

<sup>(°)</sup> Card. N. v. Cusa, De condcord. eathol. E. II. 20.

<sup>(10)</sup> La Luzerne, Oeuvres, II. 17-19.

<sup>(&</sup>quot;) Ультрамонтанеми (отъ ultra montes—та горами, т. е. за Альпами по отношению къ Франція) незиваются первонательно италійскіе, а потомъ вообще и вей та римскіе католики, которые признають папу самаго по себа менограмивныма въ ученім варм и призственности кристіанской, и поставляють его выше воеленскихь соборовъ и выше веей периям.

<sup>(19)</sup> Iesuite Lainez ap. Earpi, Historia Consilii Tridentini. Lipsiae.

етіанской, непогращимъ дично, (1), безъ согдасів съ церковію (2), непогращимъ даже какь настній учитель (3), и служить единственнымь источникомъ негогращимости для всеженских соборых до утвержденія церкви (4); что всеженскіе соборы до утвержденім напскаго (5), или не сояванные и не утвержденные епископомъ римскимъ (6), иди же вообще безъ цамим (7), могуть погращать въ ученім вары; что сила и твердость всеменсинъ соборовь зависять отъ римскаго первосвященника (8), отъ него получають они свой авторитеть (в) и свою непогращимость (10);, что

Duval, De suprema rom. pontificis in ecclésium potestate p. 321, 383. Paris 1614. Mich. Maueler, De monarchia divina, acclesisatica et saeculari christiana p. 518, 530. Paris 1622. Dom. Segneri, Primatus romani pontificis c. 14. Card. Laurentins Brancotus, De decretis ecclesiae. Theoph. Raymand, Pontificia t. X. p. 152. Lugduni 1665. Capd., Onei, De irreformabili rom. pontificis in definiendis fidei contraversus judicio. T. I. P. II. p. 147, 149. Romae 1739.

<sup>(4)</sup> Card. Forquenude, Summa de ecclesiail. 2, c. 112, p. 258, Venetiis 1560. Petr. Ballerini, De vi et ratione primatus rom. pontif. p. 309, 155. Mechlinae 1824. Leo Allatius, De eccl. or et occ. perp. cons. p. 364, 465. Colon. 1648.

<sup>(2)</sup> De Marca, Mémoire n. 22, 34

<sup>(8)</sup> Alb. Piggius, Assertio hierarchiae ecclesiasticae 1. 4. c. 8. Colon, 1538.

<sup>(4)</sup> Salmeron, Commentarii, Tom. IV. P. III. tract. 4. foi. 405. §§ Anton. Paulutius, De committis ecclesiasticis c. 6. Zaccaria. Anti-Febronio 11, 129, 146. Cesena 1770. Leo Allatius, De eccl. or. et occ. perp. com. p. 405.

<sup>(</sup>b) Bellarmin, De concilis et ecclesia l. 2. c. 11.

<sup>(6)</sup> Mich. Maucler, De monarchia divina, ecclésiastics et sacculari christiana p. 454. Peris 1622.

<sup>(\*)</sup> Fabulotus, De petestate papae supra concilium. Tanner, De summo pontifico et-conciliis.

<sup>(8)</sup> Torquemada, Summa de ecclesia 1. 3. 1c. 28, f. 305 b. Leur. Cossa, Historia polemita de Graccorum schismate IV, 328; Romae 1720.

<sup>(9)</sup> Laines ap. Serpi, Historie Concilii Tridentini.

<sup>(10)</sup> Salmeron, Commentani T. IV. P. III. Tr. 4. fol. 486. Padiutius, De comitiu coclesiasticis c. 6. Zaccaria; Anti-Tebrenic. II, 129, 146. Cesena 1770.

непограминое рашение церкви въ обынновениомъ ся положенін (ecclesia dispersa) не возможно (1); что вселенской церкви Христосъ объщалъ только нассивную меногранимость, а активную она получаеть лишь отъ наны (?), или что церкви принадлежить только пессивная непогрышимость, а паив активная (в); что пана-еретивъ не возможенъ (4), потому что чрезъ ересь, въ тоть самый моменть, какъ впадаеть въ ересь, перестаеть быть папою; что даже какь частное лице онъ не можеть сделаться еретикомъ (5); что папа выше вселенских соборовъ (6) и выше всей церкви (7). Францъ Саль (Sales), епископъ женевскій, представляеть четыре способа для выраженія церковной непогращимости: церковь во всей своей совокупности чрезъ общее върованіе вськъ кристівнъ; церковь въ своихъ главныхъ частяхъ чрезъ единодушнов согласіе пастырей и учителей, — или собранных въ извъстномъ мъстъ и въ извъстное время на вселенскій соборъ, или же отділенных другь отъ

<sup>(1)</sup> Gerdil, Opere XIII, 254, XIV, 148. Roma 1808.

<sup>(2)</sup> Sylvaster Prierias, De juridica et irrefusgabili veritata romanae ecclesive et romani pontificis p 48. ap. Receaberti XIX, 235 Biblioth. maxim. pontificia. Bomae, 1699.

<sup>(\*)</sup> Bellarmin bei Janus, Der Papst. und das Concil. Seite 415. Leipzig 1869

<sup>(4)</sup> Prierias, De juridica et irrefragabili ventate romi esclesiae et romi pontif. p. 776. Peghius, Assertio hierarhiae ecclesiast, l...4..c. & Jacquatius, Tractatus des Concilio is 152. Romae 1539.

<sup>(&#</sup>x27;) Fragosus, Regimen christianae reipublicae II, 127, 2. Lagduni. 1648.

<sup>(\*)</sup> Bellammin, De consillia et scelesia l., 2.hc. 17. Torquemada, Samma de ecclesia l. 2, c. 80.

Peres, Pentateurhus fidei Dub. VI.c. 8 5.34. p.: 291.0 Aug. Gallas Cartier, Auctoritas et infallibilitas summorum pontificum Vind. 1788.

друга мёстомъ, но соединенныхъ между собою чрезъ сношенія по предметамъ въры, и наконенъ церковь, говорящую чрозъ своеко служебнаго главу (1). Токассниъ (Thomassin) допускаеть троякую непогращимость, именно церным, собранной на соборъ, церкви, разсвинной по міру, и церкви, совивщенной въ своей главъ (2). Нынъщній папа римскій Пій IX приписывесть непогранимость церкви, соединенной съ римскою каредрою (3), Сверхъ сего, одиж изъ датинскихъ богослововъ (нанъ напр. Босскортъ, Фенелонъ и др.) пологають раздичие между наличнымъ римскимъ епископомъ и римскою канедрою, и принисываютъ непогръшимость только послъдней, но не первому; другіе, напротивъ, (какъ напр. Баллерини) отвергаютъ такое раздичіе (4). Во всемъ этомъ дабиринть мижній дагинскихъ борословорь о немогранизмости церивы главная причина запутанности заплочается въ томъ, что приписывается, непогращимость римскому епископу то вийсти съ первовію, то отдильно отъ нея, и, всявдствіе сего, раждается вопросъ объ отношенім палской непограшимости въ вселенсвимъ соборамъ и къ вселенской церкви въ ея обыкновенномъ положенін (statu quo)...

Ученіе о непогрѣшимости папы (5) есть суемудріе

<sup>(1)</sup> Fr. Sales, Controverses, Discours 16 Octaves, IV, 48. Paris 1850.

<sup>(2)</sup> Thomassin, Dissertationes in concilia. Diss. 48, p. 870. Lucae 1728.

<sup>(\*)</sup> Pickler, Seschiste der kirchlichen Trenning swischen dem Orient und Occident. Zweiter Bend. Seite 728. München 1866.

<sup>(4)</sup> Idem ibidem, Stite 726.

<sup>(4)</sup> Dro yvenier ogun man датинених вогослевова не считають, догнатонь, ученіеть вары, а толив чистинню богослевским мисніємь (Stapleton, Principiarum fidei relectio. Gentr. III., Qu. IV., р. 1864. Antwerp. 5506. Duniel, De suprema rom, pontifi in esse: pot. p. 322. Schmitt, Istoria icid. dalla Chiesa greco-moderna t. II. p. 240. Warners.

римских богослововь, особенно домининань и іступтовь, а не ученіе Іисуса Христа и апостоловь, не ученіе древней вселенской церкви. Это ученіе 1) не имветь твердаго основанів въ свящ писаній первенствующей церкви, II) опровергается фактами изъ церковной исторів нервихъ въковъ христіанства, III) было оспориваемо многими латинскими богословами, нъкоторыми римскими папами и западными соборами въ теоріи, и не оправдано римскими спискощами на двлю, и IV) не состоятельно по неопредъленности и многоразличію отличительныхъ признановъ или условій непогръщимости папскаго опредъленія.

T.

Ученіе о непограмимости римскаго напы не имають твердаго оснонація въ свищ, питими и не насвидаченьствового свищ, преданіснь перадопетаропетаропей, перади

Искать ученія о непограшимости римскаго епископа въ свящ писаній, казалось бы, едва и возможно, когда всякому, читавшему новый завать Госиода нашего Імсуса Христа, извастно, что въ немъ нать ни слова о римскомъ папъ, тамъ менъе объ его непогращимости въ догматическомъ и правственномъ ученій. Но такъ какъ римскіе папы производить свое

Geschischte der spol. und polem. Liter. der shristi. Theolog. III, 540. Schaffhausen 1864. Hergenröther, im Chillenseum V; 70), me apyrie betanner once sa gornwej sa uneite baper (Sueres, De fide, Disp. 5, Sect. 8, n. 4. Layren, Impenetrabilis alpres pont. potestatis p. 403-406. Diling. 1697. Perrone, Praelect. theolog. I, 198, Rabisbonnes 1856) sa cympocre a ranges phur by apperiance of pountin (Greg. de Valentis, Comment. theol. c. III, disp. 1, panet 7, 8 1), sa anceromence upeganie (Dam, Banses, Comment in II, 2, Qu. 1. Art. 10, Dub. 2), sa upeganie apeit nepring (Petitulidier, Tractatus theolog. de untertible et infallibilitate sammorum poatil, p. 247. Ang. Viid. 1724 et 1727).

главенство церкви отъ св. апостола Петра, то повтому и въ учени о непогръщимести педской римскіе богословы указывають на слова. Христа Спасителя, сказанныя сему впостолу: «Я молился о тебп, чтобы, не оскудъла въра твоя; и ты нъкогда, обращясь, ут-, верди братьевт твоихт» (Лук. 22, 32). Воть единотвенное классическое мфсто, на поторомъ, какъ на основания, датинскіе богордовы догять, воздвигнуть зданіе пелской непогрышимости, и первыма изф. нелодившихъ въ повельнін Інсуса Христа апост. Петру-«утвердить братьевъ своихъ» поручеще еписнопамъ римскимъ утверждать въ въръ братьевъ своихъ, --ецископовъ константинопольских, -- быль папа Агаронъ (1), (въ 680 г.), вогда нужно было отклонить угрожавиее. осуждение его предажетника Онорія I, чревъ когоров римская церковь должца была утратить свое отольчасто прославляемое преимущество особенной чистоты ученія.

Но означенных словь Христовых, сказанных апостолу Петру, нельзя и не доджно прилагать къ епископамъ римскимъ. Молитва Снасителя о не оскудъваемости въры Петровой относится собственно лишь къ одному сему апостолу лично, и стоитъ въ тъсной и немосредственной связи съ предсказаніемъ объ его отречения. Къ одному апостолу Петру относять вти слова Христовы и ведикіе отцы царкви, — св. Василий Великій (2), и св. Іованкъ Зладоустъ (2). Равнымъ

<sup>(1)</sup> Си, грацоду напи. Агасона ил ниператору, нитакную чет. четвертомъ засъданія VI всеменскаго собора. Labbe. Conc. t. 6. p. 630—677.

<sup>(2)</sup> Творен. св. Отцовъ томъ УЩ, етр., 315. ; ... ; ...

<sup>(3)</sup> Chrisost, Opp. t. VII, p. 785 b in Math. Hentila LixXXII.: ( )

образомъ и св. Кирилть Александрійскій (1) молитву Господню о Петръ относить только въ его обращенію, и поведеніе утвердить братьевь нь его возстановлению въ апостольское достоинство. Если же составитель «постановленій апостольских», оть лица двинадцити аностоловь, говорить: «Господь сказаль о насъ, что: авъ же молихся, да не оскудветь въра. вама» (3), или, если св. Кипріань, епископъ кареагенскій, пишеть (\*): «за наст Господь молился, какъ читаемъ (Дук. 22, 32); за насе и о гръхахъ нашихъ Онъ и трудился, и бодретвоваль, и молился», то въ такомъ случав слова, обращенныя Господомъ въ лицу одного Петра, въ лицъ его сказаны были есъмз апостоламъ и всъме изъ преемникамъ, а не къ Петру только и не въ однимъ его преемникамъ. Во всякомъ случав, находить нь этихъ словахъ Христовыхъ, въ ноторыхъ идеть рачь только о имавшей сперва поколебаться, а потомъ опять утвердиться въръ аност. Петра въ мессіанское достоинство Господа Інсуса, находить здёсь объщаніе будущей непогрышимости цвлому риду епископовъ римскихъ, потому только, что впоследствии они занимали въ римской церкви ивсто Петрово, - противно здравому смыслу. Ни одному изъ древнихъ учителей церкви, по крайней мёръ до конца VII вака, и на умъ не приходило такое изъясненіе; всё они безъ изъятія находили здёсь тольно молитву Христову о томъ, чтобы апостоль Петръ не быль совершенно преодольнь предстоявшимь ему тяжениъ искушениемъ и не потерялъ совершенно въ-

<sup>(1)</sup> Comment. in Luc. 22, 32.

<sup>(2)</sup> Const. apost. Lib. VI. cap. 5.

<sup>(\*)</sup> Ep. 11 min 8 ed. Pam.

ры. Какъ паденіе и ослабленіе другихъ принадлежить лично апостолу Петру, такъ и возстаніе и утвержденіе братьевъ не переходить отъ него къ его преемпикамъ, а потому и заповъдь объ утвержденіи братьевъ принадлежитъ лично сему апостолу: онъ поколебалъ, онъ и утверди. Подъ братьями же нътъ никакой нужды разумъть именно апостоловъ или же канихъ либо необыкновенно върующихъ: въ началъ всъ ученики Христовы назывались братьями.

Вообще же въ свящ. Писаніи о частныхъ пастыряхъ ясно говорится, что они могутъ заблуждаться въ въръ: «и изъ васъ самихъ, — замътилъ св. апост. Павелъ пастырямъ ефесской церкви, —возстанутъ люди, которые будутъ говорить превратно, дабы увлечь учениковъ за собою» (Дъян. 20, 30).

Отъ свящ. Писанія обратимся къ св. преданію первенствующей церкви.

Ученія о непогръщимости римскаго папы нътъ ни въ древнихъ сумволахъ въры, ни въ другихъ въроизложеніяхъ, служащихъ върнымъ выраженіемъ ученія вселенской Церкви, (каковы вёроопредёленія, или посланія о въръ православныхъ соборовъ и изложенія въры, составленныя отдъльными лицами), ни въ твореніяхъ св. отцевъ и учителей церкви, ни вообще въ письменныхъ памятникахъ христіанской древности. Во все первое тысящельтие церкви ни одинъ догматическій вопрось не быль рішень исключительно приговоромъ одного римскаго епископа, не было ни одного въроопредъленія, сділаннаго римскимъ папою для всей церкви и обращеннаго по всей церкви. Тринадцать въковъ церковь и ся литература глубоко молчать объ его непогращемости, на которой, по при-Христ. Чт. № 3. 1870.

тязанію современныхъ намъ римскихъ богослововъ, должно опираться все зданіе въроученія и нравоученія христіанскаго. Въ богатой литературь объ ересяхъ и расколахъ первыхъ шести въковъ христіанства не говорится ни объ одной, чтобы она отвергада папскій авторитеть въ ділахь віры, тогда какъ объ Аэрів напр. замвчается, что онъ отвергаль епископство, какъ особенную іерархическую степень, отичную отъ пресвитерской. Какъ понять, чемъ объяснить такое глубокое молчаніе, если правда, что Інсусъ Христосъ каждаго наличнаго римскаго папу поставляеть единственнымъ сосудомъ Своего вдохнонія и исплючительнымъ органомъ божественнаго уче-нія, безъ котораго церковь, какъ тэло безъ души, не въ правъ ръшить ни одного догматическаго вопроса?

Въ первыхъ трехъ въкахъ христіанства, одинъ только св. Ириней, епископъ люнскій, преимущество римской церкви поставляль въ связи съ церковнымъ ученіемъ, но поставляль оное въ ся древности, въ ся апостольскомъ происхождении отъ Петра и Павла и наконець въ томъ, что въ ней чрезъ постоянно приходящихъ со всёхъ странъ вёрующихъ сохраняется чистое преданіе. Тергулліанъ, Кипріанъ, Лактанцій ничего не знають о верховномъ права римскаго епископа решать дела веры и ученія. Въ цисаніяхъ греческихъ цервовныхъ учителей Евсевія, Аванасія, Василія Великаго, обонкъ Григоріевъ-Назіанзина и Нисскаго. Епифанія ніть ни слова о логматическихь преимуществать римскаго папы. Совершенно молчатъ объ этомъ св. Іоаннъ Златоустъ, оба Кирилла-іврусалимскій и адександрійскій, ноъ датинскихъ писателей Иларій, Паціанъ, Зенонъ, Луциферъ, Сулпицій, Амеросій. Римлянинъ Урсинъ (ок. 440 г.) хотя защищаль мивие спископовъ римскихъ о не перекренивании еретиковъ, однаножъ не ссылался на авторитеть римской церкви, какъ на решительный или даже только какъ на имъющій особенный въсъ. Изъмногочисленных твореній бл. Августина, который, насательно ученія о церкви, ся единствъ и авторитетъ написалъ болъе, чъмъ всъ прочіе отцы, виъстъ взятые, приводять вообще одно только следующее изреченіе изъ его письма 🔏 ): «въ римской церкви всегда было въ силъ первенство апостольской канедры», но это конечно можно было тогда сказать также и объ Антіохіи, Іерусалимъ, Александріи. Въ сочиненіи объ единствъ церкви, состоящемъ изъ 75 главъ и направленномъ противъ Донатистовъ, не сказано ни одного слова о необходимости общенія съ Римомъ. Точно также и Викентій Лиринскій, занимавшійся въ своей «памятной запискъ» (Commonitorium) (въ 434 г.) исключительно вопросомъ о средствахъ въ узнанію подлиннаго ученія Христова, говорить о трехъ признакахъ, - всеобщности, древности и согласіи, и о вселенскихъ соборахъ, но нигдъ не упоминаеть о папской непограшимости. Самъ папа Пелагій I хвалиль бл. Августина за то, что онъ, «упомянувъ о божественномъ ученіи, составляющемъ основание церкви въ апостольскихъ каоедрахъ, училъ: тв суть раскольники, которые отделились отъ ученія и общенія этихъ апостольскихъ канедръ» (1). Этотъ

<sup>(4)</sup> In romans ecclesia semper apostolicae cathedrae viguit principatus. Ep. 43. Opp. Antwerp. II, 69.

<sup>(2)</sup> Monsi, Conell. IX, 716.

папа (553—560) также ничего не знаеть о пренмуществъ римской церкви въ учени, а только считаеть необходимымъ, при возникающихъ сомивніяхъ въ въръ, держаться ученія апостольскихъ церквей (слъдонательно александрійской, антіохійской, іврусалимской витесть съ римскою) (1).

Не имъющее твердаго основанія въ свящ. Писанія и не засвидътельствованное свящ. Преданіємъ первенствующей церкви,—

# Ц

Ученіе о непограмимости римскаго маны опровергается, сверхъ сего, фактами изъ перковней исторіи первыхъ ваковъ христіанства-

Въ движеніяхъ, вызванныхъ въ древней церкви многочисленными гностическими сектами, монтанистами и хиліастами, римскіе епископы не принимали никакого участія, и, въ теченіе первыхъ четырехъ въковъ христіанства, ни одинъ изъ нихъ не сдълалъ никакого собственно догматического определенія для всей христіанской церкви; въ исторіи не осталось даже никакихъ следовъ, чтобы такого рода опредеденіе вогда либо существовало. Ереси въ то время окончательно осуждались, по большей части, тъми церквами, въ которыхъ появлялись: напр. во И въкъ ересь Колорбаза-на соборъ въ Пергамъ, подъ предсъдательствомъ епископа Өеодота; ересь Монтана-на соборъ въ Іераполь, подъ предсъдательствомъ іерапольскаго епископа Аполлинарія, и въ Антіохіи епископомъ Серапіономъ; ересь Маркіона-на соборъ въ Ліонъ подъ предсъдательствомъ св. Иринен, епископа

<sup>(1)</sup> Ibid. IX, 732; Janus: Der Papet und des Conc il.S. 92-95.

ліонскаго; въ Ш въкъ Привать—на соборъ въ Ламбезъ (въ Нумидіи), Новтъ — въ Азіи, Валезіаны — въ Ахаіи, Непотіанъ и Керинеъ—въ Александріи и т. д.

Споръ о божествъ Інсуса Христа, возбужденный Павломъ Самосатскимъ, епископомъ антіохійскимъ и долго занимавшій всю восточную церковь, прошель и оконченъ безъ всякаго участія епископовъ римскихъ: Восточные еписионы созвани въ Антіохіи (въ 267 г.) изъ представителей почти всёхъ восточныхъ церквей великій соборъ, созвали собственною властію безъ въдома и позволенія епископа римскаго и даже безъ предварительнаго съ нимъ сношенія, римскаго и другихъ западныхъ епископовъ на соборъ не пригласили, соборнымъ голосомъ опредълили догмать о божествъ ч втораго Лица св. Троицы, виновника ереси Павла Самосатскаго, предстоятеля третьей канедры въ цълой церкви, осудили, обличили, назложили и отлучили отъ вселенской церкви, и объ этомъ окончательномъ ръшеніи окружнымъ посланіемъ извъстили «всьхъ сослужителей своихъ во вселенной, возлюбленныхъ о Господъ братій», въ томъ числъ и римскаго епископа Діонисія (1).

Во времи волисній, связанных съ именами Өеодота, Артемена, Верилла, Лукіана антіохійскаго, и очень занимавших всю церковь болбе полутораста літь, діятельность римских епископовь не выступала изъ преділовъ містной римской церкви и не имізла нинакого догматическаго значенія. Исплюченіе изъ этого составляеть только догматическое посланіе римскаго еписнопа Діонисія пъ александрійскому епи-

<sup>(4)</sup> Esces. Heps. Mcr. WII, 27-30.

скопу Діонисію, осуждавшее и ересь Савеллія и выраженія Діонисія александрійского—посланіе, которое само по себъ, если бы только быль признань его авторитеть, могло бы, какъ утверждаеть авторъ книги: «Папа и соборь» (1), совершенно пресъчь, даже въ самомъ зародышъ истребить аріанскую ересь. Но ато посланіе было неизвъстно виъ Александріи и не имъло никакого вліянія на дальнъйшій ходъ христологическаго спора. Мы знаемъ объ этомъ посланіи вообще только по отрывкамъ изъ него, сообщеннымъ впослъдствіи св. Аванасіемъ, епископомъ александрійскимъ.

Напротивъ, въ трехъ спорныхъ вопросахъ II и Ш въка римская церковь принимала живое участіє: въ вопросъ о времени празднованія св. Пасхи, о крещеніи еретиковъ и о принятіи падшихъ въ церковное общеніе. Но, во всъхъ этихъ вопросахъ, она была не въ силахъ привести въ исполненіе свою волю, свое мивніе и свою практику, и другія церкви, не доходя до совершеннаго разрыва съ нею, продолжали держаться своихъ особенныхъ обычаевъ. Попытки римскихъ епископовъ Виктора и Стефана, чрезъ отлученіе отъ своего общенія, принудить малоазійскія церкви принять римскій обычай касательно времени празднованія св. пасхи и крещенія еретиковъ, какъ мы сейчасъ увидимъ, не увънчались желаннымъ успъхомъ.

со времень самихь апостоловь, въ теченіе первыхь трехъ въковъ христіанства, время празднованія св. пасхи не во всёхъ церквахъ было одно и то же.

<sup>(1)</sup> Janus, der Papst und das Concil. S. 69.

Нъкоторыя деркви восточныя, и особенно малоазійскія, праздновали пасху Христову въ одно время съ іудеями, именно 14 числа перваго весенняго місяца низана, въ какой бы день седмицы это число не случилось. Напротивъ другія церкви, особенно западнеприличнымъ и соблазнительнымъ ULBTRPD праздновать христіанскую пасху вивств съ іудеями и совершали ее послъ пасхи іудейской, или въ первый воскресный день послъ весеннято полнолунія. Св. Поликариъ, епископъ смирискій, будучи въ Римъ, о времени празднованія пасхи и спорить не хотвль съ Анивитою, епископомъ римскимъ, ни за что не согласился принять римского обычая, не смотря на то, что Аникита подтверждаль свое мижніе авторитетомъ св. апостоловъ и своихъ предшественниковъ, и даже предлагаль сему последнему принять обычай малоазійскій (1). Послів сего, соборь въ Римів, подъ предсъдательствомъ римскаго епископа Виктора, опредълиль праздновать св. пасху въ первый воскресный день послъ весенняго полнолунія, и Викторъ, окружнымъ посланіемъ отъ лица собора, извъстиль объ этомъ опредълении всъ церкви, въ томъ числъ и медоазійскія, и Поликрата, епископа ефесскаго, съ ръшительною угрозою прервать съ ними общеніе, если онъ не согласятся оставить свой обычай празднованія Христовой пасми въ одно время съ іудеями (2). Поликрать, епископь ефесскій, вивств съ маложзійскими церквами и епископами, отвъчаль на опредъленіе Виктора и его собора, огражденное угрозою от-

<sup>(\*)</sup> Евсев. Церн. Ист. Ү, 28—24.

<sup>(2)</sup> Tamb me.

лученія, рёмительнымъ отназомъ исполнить его требованіе, и малоазійскія церкви продолжали держаться своего собственнаго обычая касательно времени празднованія св. пасхи. Впослёдствій, послё рёмительнаго опредёленія Виктора, еписнопа римскаго, и его преемниковъ, о времени празднованія св. насхи разсуждаль еще соборъ арелатскій (въ 314 году) въ Галліи, и наконець окончательно рёмиль это дёло 1 вселенскій соборъ въ Никев.

Въ III въкъ возникъ совершенно догматическій вопросъ о томъ, должно ли или не должно перекрещивать еретиковъ, обращающихся къ Церкви. На соборахъ въ Иконіи Синнадъ и въ Кареагенъ при Агриппинъ утверждено ученіе, по которому крещеніе, совершенное вив Церкви, въ еретическихъ обществахъ, признано недъйствительнымъ. Между тъмъ Стефанъ, епископъ римскій, подъ страхомъ отлученія, требоваль, чтобы всв восточныя церкви, равно какъ и западныя-африканскія, согласно съ обычасиъ римскимъ, принимали всъхъ еретиковъ въ общеніе съ Церковію чрезъ поканніе, а не чрезъ крещеніе. Но это пререканіе Стефана не имъло никакого успъха. Фирмилліанъ, епископъ кесарійскій и всв епископы Киликін, Каппадовін, Галатін и дальнейшихъ сопредъльныхъ областей, признавъ мивніе Стефана ложнымъ и противнымъ христівнской истинъ, продолжали следовать своей особенной практике. Подобнымъ образомъ и св. Кипріанъ, вийсти съ аориканскими, нумидійскими и мавританскими епископами, на трехъ соборахъ въ Кареагенъ, вопреки обычаю римской церкви и мивнію и водів ся епископа. Стефана, постановиль всёкь еретиковь крестить еди-

нымъ прещеніемъ Цериви. Кипріанъ и Фирмилліанъ даже отрицали у Стефана право предписывать законъ другимъ епископамъ и церквамъ. Точно также и арелатскій соборъ (314 г.) въ Галліи, вопреки ръшительному приговору Стефана, не дозволявшато перекрещивать никого изъ еретиковъ, постановилъ, чтобы твхъ только изъ нихъ не перекрещивать, которые по сумволу исповъдують пресв. Троицу и крещены во имя Отца и Сына и Святаго Духа. Наконепъ I-й и II-й вселенскіе соборы рышили вопросъ о крещении еретиковъ, приходящихъ къ Церкви, несогласно съ опредъленіемъ Стефана римскаго. Сей последній признаваль действительнымь прещеніе всехь еретиковъ, въ томъ числъ и Павліанъ (т. е. послъдователей Павла Самосатскаго) и Монтанистовъ-Катафриговъ, а упомянутые вседенскіе соборы (1) опредълили тахъ и другихъ престить вторично. Это соборное опредвление показываеть, что вселенская Церковь въ ту пору нечего не знала о непогръщимости епископа римскаго и его верховности надъ вселенскими соборами.

Вопросъ о приняти падшихъ во время Децієва гоненія въ церковное общеніе ръшенъ, прежде римскаго собора—подъ предсъдательствомъ Корнилія, кареагенскимъ соборомъ—подъ предсъдательствомъ Кипріана; а дъло раскольника Новатіана, не допускавшаго падшихъ въ церковному общенію, по силъ осужденія епискономъ римскимъ Корниліемъ и его великимъ соборомъ, разсматривалось еще восточными еписконами на соборъ въ Антіохіи. Правило о принятіи падшихъ

<sup>(1)</sup> I всел. соб. пр. 19. II всел. соб. пр. 7...

въ церковное общение сдълалось вселенскимъ только послъ утверждения его I вселенскимъ соборомъ (1). Навязывать силою другимъ церквамъ принятыя въ Римъ правила касательно церковнаго покаяния не было нинакой подытки, и еще въ IV въкъ, на Эльвирскомъ соборъ въ Испаніи, постановлены, относительно сего предмета, правила, совершенно отличныя отъ римскихъ.

Въ аріанскихъ преніяхъ, болъе полвъка занимавшихъ и возмущавшихъ церновь, и разбиравшихся болъе, чъмъ на пятидесяти соборахъ, римская канедра долгое время держала себя пассивно. Отъ долговременнаго святительства римскаго епископа Сильвестра (314-335) осталось также мало памятниковъ живой двятельности, какъ и отъ всвять его предшественииковъ, въ промежутовъ времени отъ 269 до 314 г. Только римскіе епископы Юлій и Ливерій (337—366) нриняли участів въ ходъ событій, и только увеличили опасность положенія, когда Юлій на римскомъ соборъ объявилъ православнымъ анкирскаго епископа Маркела, открыто учившаго какъ еретикъ Савеллій, и погда Ливерій свое возвращеніе изъ ссылки нушиль у императора осужденіемъ Аванасія, епискона александрійскаго и подписью аріанскаго сумвола въры. «Анасема тебъ, Ливерій»! воззвали тогда ревностные православные епископы, какъ св. Иларій, епископъ пинтавійскій. Это паденіе Ливерія, во весь періодъ среднихъ въковъ, служило доказательствомъ того, что папы могуть впадать въ сресь, такъ же жанъ и вов другіе.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) I всел. соб. прав. 1—14.

Впоследствін, особенно носле неудачнаго исхода соборовъ въ Миланъ и Сирмів, въ Римини и Селевкін, когда бл. Іеронимъ могъ написать, что весь міръ, чрезъ опредвленія этихъ соборовъ, къ изумленію, увидель, что сталь аріанскимь, -- должно было бы ожидать, что смущенные върующіе и церкви со всвхъ частей имперіи обратится нъ римской наседрь, какъ къ единственному якорю спасенія и скаль православія, и у ней будуть искать себъ совъта и помощи. Ничуть не бывало: во всъхъ резсужденіяхъ и движеніяхъ, следовавніихъ съ 359 года за соборами въ Римини и Селевкіи, ни разу не было произнесено имя папы. Лишь несколько леть спустя, заявляется о существовании епископа римскаго, когда онъ приняль дъйствія александрійскаго собора противъ енископовъ, падшихъ на соборъ во Римини (1).

Во всемъ IV, въкъ догматические вопросы ръщамись только на соборахъ. Если же когда на Занадъ и обращались за ръшениемъ къ епископу римскому, то это понималсов такъ, что требуемое ръшение послъдуетъ на созванномъ имъ соборъ. Римскій епископъ Сирицій (384—398) отназался отъ требовавшагося отъ него ръшения касательно лжеучения епископа Воноза, потому что не считалъ себя въ правъ на это, и хотълъ дождаться приговора областныхъ епископовъ, «дабы сдълать его правиломъ для своего собственнаго» (2). Напротивъ, онъ отвертъ въ самомъ Римъ возникшее ученіе Іовиніана, но опять также только посредствомъ собора.

Digitized by Google

<sup>(4)</sup> Epistolae Pontif. ed. Constant. p. 448.

<sup>(3)</sup> Epist. Pontif. ed. Constant. p. 679.

Волве участія, чэмъ въ бывшихъ до сего времени догматическихъ состязавіяхъ, досталось епископамъ римскимъ въ педагіанскихъ преніяхъ, принадлежавшихъ преимущественно Западу. Римскій папа Инновентій 1, призванный африканцами после пятильтней борьбы, утвердиль опредвленія двухь ихъ соборовъ въ Милевъ и Кареагенъ (417 г.) и книгу Педагія объявиль еретическою, такъ что бл. Августинь въ одной своей проповъди (1), сказаль: «теперь дело кончено». Въ этомъ онъ, конечно, обманулся; потому что споръ теперь только больше запутался, и оконченъ, много леть спустя, только решеніемъ III вселенскаго собора (2). Именно римскій папа Зосима сперва высказался объ ученіи Пелагія совершенно противоположнымъ образомъ, чвмъ его непосредственный предмъстникъ Инновентій 1. Онъ съ. великою похвалою одобрилъ исповъдание въры обвиниемаго предъ нимъ въ ереси Келестія, въ которомъ сей последній явно отвергаль ученіе о первородномъ гръхъ, и жестко укоралъ африканскихъ еписконовъ за то, что они могли обвинить въ ереси такого православнаго мужа, и только тогда присоединился въ ихъ ръшенію, когда они написали ему энергическое посланіе, въ которомъ намекали, что они остаются при своихъ мивніяхъ и решеніяхъ, и что онъ обманывается, и вторично на соборъ въ Кареагенъ верекли анасему на учение Пелагія и Ке-Jectia (3).

Къ римскому палъ Келестину кареагенскій соборъ

<sup>(1)</sup> Sermo 131 c. 10. Opp. ed. Antwerp. Y, 449.

<sup>(2)</sup> III всел. соб. пр. 1.

<sup>(3)</sup> Janus, Der Papet und das Conoil, S. 72-75.

419 года писаль: «ни для единыя области не оснудъваеть благодать Святаго Духа, чрезъ которую правда іерении Христовыми врится разумно и содержится твердо... Развъ есть кто либо, который бы повъриль, что Богь нашъ мощеть единому токмо нъкоему вдохнуть правоту суда, а безчисленнымъ іереямъ, сошедшимся на соборъ, откажеть въ ономъ» (1)? Это показываеть, какъ, во дни Келестина, смотръли христіане на отношенія енискона римскаго къ соборамъ.

Съ IV въва начался рядъ вселенскихъ соборовъ. Уже самое существование вселенскихъ соборовъ служить неопровержимымъ доказательствомъ того, что въ ту пору римскій папа не считался непогръпинымъ учителемъ въры. Въ самомъ дълъ, для чего было, при всякомъ появлении ересей, столько разъ возмущавшихъ Церковь, созывать столько епископовъ со всъхъ концевъ вселенной, съ такими трудами и путеществіями, съ такими опасностями и издержнами, и производить такія словопренія, если, для окончательнаго ръшенія всякаго догматическаго вопроса или спора, достаточно было только опредъленія епископа римскаго (1)? Ибо, хотя Келестинъ

<sup>(1)</sup> Кинга правиль стр. 169-175.

<sup>(2)</sup> Если бы приговоръ одного папы быль достаточень для утвержденія догнатовъ, то соборы были бы совершенно налышни, говорить Нигь Каваенла, архіванскопъ Фессалонинійскій († 1340). (De caneis dissensionum in ecclesia ap. Salmasium). Если бы однив папа быль непогращить, то из чену было тогда созивать соборы? спращиваеть Илія Манатій, еписнопъ Церницкій (род. 1669, ум. 1704) (Пітра скинійдов й тей білтарист так друже чи склас тей схіонатес, тай. 150—1752). На запада, на сей вопросъ, предлежный еще Воссюртокъ, кардиналь Орся (Orsi, De irreform. R. Pont. in def. fid contr. jud. t. III. с. 20 р. 185), а за никъ и грасъ де-Мветръ) Du раре. Paris

осудниъ ересь Несторія, Левъ-ересь Евтихія, Мартинъ и Агасовъ-ересь моносовитовъ, однакожъ были созваны также и вселенскіе соборы, на которыхъ вновь изсявдованы и осуждены эти лисученія, но эта процедура была бы совершение излишия, если-бы тогда върмин, что опредъденія папскія непогращимы. При томъ извъстно, что эти самыя опредъленія цапъ были всегда подвергаемы разсмотрению соборовъ. (1). Осуждение «трехъ главъ» (т. е. сочинений Өеодора Мопсуетского, Өеодорита Кирского и Ивы Едесского), котя было подписано римскимъ палою Вигиліемъ, однакожъ достоинство его ученія для миогихъ казалось еще сомнительнымъ, нока не было нодтверждено У вселенскимъ соборомъ. И Отцы вселенских соборовъ въ общемъ голосв соборовъ видъли ръшение окончательное, непограмимое, божествен-

<sup>1821)</sup> отвъчаютъ: "не спращивайте объ этомъ у папъ, которые никогда не воображали, что нужны вселенскіе соборы для подавленія сресей. Спросите у императоровъ, которые хотъли пеправънно соборовъ, созывали ихъ, сребовали согласія панъ и безъ пользы возбуждали весь этотъ шумъ въ Церкви". Такому отвъту мы противопоставляемъ слова У вселенскаго собора: "Отцы въ свое время держание четыра всеменсків собора,—сказано въ рименіи сего собора,—слъдовали прежнему примъру (т. с. апостоловъ) и вкупъ ръшали о ересяхъ, ибо нътъ другаго средства для познанія истины въ догматахъ въры". (Labbe, Concil. t. 12. р. 222).

<sup>(1)</sup> Достойно зам'ячанія, что такъ разсуждаєть одинь йзь датинских богословов,—Шинтть. Infatti a che giovava mai di convocare i consili ed appogiarsi alla loro autorità? Imperocche, sebbene Gelestino avesse condamuato l'errore di Nestorio, Leone quello di Entiche, Martino ed Agatone quello dei Monoteliti, furono tenuti suco dei consili ne'quali furono nuovamente esaminate quelle dottrine e nuovamente condanaate; ma questo procedere sarebbe stato al tuato superfino, sesi fosse creduto che le decisioni papali erano infallibili. Anzi è cosa nota che coteste decisioni medisime furono sempre sottoposte sil'esame delle synodi, come accadde iniatti in molti concili generali. E. G. Scieniti, Istoria critica della Chiesi greco-moderna tem. II. p. 241.

ное, а не въ голосъ епископа римскаго или римскаго собора. Объ осужденныкъ въ Римъ Донатистахъ говорилъ бл. Августинъ (¹), что послъ суда римской церкви оставалось еще созвать полный соборъ вселенской церкви.

Выше сего мы уже замычили, что вопрось о времени празднованія св. пасхи, послів опреділенія римскаго папы Виктора на римскомъ соборъ, и вопросъ о крещеніи еретиковъ, посль опредъленія римскаго напы Стессия, окончательно рашены только 1 вселенскимъ соборомъ въ Никей. На II вселенскомъ соборъ въ Константиноволъ, на ноторомъ составлене самое важное послв нивейского ввроопредвление, я изложенъ догмать о Святомъ Духв, не было на римснаго епископа, ни чего мъстобиюстителей, ни другихъ вападныхъ синскоповъ; онъ совванъ былъ, безъ. предварительного сношения съ римском наосдрою, изъ епископовъ одной только восточной имперіи. Римской нерван, также конъ и другиму церквамъ, были только сообщены потомъ его опредбленія. - Римскій пана Келестинъ осудилъ учение Несторія на римскомъ соборъ, не это осуждение не вывло силы, пока не было разсмотрено и утверждено ИП вселенскими соборомъ въ Есессъ.--При появлении ереси Квтихія, римскій спископь Левь велиній (нь 449 г.) напискав посланіе нъ ноистантинопольоному патріарку Флавівну. Это посланіе составляють первый догиалическій документь римскаго паны, нашедшій всеобщее согнасіє напъ на Западъ, такъ и на Воспонъ; однакожъ и это посланіе сперва было разсмотрвно и утверж-

<sup>(4)</sup> Epist. 43. Restabat adhue plenarium ecclesiae universae concilium.

дено IV вселенскимъ соборомъ въ Халендомъ. При чтеніи сего посланія на соборъ, епископы иллирійскіе и палестинскіе объявили, насательно его свои сомнънія, чего не осмълились бы сдълать, если бы мнъніе римскаго папы было принимаемо тогда за непогръщимое правило въры. Самъ папа Левъ велиній признаваль, что его посланіе имъетъ нужду въ предварительномъ утверждеміи епископовъ, чтобы сдълаться твердымъ правиломъ въры (1).

Не такъ счастливъ былъ впоследствии римский епископъ Вигилій въ спорв о «трехъ главахъ», т. е. о сочиненіяхъ Осодора Монсустскаго, Осодорита Кирскаго и Ивы Едесского считавшихся благопріятствовавшими ученію Несторія. Эти сочиненія Вигилій сперва объявиль православными (въ 546 г.), потемъ чрезъ годъ осудиль; делже это осуждение, по винманию нь Западнымъ епископамъ, взялъ назадъ (въ 553 г.), и чрезъ это, нопадъ въ столкновение съ У вселенскимъ соборомъ, который угрожель исключить его имя изъ помянниковъ, если онъ пребудеть въ своемъ упорстви и несогласіи съ отцами. Наконець онъ покорился приговору собора, заявивъ въ письмъ къ константинопольскому патріарху---Евтихію, что до сихъ поръ нъ сожадвию онъ быль орудіемъ сатаны, двиствующаго къ разрушенію церкви, и чрезъ это попаль въ раздоръ съ братіями, --- отцами собора, но что теперь Вогь его просвътиль. Такинь образонь, Вигилій противорічня себі три раза: сперва отлучиль отъ церкви тахъ, которые осуждали «три главы», т. в. считали неправославимми сочиненія Осодора, Осодорита и Ивы; потомъ

<sup>(1)</sup> Leonis ep. ad. episc. Galliae apud Mansi, Concil. VI, 181.

отлучиль отъ церкви тёхъ, которые считали ихъ превославными, и которые ноэтому думали такъ, какъ и онъ самъ недавно предъ симъ думалъ. Вскоръ поелъ сего отвертъ осущдение «трехъ главъ», и наконецъ колеблющатося пану побъдилъ опять императоръ и вселенскій соборъ.

Следствіемъ сего быль долговременный расноль на Западе: пелыя местныя церкви—Африка, Северная Италія и Иллирія отназались отъ общенія съ папами, подагая, что, чреть осущеніе «трехъ главъ», они пожертвовали вёрою и авторитетомъ халиндонскаго собора. Пресмникъ Вигилія, Пелагій 1, заподозрённый по этой причине въ православіи Хилдебертомъ, поролемъ Франковъ, и еписнопами Галліи, отнюдь не ссылался на то, что римсиіе еписнопы вообще не могуть погрёшать, но извинялся предъвежи,—предъ Хилдебертомъ изложиль открытое исповёданіе вёры, а предъ тосканскими епископами объявиль себя готовымъ дать отчеть всякому въ своей вёрё.

При вачаль VI вселенскаго собора, римскій папа Онорій 1, спрошенный тремя восточными патріврхами, въ своемъ посланія къ нимъ, выслазался совершенно въ пользу ереси моноослитской, признававшей одну только божескую волю въ Інсусь Христь, к чрезъ вто оказалъ новообразовавшейся ереси сильную поддержку. Хотя въ 649 году римскій папа Мартинъ, вибсть съ соборомъ изъ 105 епископовъ изъ южной и средней Италіи, отвергъ моноослитизмъ, но такъ какъ въ то время приговоръ, произнесенный, папою, вмъсть съ помъстнымъ соборомъ, не считался верховнымъ и ръшительнымъ саборомъ, то имъхраст. Чт. № 3. 1870.

ператоръ Константинъ Погонатъ увидълъ себя вынужденнымъ созвать въ Константинополь вселенскій соборъ. На семъ соборъ грамата римскаго папы Агаоона была сличена съ евангеліемъ, съ ученіемъ апостоловъ, вседенскихъ соборовъ и Отцевъ церкви и найдена совершенно согласною съ оными, и римскій папа Онорій 1, наравив съ прочими главными виновниками ереси, торжественно осужденъ, и ни единъ голосъ, не исключая даже присутствовавшихъ на соборъ папскихъ легатовъ, не возвысился въ его защиту; его сочиненія, вакъ еритическія, преданы огню. Римскіе папы подписали ему анасему (1), и сами заботились о томъ, чтобы «еретивъ» Онорій быль осуждень также и въ церквахъ западныхъ, какъ на всемъ Востокъ, и чтобы имя его было изглажено изъ латинскихъ богослужебныхъ книгъ. Этотъ фактъ, что великій и вселенскій, всею церковію потомъ безъ малъйшаго сомивнія признанный, соборь, на которомь присутствовали и папскіе легаты, догматическое різшеніе римскаго папы объявиль погращительнымъ и его самаго заклеймиль еретиномъ, разительно, яснъе солнца доказываеть, что въ то время совершенно чужда была всей церкви мысль объ особенномъ озаренін и безошибочности папъ. Защитники непогръшимости папъ, начиная съ кардиналовъ Торквемады и Веллармина, не нашли нивакого другаго средства для ея спасенія, какъ напасть на подлинность собор-

<sup>(4)</sup> Прееннять Агасена, Левъ II, въ нисьит нь императору, признать произнесенное соборомъ осущение Онорія, «ноторый не озариль римскую апостольскую церковь ученісиъ апостольскаго предавін, но пытался низвратить непорочную въру сквернымъ предательствомъ». Маплі, Concil. XI, р. 831.

ных актовъ и обвинить Грековъ въ громадной поддълкъ. Этой яжи упорно держались богословы ісзуитскаго ордена еще до половины прошедшаго стольтія. А съ тъхъ норъ, какъ нужно было ее оставить, обратились нъ извращенію и перетолкованію словъ папы Онорія, чтобы выжать изъ нихъ сколько нибудь православный смыслъ. Но какъ бы удачно или неудачно это ни было, все-таки остается ненарушимымъ оактъ, что во время Онорія какъ вселенскій соборъ, такъ и сами напы были убъждены въ погрѣшимости папы.

Въ VIII въкъ, для возстановленія иконопочитанія, еперва держаны были три собора въ Римъ, и потомъ уже VII вселенскій соборъ въ Никеъ. На этомъ соборъ граматы римскаго папы Адріана 1 одобрилъ и и утвердилъ констанчинопольскій патріархъ Тарасій и соборъ, какъ согласныя съ писаніемъ и преданіемъ Отцевъ (1), и папа Адріанъ 1, при всемъ своемъ стараніи, не могъ достигнуть того, чтобы опредъленія этого собора объ иконопочитаніи, на которыя и онъ самъ изъявилъ согласіе, были приняты Карломъ Великимъ и епископами оранкскаго королевства.

Знаменателенъ также для тогдашняго отношенія западныхъ епископовъ къ папскому авторитету былъ споръ относительно ученія о предопредъленіи, возбужденный саксонскимъ монахомъ Годешалкомъ, и веденный десять лютъ на соборахъ и въ многочисленныхъ сочиненіяхъ. Знаменитейшіе латинскіе прелаты того времени, Гинимаръ, Рабанъ, Амоло, Пруденцій, Венило и другіе препирались другъ съ другомъ, одинъ соборъ спорилъ съ другимъ, и никакъ не мог-

<sup>(4)</sup> Labbe, Concil. t. 18. p. 305 sq.

ди согласиться между собою. И однакожъ никому не пришло на умъ обратиться къ суду папскому за ръшеніемъ спорнаго ученія (1).

Всв эти, нами изложенные, историческіе факты показывають, что до IX въка теорія о непогръшимости римскаго папы была неизвъстна ни на Востокъ, ни на Западъ. Да иначе и быть не могло, потому что для сего ученія тогда еще не доставало подготовленной почвы. Римскіе епископы, въ первыхъ восьми вънахъ христіанства, пользовались только преимуществами чести, были тольно первыми енискрпами христівискими, какъ епископы столицы римской имперіи, но первыми между равными имъ епископами второй столицы и другихъ главныхъ городовъ въ имперіи. Нужно было сперва преимущество чести обратить въ преимущество власти, первенство - въ главенство, и это главенство произвести не отъ Отцевъ, какъ опредълна IV вселенскій соборъ въ Халкидонъ (2), а отъ Христа, чрезъ ап. Петра, и потомъ уже изъ этого ученія о главенствів папы во вселенской церкви вывести, какъ необходимое сабдствіе, ученіе о непограшимости его въ ученіи вары и правственности христіанской. И замъчательно, что какъ ученіе о главенствъ папы впервые заявлено западною церковію на четвертомъ латеранскомъ соборъ въ 1215 году, такъ и ученіе о непогращимости папы впервые внесено въ латинскую схоластическую догматику Оомою Аквинатомъ въ 1274 году, т. е. въ одномъ и томъ же XIII столътіи, котя первыя осно-

<sup>(1)</sup> Janus, Der Papet und das Concil. Seite 73-81.

<sup>(2)</sup> ІУ всел. соб. пр. 28.

ванія для зданія панской меногрышимости были положены еще въ IX выв дже-исидоровыми декреталіями (т. е. минмыми каноническими постановленіями, приписываемыми еписнопамъ рамскимъ первыхъ выковъ христіанства), а окончательное развитіе теорія папской непогрышимости получила въ XVI выкъ. Впрочемъ,

#### III.

Учене о непограмимости папы не везда въ ванадной церкви было признано; оно было оспориваемо—многими латинскими богословами, накоторыми римскими изпами и западвыми соборами въ теоріи и не оправдано римскими сикскопими на дала.

Такъ самые ревностные защитники папскаго абсолютизма Августинъ Тріумоъ (Augustinus Triumphus) и Альваръ Пелагій (Alvarus Pelagius) полагали, что папы могутъ ошибаться и что нельзя вполнъ поручиться за върность ихъ ръшеній (¹) Кардиналъ Цабарелла (²) и кардиналъ Торквемада (³) допускали, что папа можетъ впасть въ ересь и преподанать ложное ученіе. По мнънію кардинала Фурнье (Fournier), ръшенія папскія отнюдь не неприкосновенны, но могутъ быть отмънены другимъ папою (⁴). Далеки были отъ мысли о непогръшимости папской кардиналы Карафа, Поле, Садолетъ, Контарини и другіе, представившіе записку о жалкомъ состояніи церкви въ Римъ и Италіи (5). Въ Испаніи Альфонсъ Мадригалъ

<sup>(&#</sup>x27;) Janus, Der Papst und das Concil. S. 294.

<sup>(2)</sup> Tract. de schismate pontif. ap. Schard p. 691-703.

<sup>(8)</sup> Janus, Der Papst und das Concil. S. 395.

<sup>(4) -</sup> Bimeriei Director, Inquis. p. 295.

<sup>(5)</sup> Ianus, Der Papst und das Concil. S. 400.

утверждаль подчиненность папы собору въ дълахъ въры (1). Въ Германіи датинскіе богословы Кохлей (Cochlaus), Витцель (Witzel) и др. стояди на сторонъ соборовъ. Епископъ вънскій Навзеа (Nausea) говориль: было бы весьма опасно поставлять въру въ зависимость отъ приговора одного человъна (2). Во Франціи Воссювть училь, что папа можеть сділаться упорнымъ еретикомъ и можетъ дать ложное решеніе въ вопросахъ въры (3). Послъднее утверждалъ и Фенелонъ (4). Гоффемонъ (Hoffreumont) написаль цъдое сочинение о погръщимости папъ въ догматическихъ опредъленіяхъ (5). Кардиналъ Ла-Люцернъ отличаетъ непогръшимость вселенскихъ соборовъ неоспудъваемости папы и допускаеть, что папа можеть впасть въ заблуждение въ дълахъ въры, хотя только на короткое время (6). Папа Иннокентій ІУ допускаль, что папа можеть заблудиться въ въръ и что не должно повиноваться повельнію папы, заключающему въ себъ что либо еретическое (7). Папа Венедиктъ XII доказывалъ примъромъ папы Стефана I, что ръшенія папъ въ дълахъ въры и правственности могутъ быть измёняемы или даже отмёняемы соборомъ (8). Змаменитый профессоръ богословія Адріанъ фонъ-Утректъ, впосивдствіи папа Адріанъ VI,

<sup>(1)</sup> Idem ibidem S. 403.

<sup>(2)</sup> Rerum Conciliar. V, 3.

<sup>(3)</sup> Méditations sur l'Evangile 72 jour.

<sup>(4)</sup> De summi poutif. anctorit. c. 1, 8, 9.

<sup>(</sup>a) La faillibilité des papes dans les décisions dogmatiques demontrée par toute la tradition.

<sup>(6)</sup> La Luzerne, Oeuvres, II, 17-19. Paris 1855.

<sup>(7)</sup> Comment. in Dec. 5, 39.

<sup>(\*)</sup> E. G. Schmitt, Istoria critica della chiesa greco-moderna, tom-II. p. 241.

положительно утверждаль, что папа въ вопросакъ о въръ и о дъйствительности тамиствъ можетъ давать ръшенія ошибочныя, еретическія, и что многіе пашы были еретики (1). Отвергалъ догматическую безощибочность папъ (въ XIV вънъ) и парижскій богословскій факультеть. Въ ХУ въкъ Константскій соборь опредълнать, что въ дълахъ въры всякій, даже папа, подлежить вселенскому собору; следовательно непогръшимъ не папа, а соборъ, представляющій церковь. На основаніи сего опредъленія и базельскій соборъ поставиль власть собора выше папской и выеказаль, какь вещь общепризнанную, что папа, подобно всемъ прочимъ, подверженъ заблужденію въ демахъ вёры. На одорентинскомъ соборё римскіе богословы о непограшимости папы и не упоминали: они знали, что не было никакой надежды подвигнуть грековъ въ признанію такого притяванія.

Сами палы подрывали свой догматическій авторитетъ своими погрышностями и противорычіями общепринятому въ церкви ученію или опредыленіямъ другихъ папъ. Такъ римскій епископъ Ливерій, накъ мы выше сказали, впаль въ аріанство, а римскій епископъ Онорій I осужденъ за моновелитскую ересь. Римскіе папы Иннокентій I и Геласій I объявили причащеніе малыхъ дітей столь необходимымъ, что умершихъ до причастія обрекали въ адъ (2). Папа Стеванъ II позволялъ расторгать бракъ съ рабою, тогда какъ другіе папы бракъ между свободными и несвободными людьми объявляли не расторжимымъ (3).

<sup>(1)</sup> Comment. in IV Sentent, quaest. de confirm.

<sup>(2)</sup> Augustini opp. II, 640. Labbs, Concil. Coll. IV, 1178.

<sup>(8)</sup> Labbs, Concil. Coll, YI. 1650.

Тотъ же папа опредълнят, что крещение виномъ, въ случал нужды, дъйствительно (1). Папы Константинь II, Стефань VII, Сергій III, Левь IX, Григорій VII, Урбанъ II многія рукоположенія епископовъ и пресвитеровъ объявляли недействительными, и заставляли ихъ принимать втеричное рукоположение, вопреки постоянному ученію церкви, что действительность тажиствъ не зависить отъ достоинства совершающаго оныя, и что никто не рукополагается въ тотъ же санъ вторично (2). Пана Николай 1 увъряль болгарь, что прещение въ одно имя Христово вполив достаточно, тогда наиз пана Педагій I, согласно со всею восточною и западною церковію, находиль безусловно необходимымь при крещеніи призываніе Св Троицы (3). Напа Николай II, на римскомъ соборъ въ 1059 году, постановиль, что въ евхаристін тело Христово чувственнымъ образомъ (sensualiter) пріемлется руками, преломляется и раздробдяется зубами (4). Папа Урбанъ II училъ, что руконоложение не дъйствительно, если совершено епископомъ свитокупцемъ (5). Напа Келестинъ III пытался ослабить брачный союзь, заявивь, что бракь расторгается, осли одинъ изъ супруговъ сделается еретикомъ. Папа Иннокентій III отвергь это рашеніе, а напа Адріанъ VI назваль Келестина за это еретикомъ (6). Пада Инновентій III. заявиль, что пятая нига Мочсеева, называемая второзаконісиъ, имъстъ

<sup>(1)</sup> Labbe, Concil. Coll. VI, 1652.

<sup>1 (4)</sup> Janus, Der Papst und das Concil. S. 54-56:

<sup>(8)</sup> Idem ibidem S. 57.

<sup>(4)</sup> Idem ibidem S. 58.

<sup>(5)</sup> Janus, Ber Papet und des Coneil. S. 299.

<sup>(6)</sup> Alfons de Castro, Adversus hastres. I, 16. Paris 1565.

сниу и для христіанской перкви, потому что эта перковь есть вторая (1). Папы Николей III и Клименть У постановили различіе между правомъ собственности и вравомъ пользованія вещно, а папа Іоаннъ XXII отвергъ это равличіе, равно намъ и учеміе своего предшественника, какъ еретическое (3). Папа Іоаннъ XXII проповъдываль въ Авиньонъ, что овитые на небъ до всеобщаго воспресенія лишены лицегранія Вожія. Паримскій богословскій озкультеть объявиль это ученіе еретическимъ (3). Въ этомъ пагубномъ заблуждения обвиняль папу Іоанна XXII и папа Адріань VI (4). Папа Сиксть V издаль библію, въ ноторой оказалось до 2000 ошибокъ, такъ что пришлось потомъ отобрать эксемпляры этой библін и отпечатать вновь исправленную, а вину въ ощибкахъ сложить на наборщиковъ и другихъ лиць (5).

# ťΥ.

Учене о помограмимости римскаго нацы въ учени о въръ и правственности христіанской не состоятельно по неопределенности и миногоразлично отличительныхъ признаковъ или условій немограмищести нацежаге определенія.

Находя, что и вкоторыя папскія рішенія противорівчать общепринятому въ церкви ученію или опредівленіямъ другихъ папъ, римскіе богословы, чтобы оправдать и защитить папскую непогрішимость, вынуждены были придумать разные отличительные при-

<sup>(1)</sup> Decretal: "Per Venerabilem qui filli sint legitimi", c. 13, 4, 17.

<sup>(\*)</sup> Jenus, Der Papet und das Coneil. S. 60-62.

<sup>(3)</sup> Janus, Der Papet und des Concil. S, 296.

<sup>(4)</sup> Pichler, Gesch. d. kirchl. Trenn. II, 681.

<sup>(5)</sup> Janus, Der Papst und das Concil. S. 68.

знани, по которымъ должно быть узнано непогрёшимое опредълсніе паны, или постановить условія, безъ исполненія которыхъ нельзя смотрёть на папскій приговоръ, какъ на безопибочный. По этому съ XVI въка начали отличать папскія рёшенія от качедры (ex cathedra); явилось положеніе: «папа непогращим», если учить отъ наоедры»; «папа, говорящій отъ каеедры, есть правило въры, которое не можетъ погрвшить, если представляеть что нибудь для въры всей церкви» (1). Это условіе не имветь другаго смысла, кромъ того, что мевнія, высказанныя папою въ разговоръ, не должно принимать за опредъленія въры, и это разділеніе догматических опреділеній папы на два класса-на каоедратическія и частныя придумано очевидно потому, что имъются въ виду такія папскія решенія, которыя желательно было бы изъять изъ преимущества непогръщимости. дить на то, еслибы врачь сказаль свое мнвніе о бользни и прописаль противь нея лекарство, а потомъ, въ случав ошибки относительно бользни или леченія, сказаль бы: я такъ опредълиль бользнь или такое прописаль лекарство, какъ простой человъкъ, а не какъ врачъ. Такъ поступають и латинскіе богословы. Кардиналъ Орси, напримъръ, утверждаетъ, что папа Онорій 1 тв догиатическія сочиненія, въ которыхъ онъ отвъчалъ на запросъ восточныхъ патріарховъ, и которыя VI вселенскій соборъ осудиль, какъ еретическія, написаль только, какъ частный учитель (doctor privatus), или напримъръ, Гоно (Gonet) заявляетъ, что ръшение папы Николая 1, данное болгарской

<sup>(&#</sup>x27;) Suares, De fide, Disp. 5. Seit. 8. n. 4.

церкви о дъйствительности крещенія, совершеннаго въ одно имя Іисуса, есть такое решеніе, которое онъ сделаль только какъ частное лице (1). А какое опредъленіе папы надобно считать ръщеніемъ отъ каоедры, объ этомъ латинскіе богословы чрезвычайно. разногласять. Филиппсь полагаеть, что приговорь отъ канедры бываетъ уже тогда, когда папа, на соборъ или вив собора, устно или письменно, всъмъ върующимъ, вмъсто Христа, во имя апостоловъ Петра и Павла, или ссылаясь на авторитеть святой канедры, или въ другихъ подобныхъ выраженіяхъ, подъ угрозою анасемы или и безъ этой угрозы, заявляеть о какомъ либо пунктъ въры или о вопросъ касательно нравственности (2). Дёллингеръ подъ непогръщимымъ догматическимъ заявленіемъ напы отъ каоедры разумветь такое, которое папа даеть не отъ своего имени и не для себя, но во имя церкви, съ върнымъ сознаніемъ господствующаго въ ней ученія, сявдовательно послъ предшествовавшаго опроса или соборнаго разсужденія (3). Напротивъ, кардиналъ Ла-Люцернъ говоритъ: «различіе между папою непогръщимымъ, когда онъ учитъ отъ канедры, и погръщающимъ, когда онъ иначе говоритъ-главное основание системы непогръшимости-совершенно неосновательно, не имъетъ никакого основанія въ свящ. Писаніи, было неизвъстно всей древности, ни малъйшихъ слъдовъ его, прежде притязаній папъ на непогращимость, не открыто ни въ законахъ церкви, ни въ сочиненіяхъ ученыхъ. Оно не заключаетъ въ себъ никакого свът-

<sup>(1)</sup> Curs. theolog. Disp. 1. Nr. 105.

<sup>(2)</sup> Philipps, Artikel "Papst" im Freiburger K. L. VIII, 99.

<sup>(2)</sup> Döllinger, Die Papet fabe in des Mittelalters. S. 150. München 1863.

лаго понятія и никогда не было ясно изложено. Ультрамонтанскіе богословы не согласны между собою въ этомъ и раздвляются на разныя мивнія. Словомъ: это различіе представляєть смутно то, что всёмъ вёрующимъ должно быть извёстно самымъ яснымъ и опредёленнымъ образомъ» (¹). При такомъ разнообразіи мивній, выраженіе: promenie oms канедры принадлежить къ совершенно темнымъ и необъяснимымъ предметамъ латинской догматики.

Если папа долженъ быть непогращимъ, говорятъ многіе римскіе богословы, то онъ долженъ понимать то, о чемъ долженъ судить безошибочно. Поэтому, условіемъ его непогрышимости должно быть постановлено то, чтобы онъ прежде тщательно развъдаль и изучиль дёло, и посовётовался о немъ съ епископами и богословами. Съ такою непогръшимостію, возражають другіе, особенно іезунты, была бы плохая служба для церкви. Многіе папы достигають высшаго сана, какъ юристы, какъ административные сановники, или какъ сыновья именитыхъ фамилій, и въ столь преклонныхъ летахъ не могутъ, хотя бы и захотъли, изучить богословскихъ наукъ, даже не умъють, по большей части, взяться за это. Духовный даръ непогръшимости долженъ имъть свойство мгновенно просвъщать и предохранять отъ всякаго блужденія даже невъжественнаго папу. Если папа изъясняетъ ученіе, рышаеть догматическіе или правственные вопросы, то его приговоръ не прикосновененъ, долго ли онъ объ этомъ размышляль, или же внезапно его изрекъ, многихъ ди онъ объ этомъ спро-

<sup>(&#</sup>x27;) La Luserne, Ocuvres II, p. 43.VI, p. 88. Paris 1855.

силь, или немногихь, или даже никого. Только во внутренней храминъ его духа находится съдалище его непограшимости. Къ чему спращивать, другихъ, подверженныхъ заблужденію, когда самъ ему не цодверженъ? Къ чему привлевать еще жалкіе огоньки лампадокъ, когда самъ вполнъ обладаетъ свътомъ, исходящимъ изъ духовнаго солнца (1)? Кардиналъ Ла-Люцернъ замъчаетъ: «мы спращиваемъ ультрамонтановъ: совътники, которыми папа имъетъ пользоваться для ръшеній отъ канедры, должны ли быть опредъленные сановники или же ему предоставлена свобода въ выборъ этихъ совътниковъ? Въ первомъ сдучаъ ультрамонтаны должны намъ сказать: что это за лица, которыя сообщають пап' пренмущество непограмимости? Пусть они намъ объяснять, какими свойствами они должны обладать: пусть приведуть намъ законы, которые дають имъ это полномочіе; пусть назовуть намъ ученыхъ, которые сообщаютъ имъ окое. Во второмъ случав, мы предлагаемъ имъ следующую дилемму: погращимъ ли или непогращимъ папа въ выборъ своихъ совътниковъ? Если скажутъ, что погръшимъ, то должны допусть, что его ошибка въ выборъ предохранить его отъ ошибки въ ръщеніяхъ (!), и что танимъ образомъ его дълаютъ непогръщимымъ невъжи, заблуждающіе, злые. Если же они признають его непогращимымь въ выбора соватниковъ, то въ такомъ случав они приписывають ему непогращимость независимо отъ всякаго совъщанія, и это для того, чтобы онъ доставиль себъ непогрышимость, зависящую отъ его советниковъ»! (2).

<sup>(1)</sup> Janus, Der Papst und das Concil. S. 429-430.

<sup>(2)</sup> La Luzerne, Oeuvres, II, p. 43. YI, p. 86.

Самымъ сильнымъ образомъ ограничилъ папское преимущество догматической непограшимости кардиналь Велларминъ. По его мивнію, папа непогрышимъ только въ томъ случав, когда онъ издаетъ декретъ, обращенный ко всей католической церкви, когда онъ возвъщаетъ правственный законъ всей церкви (1). Это мижніе кажется разсчитываеть болье на будущее, чъмъ на прошедшее, такъ какъ изъ перваго тысящельтія церкви не извъстно ни одного папскаго декрета, обращеннаго ко всей церкви, и даже съ XII и XIII въка папы ръшали догиатические вопросы обыиновенно на соборахъ. Впервые обращена была ко всей (западной) церкви булла папы Вонифатія VIII «Unam Sanctam» въ 1303 году. Почему папа долженъ быть погращимъ, если обращается только къ части церкви, и непогрёшимъ, когда обращается къ цълой перкви-этого Белларминъ не объяснилъ.

Другіе ісзуитскіе богословы (\*) полагали, что папскій декреть надобно считать канедратическимы и безошибочнымы только вы томы случай, если соблюдены извістныя формальности, если этоты декреты быль прибить на нісколько времени кы дверямы церкви св. Петра вы Римій и вы Кампофьоре (Campofiore). Иные (\*) утверждали, что папа только тогда непогрішнию, когда проклинаеть всякаго иначе учащаго. Ісзуиты Franz Torrensis и Вадот думали, что нельзя разсчитывать на непогрішниюсть папскаго декрета безь собора, составленнаго, по крайней мірів, изъ жи-

<sup>(1)</sup> De Rom. Pontifice. 4, 3 et 5.

<sup>(1)</sup> Какъ напр. Таннеръ и Комптонъ.

<sup>(\*)</sup> Duvalii, De suprema R. P. in ecclesiam potestate, quaest. 5. Paris 1614. Cellot, De hierarchia, 4, 10. Rothomagi 1641.

вущих въ Римъ пардиналовъ, прелатовъ и богослововъ. Driedo, Lupus, Hosius также желали бы соединить непограшимость напскаго декрета съ предварительнымъ совъщаніемъ, по врайней мъръ, Собора. Архіеписнопъ олорентинскій Антонинъ полагаль, что папа гарантированъ противъ заблужденія, когда соединень съ церковио и посовътовался съ нею, съ соборомъ. Вийсти съ этимъ возникъ теперы новый споръ: потребно ли для ръшенія отъ наведры согласів собора, или же для сего достаточно, чтобы напа выслушаль собраніе, и потокъ рішняв, какъ ему угодно? Поставлять условіемь согласіе собора значить въ сущности фактически уничтожать непогрышимость папы. Къ чему собранів еписконовъ, говорили другіе; для сего есть нардиналы (1), которые, принадлема въ ремской куріи, имбють болье въса, чемь толпа епископовъ. Но тутъ представляется новое недоуменіе; необходимо жа для каседратическаго свойства напскаго приговора, чтобы напа сперва посовътованся и выслушань всю концегію кардиналовъ? Или me goctatouno gas cero (2), ecan mana enpocate toabro двухъ-трехъ кардиналовъ и оставитъ безъ винианія прочихъ, у которыкъ предполагаетъ другое возэрвніе? Этоть вопросъ сдълался жгучинь съ 1713 года, когда пала Клименть XI вздаль свою знаменитую буллу «Unigenitus», и для составленія ея привлекь только ивскольких единомысленимхъ съ нимъ кардиналовъ. Іезунты получили чрезъ это новый свэть насательно

<sup>(4)</sup> По межнію Серри, для непограмниюсти напскаго приговора требуется, чтобы напа переговорить сперва съ римскою церковію, особенно съ кардиналами. Serry, Infallibilitatis pontificiae explicatio р. 12, 38 §§. Paris 1735.

<sup>(\*)</sup> Ears \*\*\* Gravina \* Cherubini.

трудного попроса объ отличительных в признавахъ жаеедратическаго вёроопредаленія. Оми камется увидъли, что лучше совершенно устранить условія предварительнаго совъщанія и вопроменія, и одного напу сдвижть безусловнымъ фрганомъ божественняго Духа, но для этого поставить два другія органиченія, именно выдуманное Белдарминомъ, чтобы папекій депреть быль обращень ко всей церкви, и измышленное Селдотомъ, чтобы пепа проканездъ въ немъ всехъ вноиыслящихь. По этому изложенному істунтомъ Перрономъ (1) и принятому всемь ісзуитсянть орденномъ ученію, папа подвержень заблужденію, если преподаеть ученіе, напримъръ, только французской или нъмецкой церкви, и также весьма сомнительна его непогращимость, когда онь въ своемъ опредъления, накъ нибудь преминувъ возгласять анавему иномыслящимъ (2).

Итакъ, сообразивъ все вишесказанное, мы приходимъ къ заключенію, что теорія папской непогрышимости, не имън твердаго основанія въ свящ писаніи,
не засвидьтельствована и свящ преданіємъ первенствующей церкви, что эта теорія была совершенно
неизвъстна въ христіанскомъ міръ до ІХ въка и
опровергается фактами изъ церковной исторім этого
періода. Первыя основавія для этой теоріи положены
иженсидоровыми декреталіями въ ІХ въкъ; въ первый
разъ она внесена въ латинскую догматику въ ХІІІ
въкъ, а окончательное развитіе получила въ ХУІ
въкъ, но и прежде и послъ сего была оспориваема

<sup>(&#</sup>x27;) Praelectiones theologicae VIII, 497. Lov. 1843.

<sup>(2)</sup> Janus, Der Papet und das Conail. 8. 396, 426-433.

многими латинскими богословами, нъкоторыми римскими папами и западными соборами на словахъ и не оправдана римскими епископами на дълъ, и наконецъ несостоятельна по неопредъленности и многоразличію отличительныхъ признаковъ или условій непогръщимости папскаго опредъленія. Поэтому наша православная церковь (1) отъ обращающагося изъ латинства въ православіе справедливо требуетъ, чтобы онъ отракся сомз исправого инжиза мъжь, иже римскаго папу мнята быти высша вселенскиха соборова, и непогръщительна ва въръ, не внимающе, яко нъкіи отв тапа еретицы быта и соборами осуждени».

Прот. Тарасій Серединскій.

<sup>(&#</sup>x27;) Чинъ присоединенія христіанскихъ иновърцевъ стр. 6. Сиб. 1858. Колстантинопольскій соборъ 1722 года, въ инсят произкъ латинскихъ заблужденій, осудиль и мизніе о непогращимости римскаго епископа въ дълахъ въры. Pichler, Geschichte der kirchl. Trennung zwischen dem Orient und Occident. 1. Band. Seite 486.

Христ. Чт. № .3 1870.

# ЗАМЪТКА

#### O EPADOCIABROM'S BOTOGRODCKOM'S OAKVASTETS BY BERETS.

Въ Австрійской «Военной Граница», въ небольшомъ мъстечкъ Карловиъ, мъстопребывания митрополита Австрійско-венгерскихъ Сербовъ, съ давняго времени (съ начала XVIII стол.) находится «богословское заведеніе», доставлявшее православной церкви въ Венгроавстріи значительную часть священнослужителей. Въ этомъ заведении преподавались и преподаются свёдёнія собственно богословскія, или точнёе, церковныя. Курсъ въ немъ трехавтній. Для подготовки въ светскихъ наукахъ, въ томъ же местечке существовала и существуетъ гимназія. Уровень образованія въ этомъ богословскомъ заведенім, вообще говоря, не высокъ. Воспитанникъ Кіевской духовной академін, архимандритъ Іоаннъ Раичъ (см. Хр. Чт. 1869 г. мъс. Май), мужъ высокаго благочестія и необыкновеннаго трудолюбія, составиль въ концѣ прошедшаго стольтія, на славянскомъ языкь, записки по главнымъ частямъ богословія: по этимъ главнымъ образомъ запискамъ учатъ и учатся до пастоящаго времени. --Съ теченіемъ времени заводились, закрывались и снова открыванись православныя «богословскія заваденія» я въ другихъ містахъ Венгрін и Австрін, какъто: "въ Арадъ, въ Вершцъ, Черновцъ, въ Заръ, въ Германитать. Причиною появленія этикь церковныхъ заведеній :быда главнымь образомь племенная, или же государственно-административная отдёльность тэхъ областей, въ которыхъ они вводились. Такъ, въ Арадъ и Верица въ Венгріи содержались училища для Румуновъ; Германитатъ въ Трансильвании и Черновецъ въ Буковина, иманощие богословския заведения тоже для Румуновъ, и Зара въ Далмаціи-для Сербовъ, въ государственно - административномъ отношение отдълены отъ Карловиа; въ следствіе чего произошла ж церковно-административная отдельность. Некоторыя изъ атихъ новъщихъ богословскихъ заведеній, въ отношенія пруга и степени образованія, уже значительно опередили древижиную Карловскую школу: таново заведение въ Черновив, гдв преподаются всв богословскій науки (на измецномъ наыкв).--

Причиною неподвижнаго состоянія богословскаго ученія въ главнайшемъ и давнайшемъ оредоточіи прагвославно-перковнаго управленія, въ Карловца, были разныя обстоятельства, такъ, напр., невысокій урозвень общаго образованія въ цалой страна и т. п. Винять въ этомъ и правителей перковныхъ, митровочита и епископовъ; но существенная, корениая вина заключалась не въ нихъ. Съ давнихъ временъ государственной власти бывшей священной Римскогерманской имперіи не угодно было, чтобы православная перковь въ ея предалахъ пользовалась выгодами богословскаго образованія; она цитала несомивниую надежду, что жало по малу, раньше или нозме, здащенее православіе потеряется въ римскомъ католициз-

мь; а непросвыщемному, казалось ей, легче четеряться, нежели просвыщенному. Въ такъ маниваемомъ «Деплараторіум Вилирском», изданном Маріею Терегіею въ 1770 году, и до 1848 года служившемъ суноственнымъ номованономъ православной церкви въ Австріи, въ § 33 говорится: «отъ водруженія илирических в насоль за ныше воздержатися надлежить, ибо оундусь въ таковому водружению недостаточенъ есть, собиранія обаче на сей конець наредити, многихь ради вашныхъ примъчаній допуститися не можетъ». Эти «примъчанія», или причины, по которымъ оказывалось невозможнымъ на собирать дельги на учрежденіе богословскихъ заведеній, ни отділять для этой цви изъ тань называемаго «религіознаго», то есть церковнаго, фонда, сдълавшагося уже не недостаточнымъ, существовали у ввстрійскихъ властей до последнихъ временъ. Еще недавно, за несколько леть предъ симъ, православные Австрійскіе ісрархи, вполив чувствующіе бъдственное положеніе своихъ паствъ, и такъ же корошо понимающіе причины этого положевія, какъ и тв. которые ихъ обвиняють, съ самою глубокою горестью высказывали пишущему эти строка, что «паствы ихъ снаьно страдають отъ недостаточнаго богословского образованія своихъ ближайшихъ пастырей и священнослужителей, но имъ не дозволено заводить, или улучшеть богословскія училища».

Но вотъ ровно спустя сто лътъ нослъ изданія «Иллирскаго Деклаторіума», запрещающаго вводить «илирическія шиолы» или собирать деньги на нихъ, у самой государственной власти совершенно изиънается взглядъ на вто дъло. Венгерскій министръ просвъщенія изготовиль и объявиль проекть закона,

которымъ предлагаетъ законодательному осиму, вмвето одного богослововаго факультета при Пештскомъ университеть, именно римско-католическаго, учредить три тавихъ факультета: ватолическій, протестантскій и греко-восточный, т. е. православный. Откуда такое висзапное внимание къ православию? Въ своемъ разъясненім причинъ предлагаемаго закона, министръ просто указываеть лишь на равноправность всёхь вёроисповаданій въ государства, признанную самимъ государствомъ, и свою ревность о соблюдемии равноправія простираеть въ этомъ случав до того, что въ своемъ проэктъ закона предлагаетъ: или ввести три богословскихъ фанультета или исключить изъ университета и существующій католическій факультеть. Но при такомъ горячемъ попеченіи о равноправін, почему бы ужъ не учредить факультетъ еврейскій, унитарскій и т. п., танъ какъ въ странъ не малое число и евреевъ и унитаріевъ? Натъ, кажется, главная забота здъсь не о равноправіи, а о чемъ-то другомъ. Для венгерскихъ правителей, имъющихъ въ своемъ въдъніи православныя народности, похотливо простирающихъ взоры на тъ же народности и въ разваливающейся Турціи, крайне непріятно, что изъ Боснів, Герцеговины, Сербін, Болгарін, Румынін, да даже изъ Венгрів и Далмаціи, молодые люди отправляются за богосковскимъ обравованіемъ въ Россію, и возвращаются оттуда большею частью съ русскимъ взглядомъ на предметы, съ знаніемъ русскаго явыка, привизанностію къ своей народности, церкви и т. п. Не лучше ли же быть такому средоточію для православныхъ народностей юго-востока въ центръ будушихъ просвътнтелей юго-востока, въ Пештъ?

Не извыстно еще, приметь им это предложение иммистра Венгерскій законодательный сеймъ. Съ одной стороны можно предполагать, что онъ, водимый дукомъ времени, духомъ неблаговоленія ко всему религіозному, будеть подавать голоса за исключеніе изъ университета даже католическаго сакультета. Но съ другой стороны, у большинства венгерскаго сейма чутье государственное, политическое—самое тонкое и самое сильное; уловка же Венгерскаго министра просвъщенія и церковныхъ дъль—чисто государственная, политическая.

Впрочемъ, и въ случав принятія сеймомъ шинистерскаго предложенія, православныя народности въ Венгріи, Сербская и Румунская, на основаніи, закономъ признанной, церковной автономіи, иміютъ право законнаго несотласія на постановленіе самаго сейма въ церковно-религіозномъ ділів; интересъ же этихъ народностей, и церковный и народный, требуетъ противопоставить политикъ нолитику и стремиться образовать центры высшаго, даже богословскаго, образованія среди євоего народа, котя бы и вні Венгріи, если ужъ не искать этого образованія въ порицаемой Россіи.

Понятно, что изъ такого рода положения дълъ и провитовъ вытекаютъ и для православной Россіи своего рода обязанности: поборать объ истичномъ церковномъ просвъщении и о благъ народностей единыя съ нами въры.

B. Bostroomis.

Буда. 24 февраля 1870 г.

# статистика чадородія

## по метрическимъ книгамъ

### для руководства скльскимъ священникамъ (1).

Статистика наблюдаеть, совершается ли чадородіе по приходамъ въ предълахъ закона, отъ Промысла даннаго; и при каждомъ его уклоненіи отъ такого закона, изыскиваеть средства къ обращенію его въ законные предълы.

Статистина чадородія объемлеть слідующіє предметы: 1) Исторію чадородія; 2) препятствія чадородія оть причинь влиматическихь, нравственныхь и хозяйственныхь; 3) бідствія чадородія, какъ результать препятствій; 4) катастрофы чадородія, возможныя во всякой містности, или во всякомь приході, потому что оні дійствительно были вь нікоторыхь приходахь; 5) жертвы чадородія, или смертность ро-

<sup>(1)</sup> По исчисленіямъ г. Анадемина Вуняковскаго, ист 1000 носорессивных дамей мужескаго пола ст Россів, только 593 достикаются пятильтивно сограста: всё прочія гибнуть... По несомивничным опытамя смертность датей быстро уменьшается съ наимненіемъ условій жизни родителей и датей. Нужно-ли говорить, канъ иного могутъ сдальть приходскіе пастыри для спасенія сотенъ тысячъ человаческихъ существованій, для уменьшенія ужасающей смертности датей въ Россія. Ред.

дильниць, по разнымь приходамь; 6) проценть приращенія містнаго народонаселенія оть чадородія или проценть его убыли оть смертности какь за одинь истекшій годь, такь и за двадцатиліте; 7) направленіе чадородія по временамь и містностей и по разности годовь, болье или менье благопрідіныхь для жизни; 9) формулы кь вычисленію количества дітей, долженствующихь родиться оть ста супружествь, за весь чадородный ихь вікь, при разномь его продолженіи; 10) статистическія заключенія къ погащенію бідствій чадородія, для благоденствія супружествь.

Исторія чадородія описываеть: а) общій или средній въкъ чадородія, свойственный человъческому роду всъхъ странъ и всъхъ временъ міра; b) частный въкъ чадородія, свойственный той либо другой странъ и мъстности, либо тому или другому приходу, тому либо другому племени, къ сравневію одного въка съ другими; с) виды чадородія; d) полы мужской и женскій въ чадородіи.

Въкт чадородія. Общій и средній въкъ чадородія въ лиць мужа и жены для всьхъ стравъ и времень одинаковъ, хотя для наждаго пола различенъ. Въ лиць жены онъ начинается въ 16 льтъ и продолжается около 33 или до 50-льтняго ея возраста, въ лиць мужа онъ начинается въ 18 и продолжается до 60 льтъ; хотя, въ видъ исключенія, встръчаются личности обоихъ половъ, у коихъ онъ и начинается и оканчивается и раньше, и позже такихъ предъловъ. Если бы какъ можно менье молодыхъ людей. обоихъ половъ чуждались супружествъ, и если бы чадородная жизнь супружествъ начиналась и оканчивалась въ за-

конныхъ предълахъ, въ такомъ случав, увеличение народонаселения достигло бът такихъ размъровъ, кои недоступны самой въроятности, какъ увидимъ впослъдствии; въ настоящее время народонаселение, къ концу двадцатилътия, неръдко дълается малочисленнъе по сотнъ душъ на тысячу того количества, въ которомъ оно вступило въ двадцатилътие.

Чадородный въкъ въ супружествахъ не равняется чадородному періоду ни по мужескому полу, ни по женскому, но сокращается разными видами, -- какъ-то поздовременнымъ вступленіемъ въ бракъ жениха и невъсты, на разныхъ пунктахъ жизни, начиная отъ предъловъ брачнаго совершеннольтія до исхода чадороднаго періода. Въ семъ отношеніи, чадородный въкъ супружества, въ которомъ жениху и невъстъ, обоимъ вийсть, 34 года, будеть продолжительные другаго, въ которомъ жениху и невъстъ, обоимъ вмъстъ, 68 лътъ; подобно какъ чадородный въкъ нослёдняго супружества будеть продолжительные того, въ которомъ жениху и невъстъ 80 лътъ. Не менъе того чадородный въкъ въ супружествахъ сокращается и развостію въ льтахъ между женихомъ и невыстою; такъ что супружество въ 88 летъ, въ которомъ жениху и невъств по 44 года, будеть имъть значительно долгій періодъ чадородія; но супружество той же суммы літь, только съ тою разностію, что женику 71 годъ, а невъсть 16, или наобороть, жениху 16, а невъсть 71, вовсе не имветь чадороднаго въка. Здъсь дъло состоитъ въ погашения чадородія старшинствомъ одного лица надъ другимъ, причемъ ни одинъ годъ устарвнія не остается безъ соотвътственнаго погашенія въ чадородін. Сокращеніе чадороднаго въка въ супружествать

вдовствомъ само собою очевидно. Вопросъ, отъ чего сила чадородія въ лицъ жены обнаруживается въ 16, а въ лицъ мужа въ 18 лътъ, осмовывается на органиваціи того и другаго пола, въ предположеніи, что тълосложеніе жены слабъе тълосложенія мужа. Вопросъ, отъ чего именно въ такихъ лътахъ мужа и жены открывается вта сила, составляетъ міровую тайну, которая для насъ недоступна. Какъ растенія, такъ и животныя, въ этомъ отношеніи, подлежатъ одному и тому же закону. Каждое изъ нихъ имъетъ свой предълъ, съ котораго начинается, а другой предълъ, которымъ оканчивается развитіе потомства его.

По общему правилу чъмъ благовременнъе или ближе въ предвлу совершеннольтія молодые люди обоихъ половъ вступають въ супружество, тёмъ продолжительнъе чадородное ихъ поприще; но чъмъ далъе отъ предваа совершеннольтія откладывають вступленіе вь супружество, тэмъ короче чадородное ихъ поприще. Средній годъ вступленія въ супружество жениховь и невъсть по разнымъ мъстростямъ весьма неодинаковъ, такъ что въ некоторыхъ приходахъ средній годъ вступленія совиадаеть съ 23 годами возраста, въ другихъсъ 25, въ иныхъ-даже съ 28 годами. Чтобы опредълить время вступленія въ бракъ значитедьнаго числа супружествъ, гдв лета жениховъ и невестъ каждаго власт и отоги и отого диць одного и того же брака различны — Слъдусть найдти средній расть, разделивь сумму, происшедшую оть сложенія **ЛЪТЪ ВСЪХЪ ЖЕНИХОВЪ И НЕВЪСТЪ ВЪ ОДНУ** на число лицъ, мужескаго и женскаго пола. По лътамъ жениха и невъсты въ каждомъ бракъ увидимъ, сполько надобно ожидать отъ мего

дородія; по среднему году цінаго ряда супружествь заключаемъ, сколько надобио ожидать чадородія отъ цълаго имъ ряда? Здъсь можно присовонумить тольно то, что замедление сумружествъ на одинъ годъ отъ законнаго совершеннольтія, при ежегодномъ женою дъторождени, погашаетъ у супруговъ одного младенца; замедленіе на два года, при двухгодичномъ деторожденін, погашаєть тоже одного младенца, но при ежегодномъ-двухъ; замедление на три года погаливетъ одного младенца, при родалъ чревъ три года; но при родахъ ежегодныхъ погашаетъ трехъ и т. д. Такимъ же способомъ можно опредълять погашение чадородія на цвлыя десятильтія, при всвхь видахь двторожденія. Съ въроятностію можно ваключить, что каждый особый поясь земнаго шара имъеть свое особое дъторожденіе; такъ же какъ наждый особый моменть міровой жизни въ одно и то же время есть и конецъ въна супружествъ отжившихъ и начало въна супружествъ новосочетавшихся. Каждая особенность въ воспитаніи молодого покольнія обоихь половь, важдая есобенность ихъ въ образъ взанинаго между собою сожитія, следовательно наждая особенность въ кругу домещнихъ и семейныхъ привыченъ, — и потому важдая особая мъстность, наждое особое гражданское сословіе даеть чадородному въку особое продолженіе. Ежели сложить въ одну сумму лъта всъхъ супружествъ делной мъстности (города, прихода или селенія), се вилюченіємь вь эту сумму всёхь мужей и жень, состоящихъ въ чадородномъ возрастъ, и съ исключениемъ твхъ, пои перешли за черту его или потерпъли вдовство, и всю такую сумму раздалить на число лицъ мужеского пола и женского, то получится средий вътъ чадородний изслъдуемой мъстности за данный моментъ времени. Отыскавши такимъ образомъ средній въкъ нъскольнихъ мъстностей, (напримъръ нъсколькихъ деревень одного и того же прихода или нъсколькихъ частей и кварталовъ одного и того же города, и т. д.), мы можемъ, сравнивая ихъ между собою, опредълить, гдъ онъ короче или длиннъе. Чадородный въкъ объемлетъ не однъ только супружества, но и всъ лица обоихъ половъ, остающіяся по приходамъ, въ періодъ чадородія, безбрачными, поколику онъ способны къ дъторожденію. Чадородный въкъ объемлетъ столь разныя эпохи жизни, что долженъ быть раздъленъ на четыре четверти. Исторія чадородія должна показать всъ его измѣненія на такомъ обширномъ пространствъ времени.

Въ первой четверти чадородія супруга только учится быть женою и матерью; благоденствіе или злосчастіе цвлой жизни будуть следствіемь ея усивховь или безуспъшности въ новой и трудной для ней наукъ. Она окажеть надлежащие успъхи, ежели будеть внимательна къ добрымъ правиламъ и добрымъ примърамъ другихъ матерей: но своенравіе и самонадъянность будуть ей стоить тяжкого сожальнія и раскаянія. По неопытности своей, она испытываеть разныя направленія чадородія, -- по разнымъ временамъ и мъсяцамъ года, и каждую ошибку окупаетъ бъдствіник и аномаліями чадородія; и никогда бъдствія и аномалін такъ не укореняются вь ся телосложенін, какъ въ первую четверть чадородія. Между особенностями жизци сего возраста можно замътить склонность жены въ учащению чадородія; такъ что неръдко, питая грудями одного младенца, она носитъ во чревъ своемъ

уже другаго; и всего хуже, когда продолжаетъ питаніе перваго до самымъ родовь последняго. Необходимость заставляеть ее иногда и вовсе отназываться отъ питанія рождаемыхъ детей, чтобы избежать непріятной сложности въ трудныхъ своихъ отправленіяхь; но такимь отказомь она подвергаеть себя еще большимъ опасностямъ, пріобритая склонность въ ежегодному деторожденію, или впедая вы односторонность материей жизни. Ежели жена сего возраста состоитъ въ самомъ большемъ удалении отъ всявихъ болъзненныхъ вліяній климатическихъ, то увлеченія молодости могутъ замънить ей и самын бользнетворныя вліннія. Сделать лишній прыжекь въ каррили или выдержать трудное соло въ пеніи-ото, помидимому, ничего не значить, но все это-рискъ на жазнь или на смерть для образуемаго во чревъ ся младенца. Дъти, родящіеся въ втой четверти жизни, наиболю вирны типу своихъ родителей, но въ наибольшемъ количествъ и умирають (ежели смертность ихъ двинть но возрастамъ матерей). При ежегодномъ дъторождении, жена приносить семерыхъ младенцевъ, при режденіи чрезъ два года, приносить четверыхь; но при родахь близнечныхъ и плодущихъ, въ первомъ случав можетъ принести около пятнадцати, во второмъ-около осьми. Неплодіе въ втой четверти рідно; но, свио собою ра зумъется, четверть убластся наиболье случайною, когда супружества, за 25 лать по жениху и невысть повънчанныя, ее воесе не имъють. Развреть молодежи обонкъ половъ, состоящихъ виж супружестви въ этомъ возраств, не редпость:

Вторая четверть чадородія начинаєтся со вторато осмильтія чадороднаго періода, т. е. съ 24 года жен-

ского ворреста, и оканчивается на 32 году. Ежели четверть чадородія граничить съ первою по времени, то отделяется отъ ней, по навыну и матернему такту, и изъ прион потерией жизии служить самою полезною для народонаселенія. Теизлишнее стремление жены чадородію умфренно: теперь она годъ отъ года **FEIRETCE** степенные и осторожные; теперь силы ея въ лучшемъ цвъту и гармоніи, а молоко, по укъренію врачей, получаеть большую, жизненность и питательность; тецерь всь правила чадородія, въ приложенів ихъ въ опредъленнымъ условіямъ быта, изучены ею по опыту; теперь аномалів становятся редисстію, а дъти у ней рождаются въ большихъ размерахъ; в смертиость ихъ становится меньшею. Есть опыты, что супружества, бывшія въ первой четверти ненлодными, во второй-получали потоиство. Супружества по женихамъ: и невъстамъ далье тридцати двухльтняго возраста повънчанныя, также вакь супружества, въ первой четверти, потеривний вдовство, второй-не импють. Жена при ежегодномъ рожденін, въ две первыя четверти, можеть принести пестьнедцать дътей; но при родахь близнечныхъ или плодущихъ, принесетъ и вдвое болъе. Чадородіе отъ разврата далъе второй: четверти не простирается.

Третья истверть чадородной жизни начинается ст третьяго осимпётія т. е. св 32 года. Сумружества третьей четверти уже далени от эторой, и еще далёе отъ супружествъ первой. Каждый годъ этой четверти, капля за каплею, начинаетъ уносить отъ имъсилы, котя добрыя правила и добрыя привычки, до сихъ поръ ими пріобреденныя, въ нёкоторомъ отно-

шенін замвняють и самов оснудвиїє въ сидаль. Въ последніе годы этого времени, молоко жатерей по увърснію врачей начинаеть измъняться въ своемъ составъ, отъ оскудения въ немъ пителельности: на накомъ основанім всего бы мучше хворымъ матерямъ пресъкать питаніе рождаемых около тридцати-пятилътнято возраста. Мать еще не любить быть праздною; но хочетъ, чтобы покойнъе была ея обстановна; въ семъ намъренія она старается, въ благоразумномъ направленія діторожденія, по временамъ и місяцамъ года, найти пособіе своимъ силамъ и получаетъ успъин; въ томъ же намъренів между періодами родовъ и нитанія грудями, она допускаеть болве или менве значительные отдыхи. Вообще, ея чревоношенія, годь оть года, становится тяженье, роды-сложнъе и сатруднительнъе, рождаемых дъти начинають болъе умирать, особенно при усиленномъ дъторожде нін. Супружества въ 42 года по жениху и невъстъ новънчанныя, также какъ въ первой или во второй четверти потеривний вдовство, третьей четверти не имъють.

Четвертая и последняя четверть чадородія, начименцаяся на 42 году женскаго века и оканчивающаяся на 50, составляеть только дополненіе къ тремъчетвертамъ первымъ. Въ это время, телосложеніе мужа и жены ослабеваеть; съ ослабленіемъ телосложенія, начинаетъ ослабевать способность чадородія; чёмъ труднее средства жизни, или чёмъ жестче привычки и правы, тёмъ надородіе затруднительнее, Многія мъстности вовсе не имеютъ четвертой четверти чадородной жизни. Жена отвладываетъ свое зачатіе всегда до теплыхъ дней; ся чревоношенія,

годъ отъ года, становятся бользненные; не рыдо случеются вноменія, не смотря и не отдыхи между періодами деторожденія. Смертность рождаемыхъ ею увеличивается. Ежели жена сего возраста, при кавихъ бы то ни было неріодахъ, продоливеть еще дъторожденіе, то не должна питать грудями рождаемыхъ, предоставивъ ихъ питаніе домашнимъ животнымъ; въ противномъ случав, можетъ передавать дътамъ наследственныя болезни. Въ пятьдесять леть женскаго возраста супружества, по общему правилу, кончають чадородіе (хотя изъ общаго правила вають исключенія). Жена вступаеть вы такь называемый возвратный церіодъ; и, переставъ давать жизнь другимъ, хочетъ жить тольдо для самой себя. Въ ея триосложении происходить важная перемвиа, состоящая въ закрытін регуль, служащихъ началомъ чадородія. Счастинва жена, когда отдаеть изъ своего твлосложенія потомству только то, что принадлежить потомству, и удерживаеть за собою все, что принадлежить ей самой. Такова исторія чадороднаго въка по четвертямъ его.

Виды чадородія въ супружествахъ.

Чадородіе въ супружествахъ, выражается разными видами: или отъ разности въ силахъ, каждому изъ нихъ природою данныхъ; или отъ разности въ положеніяхъ, въ кои онв своею жизнію поставлены; или отъ разности въ уменьв, соображать чадородіе со своими силами и обстоятельствами. Ивкоторыя изъ супружествъ оканчиваютъ свое чадородіе рожденіемъ одного младенца; другія рождаютъ до тридцати; въ каковомъ случав, обыкновенно пончаютъ чадородный въкъ безчадіемъ, когда всв рождаемые по-годно двтя,

по-годно же и умирають; въ большей части супру- . жествь, чадородіе оканчивается тремя дітьми; но многія рождають по осьми по десяти и т. д. (1). Если бы супруги данной ивстности, въ теченім двадцатильтія, рождели по два младенца, тогде народонаселеніе, на уменьшаясь ни увеличивансь, въ томъ же числъ переходило бы изъ одного двадцатильтія въ другое, или отъ предковъ къ потомкамъ. Если бы супружества, въ течении того же періода, рождали по четыре младенца; тогда народонаселеніе вдвое увеличивалось бы чрезъ каждое двадцатильтіе, нин въ десять разъ болве чрезъ каждое столвтіе; но поедику есть приходы, въ кошхъ на каждое сунружество, въ 20 летъ, рождается по осьми младенцевь: то увеличение народонаселения такихъ мъстностей, въ теченіи стольтія, въ двадцать разъ болье, нежели какъ оно было въ началь стольтія не заключасть въ себв невозможности; только бы пресвчена была спертность детей въ младенчестве.

Нѣкоторыя супружества, въ теченіи всего чадороднаго вѣка, рождають опредѣденно или каждый годъ, или черезъ два, три, четыре и т. д Многія изъ нихъ, въ первой четверти вѣка, рождають опредѣденно черезъ годъ; во второй, черезъ два; въ третьей, черезъ три; а въ послѣдней, черезъ четыре. Если бы нужно было какое нибудь приложеніе чадородія къ возрасту, и къ лицу матерей; то лучшаго ж

<sup>(1)</sup> Здась можно выставить на видь одно супрумество, родившее 12 датей, изъ которыхъ старшену, въ настоященъ году, исполнялось 20 латъ: изъ такого числа датей, ни одно не умерло ни отъ какой повальной болжани, но подобные сакты годиме для сивіологіи, вовсе не имаютъ приложенія иъ статистикъ.

Христ. Чт.,№ 3. 1870.

божће общаго придумать не возможно; но бѣдствіе въ чадородін неизбѣжно, ногда жена избираетъ одинъ его видъ, виѣсто другаго; не по своему лицу и не що своемъ силамъ.

Самое большее число дътей ромдается родами едиимчими, какъ бы ни совершвлось по счислению матернихь лёть ихъ рождение; самое меньшее-тройничными или плодущими; среднее-близнечными или двойничными. Самыя благонадежныя дёти къ жизни рождаются родами единичными; самых неблагонадежныя, тройничныма или плодущими (между коими, не ръдко бывають и уроды) среднею благонадежностію пъ живни пользуются родившинся двойнями; такъ что, есин бы им стани двлить спертность двтей по родамъ: то самая большая принадлежить тройнямъ (камъ будто бы жена становится тамъ менъе полезною для потомства и народонаселенія чемъ болесі ть одно и тоже время, отягощается чадородіемъ); самая женьшая принадлежить младенцамь единичнымь;средная--двойничнымъ или близнечнымъ. Здвев можно вамътить и то, что роды близнечные и плонуще идуты но племени и по покольнію жень; такь что ежели мать жены, иле другая накоя небудь въ восходящей яннія родотвенница (бабка, прабабка, тегжа и т. д.), имвае двойни либо тройни; то и она можеть ожидать родовъ такихъ же; но какимъ образомъ содъйетвують такимъ родамъ обстоятельства зачатія или другія гигіенническія условія супружества не извъстно. Извистно только то, что есть жены, нои во всю жизнь рождають тройнями; и конечно, чемь болье въ данной мъстности женъ съ наплонностію въ ророжденій на тоже число супружествь, и на обороть. Воть для образца отпоменій, между родами сединичными, бливисчными н. плодущими, выписки между между родами седиметраческимь жингь, по томь мостностямь, по которымь производимись изследованія.

| Иветности.                                                                                               | Boero Ba                                                                      | Изъ того<br>числа бы-<br>ло двой-<br>ней:            | MICHE OH-   | othe veges<br>galent mus<br>Botest othe<br>Re ceourse | На сколько родовъ еди-<br>родовъ еди-<br>ричныхъ и<br>близнечныхъ<br>пили одни<br>тройни. |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|-------------|-------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| Въ Медевдв.  Сабельскв.  Коспив.  Грузинв.  Гойинахъ  Боровичахъ  Крестцахъ  Манюцъ  Тихвинв  Самикрашв. | 5168<br>2447<br>1300<br>3891<br>1482<br>11171<br>2286<br>2167<br>5464<br>1204 | 108<br>45<br>25<br>65<br>24<br>171<br>35<br>24<br>58 | 1 1 2 - 3 + | 47,<br>54<br>59<br>61<br>65<br>65<br>90,<br>94        | на 2447<br>1360<br>—<br>. 5587.<br>—<br>. 1822                                            |
| Итого                                                                                                    | 36640                                                                         | 567                                                  | 7           | 64                                                    | 5236                                                                                      |

Самая большая часть бливненовь родилась нъ Модийда, гда один бливнечные роды шли на 47 един инчимъ; самая: меньшан родилась нь Самокража, гда один бливнечные роды меля на 100 родовъ единичныть. Въ среднемъ отношения, по мредпоженнымъ мъстностямъ, один бливначные роды шли на 64 рон довъ единичныхъ. Ромдение двойней, тъ одинкъ мъстностяхъ ночин вдвое большее (наять въ Медиада); а въ другихъ настолько: ме: меньшее (какъ въ Медиада); а въ другихъ настолько: ме: меньшее (какъ въ Самокрамъ), понечию, не можетъ бытъ ошибною метъ и указываевъ прямо на разность поволёній, или мизменямих условій, тей или другой мъстности.

. На 36,640 младенцевъ единичныхъ и блигнечныхъ шло только семь тройней, -- один, въ общей массъ, на 5,236 младенцевъ. Самое большее число тройней было въ Тихвинъ; во многихъ мъстахъ ихъ во все не быдо; можеть быть отъ смертности родильниць, беременныхъ ими. Въ рождаемости датей исно виданъ Промыслъ Божій о сохраненіи и развитін на земль рода человъческаго. Почти за каждымъ рожденіемъ мужескаго пола следуеть рождение младенца женскаго пола; это видно, изъ сравненія въ большихъ массахъ раждаемыхъ половъ, гдв числа ихъ, будучи близки по рожденію, должны быть еще ближе по зачатію, такъ какъ многіе изъ зачатыхъ младенцевъ, еще во чревъ матерей умирають. Ежели въ нъкоторыхъ странахъ (напр. по Новгородской губерніи) рождается нъсколько болже мальчиковъ, нежели девочекъ-напр. по сту по три мальчика на сотню девочеть, или въ другихъ странахъ рождается нъсколько болъе двючекъ, нежели мальчиковъ-напр. по сту по три или не много болбе дввочекъ на сотню мальчиковъ: это по видимому возникаеть оть біздствій чадородія когда утробная живнь мальчика или девочки делается трудиве для матери отъ условій климата, или отъ ея организаціи по племени.

Чадородіє по сословіями. Чадородіє сословій имбеть интересь въ томъ отношеніи, что обезпечиваєть ихъ будущность. Самое большее чадородіє принадлежить крестьянству и мъщанству; самое меньшее—дворянству и купечеству. Такой сакть имбеть свое основаніе не столько въ количественномъ содержаніи упоминутыхь сословій, сколько въ большей ссобразности жизни двухъ первыхъ съ натурою, —въ благовременности бракосочетаній совершаємыхъ ими въ літа, блимаймія къ совершеннолітію; въ особенности же въ меньшей терпимости вдовства или во вступленіи вдовствующихъ въ новыя супружества вскорт посліто овдовінія. Сліта, сословія крестьянства и мітщанства навлонніте къ увеличенію и развитію своего племени, а прочія—къ угалиснію. Прямое угасаніе родовъ и поколітій производится или прямымъ неплодіємъ супружествь, или увеличеніємъ въ супружествахъ болітаней, переходящихъ на ихъ дітей по наслітаству.

Катастрофа чадородія. Катастрофою чадородія данной мъстности (города, прихода, прая или селенія) называется такое явленіе, когда всё дёти, въ данный годъ родившиеся, въ тотъ же годъ и умирарають. Слад. въ небольшихъ селенияхъ катастрофа и то, когда десять родившихся младенцевъ умирають. Такая смертность дътей чувствительна при родахъ женъ чрезъ годъ; еще чувствительные при родахъ чрезъ два года, и двлается гибельною при родахъ чрекъ три или четыре года. Следствиемъ такой об--окви онновонного дътей становится обывновенно малолюдность деревень и нищета хозяйственной жизии; нотому что чрезъ двадцать лёть въ такомъ селеніи не будеть сважихь браковь къ продолжению потомства. Подобныя катастровы чадородія но приходамъ и селеніямъ у насъ не радки, хотя нивогда не приходять въ общую известность. Оне возникають иногда отъ причинъ простыхъ, иногда отъ сдожимхъ, но всегда грязныхъ и порочныхъ. Наприм.

. 1) Въ одной волости вознивдо новое учение, сосдоящее въ томъ, что картофель есть плодъ запретенный отъ Бога; что прародители Адамъ и Ева изгнаны были изъ рая за вкушеніе именю карточеля; что русскіе хибба перестали родиться въ нолихь отъ посіва карточеля; и что вічная муна ожидаєть тіхъ, кои будуть питаться карточелемь. Такое ученіе пронеслось въ імив, ногда карточель быль уже носівнъ. Крестьяне, засівниме нарточелемь огороды, разрубили и пустили въ никі скотъ. Слідствіемь было то, что около 200 младенцевь, въ тоть и предъидущій годь родившихся, отъ недостатив пилан вымерли, чего прежде не бывало (въ доказательство истиности такого чакта и могу уназать въ архивів містной консисторіи метрическія вниги того прикода). Катастрочы подобнаго рода возникають чаще отъ скотскихъ болівней и надежей.

2) Одна мать, у которой младенець умерь повальным поносомь, сдёлавшись по смерти его свободнею, цоёхала къ родителямь въ гости, за 80 версть оть своего дому; она во всёхъ деревняхъ, нъ коихъ имъла станціи, кормила дётей, для облегченія своихъ грудей отъ тяжести молока, и вездё, гдё она дётей кормила, вспыхнуль на дётей повальный поносъ; потому что она не приняла передъ поёздомъ приличнаго очищенія одежды, положеннаго медициною, при повальныхъ болёзнихъ. Подобнымъ образомъ болёзни и смертность распространаются на дётей повивальными бабками; такъ что географическое ихъ развитіе, изъ одного дома въ другой, можно съ очевидностію прослёдовать по метрическимъ книгамъ при каждой младенческой энидеміи.

Катастроом сего рода общирное, когда дъти въ гечени того же года, умирають отъ причинъ слож-

ныхъ; напр. когда въ одно время тогоже года умираютъ отъ повальныхъ младенческихъ болъзней, въ другое, — отъ недостатка питанія, по неурожаю или по бользнямъ на скотъ, и т. д. 3) Одно изъ самыхъ преступныхъ сего рода покушеній то, когда жены данной мъстнески общественно пресъквютъ чадородіе, — чрезъ истребленіе въ своемъ чревъ плодовъ зачинаемыхъ средствами, упоминаемыми и проклинаемыми въ номоканонъ церкви.

Прот. Ө. Гиляровскій.

## О ВНОВЬ ВЫШЕДШЕЙ ВЪ СВЪТЪ

## ннигъ кагала.

## Сочиненіе Я. Брафмана (1).

На дняхъ довелось намъ читать давно ожидаемую книгу, носящую заглавіе «Книга Кагала», сочиненія г. Брафмана, который уже извёстенъ своими трудами по еврейскому вопросу. Спъшимъ подълиться съ читателемъ нъкоторыми замъчаніями о достоинствахъ этой книги, далеко оставляющей позади себя все пестрое множество статей и брошюрь о евреяхъ. Это трудъ новый, небывалый, затронувшій непочатую еще досель область изследованія — организацію еврейскихъ общинъ-и, благодаря ръдкому знакомству автора со всъми сторонами еврейской жизни и богатству собранныхъ данныхъ, мы, безъ преувеличенія можемъ сказать, что «Книга Кагала» ляетъ осмысленную, правдивую картину еврейскаго быта съ его въковыми недугами и немощами. Она, по своему содержанію, делится на две части: одна содержить въ себъ 285 документовъ и постановленій кагальнаго управленія, а въ другой заключается 17

<sup>(1)</sup> Изъ 30 М Вил. Въст. за 1870 годъ. / Тому же автору, т. е. г. Брасману принадлежитъ и другое замъчательное сочинение: «Керейскія братства, мъстныя и всемірныя». Вильна, 1869. Ред.

объяснительныхъ примъчаній, служащихъ необходимымъ дополненіемъ, или върнъе, ключемъ къ ясному пониманію самыхъ документовъ, которые впервые явияются на свъть изъ архивной кагальной пыли. Туть раскрывается передъ нами все талмудическое царство, считавшееся до сихъ поръ terra incognita,его отдельныя учрежденія: административныя, судебныя, воспитательныя и всякія; мы получаемъ върные очерки всъхъ этихъ учрежденій, знакомимся не только съ ихъ вившнимъ видомъ, но и внутреннею обстановкой, съ началами, законами, даже обычаями, лежащими въ ихъ основъ, а что всего важнъе, съ самою жизнью евреевъ, слагающеюся изъ этихъ влементовъ. Вся талмудическая обстановка, которая, невидимою, но вивств съ твиъ непроницаемой перегородной отделяеть евреевь отъ остальнаго міра, разоблачается въ настоящемъ своемъ видъ, въ естественныхъ своихъ размърахъ, обнаруживая при этомъ всъ свои гноящіяся болячки, отравляющія не только жизнь евреевъ, но разными путями, и жизнь не евреевъ. И все это говорится не умогрительно, голословно, бездоказательно, а языкомъ фактовъ, данныхъ, въ которыхъ слышится и чуется пульсъ жизни, біеніе дъйствительности.

Съ научной стороны «Книга Кагала» представляется, какъ громадный археологическій трудъ, требовавшій, кромъ совершеннаго знанія жизни евреевъ, тщательныхъ внимательныхъ изслъдованій, ръдкаго терпънія и трудолюбія. Для оцънки книги съ этой научной стороны, мы не имъемъ никакихъ средствъ, ибо книга эта первая въ своемъ родъ, и сцеціалистовъ въ подобномъ родъ иътъ, по прайней мъръ, въ той литературъ, ноторан не боится Вожьяго света. Мы не можемъ быть судьею съ научной стероны «Книги Кагала» накъ по изложенной причинь, такъ и потому, что насъ смущаетъ, признаться, жалкая роль г. нъкоего рецензента «Еврейскихъ братствъ» г. Врафиана, въ газетъ «День», который, горя желанісмъ разгромить разбираемое имъ сочинение, ловко отлыниваеть отъ серіозныхъ дока: зательствъ и замъняеть ихъ нажущимися сму сомивніями и шутками. Въ силу сего, мы скажемъ только несколько словь объ отношения втой замечательной книги къ еврейскому вопросу, занимающему въ настоящее время наше правительство и русское общество. Съ того времени, какъ журналистика, желая содвиствовать благимъ стремленіямъ правительствауничтожить еврейскій закоснылый сепаратизмы и другія сорныя плевелы, къ счастію самихъ евреевъ и остальнаго населенія, занялась еврейскимъ вопросомъ, было написано много, очень много статей, высказалось очень много разнообразныхъ мнвній о евреяхъ. Но всв эти сужденія вращались только въ теоретической сферв, въ разныхъ препирательствахъ рго и contra, и ничего больше. Правда, набиралось все болъе и болъе указаній на вредныя проявленія еврейскихъ особенностей, поридались многія темныя явленія, но відь согласитесь, что этого недостаточно, даже весьма недостаточно. Тянуть, постоянно тянуть одну и туже заунывную пъснь о различной вредности евреевъ безполезно, жало того — вредно, въ такомъ серіозномъ, жизненномъ и насущномъ дълъ, какъ еврейскій вопрось. Подобное соверцательное отношеніе къ замічаемымъ уродинвостимъ не могло приве-

сти им къ накому существенному, плодотворному результату, не могло съ точностію уназать на корень зла, причины непориальности. «Книга же Кагала» совершенно сводить еврейскій вопрось сь туманной выси теоріи и ставить его на реальную, практическую почву. Вотъ почему ее можно привътствовать, какь перето удачную попытку положительнаго, трезваго изученія вопроса на его самородной почвв, чвив она представляеть жгучій, животрепещущій интересь дня. Прислушиваясь къ непререквемому голосу документовъ, становящемуся еще болье виятнымъ отъ объяснительныхъ примъчаній, мы узнаемъ, просто ощупываемъ ту калечащую, надламывающую совесть; правильныя, человъческія отношенія евреевь силу, поторая всегда и вездв вносила ядовитую струю во весь строй жизни такъ странъ, гдъ еврен имъли тольно свое пребываніе. Сила эта воплощена въ пагубной организаціи еврейскихъ общикъ, или, накъ справедливо называеть ее авторъ, талмудическо-муниципальной республикь, которая, прикрываясь различными благообразными и певинными вывъсками, таитъ внутри себя пвии и стремленія, идущія совершенно въ разръзъ съ правильными отправленими всякаго благоустроеннаго государства и общества. Она и только она опутала жизнь евреевъ сепаратистически-талмудическими путами, была главной виновницей исторической недоли евреевь, ввчно существующего противь нихъ неудовольствия, во всикое времи и во всикомъ мъстъ. Мы согнасились съ авторомъ, что «причины гоненій и бъдствій; постигавшихъ евресвъ въ разныхъ странахъ и въ разныя эпохи, равно и того поравительнико явленія, что гражданскія права, пріобратенныя ими, часто у нихъ отнимались, выясняются этою нишгою до оченидности. Онв лежать въ самомъ іздействъ, въ отдъльныхъ урежденіяхъ... Этн учрежденія соствияють ту испусно-сотканную оргамивацію, во главъ коей стоить нагаль, имъющій диктаторскую власть надъ еврейской массой, вторгаясь своимъ деспотическимъ уставомъ во всв сферы жизни еврея. Тяжелое чувство щемить сердце, когда читаешь документы, свидетельствующие о той рабской кабаль, въ которой находится еврей у могучаго и безапелляціоннаго кагала. Последній распоряжается по своей доброй волв не тольке имуществомъ, достояніемъ своихъ подданныхъ, назначаетъ, какіе угодно, поборы и налоги, но запускветь даже свою скую и нахальную руку въ самыя неприкосновенныя права человъка, какъ напр., супружескія отношенія, эксплуатируя икъ тоже въ свою пользу. Однако кагаль не довольствуется еще такою широкою властью надъ евреями: онъ посягаетъ даже на права не-евреевъ, живущихъ въ его разонъ. Дикія и странныя начала «хазака» и «меропіе» представляють кагалу возможность-продавать еврею права на эксплуадированіе собственности христіанина, государства, дають ему накъ бы средство задабривать угнетенную еврейскую массу за свои хищническія затын. Кагаль не признаетъ общихъ, государственныхъ законовъ; въ основаніи его лежить талмудь, который даеть ему полное право расходиться по широкому раздолью «личнаго благоусмотрація»; и потому понятно, что онъ есть самый мужественный, геройскій піснеръ сенарагистически-талмудического знамени и всвхъ его прелестных атрибутовъ. Держа еврейскую массу въ талиу-

дических тискахъ, онъ съумбль для упроченія прибыльнаго для него господства талмуда, съ помощью разныхъ закудисныхъ нечистыхъ средствъ, какъ, напр., факторовъ, лжесвидътелей, и т. п., обратить въ своего върнаго пособника и мъстную власть. Искусно замасиировавъ свои заые умысам различными благовидными ширмами, кагалу, напр., удалось завалить надогами самыя необходимые потребности, и савлать мъстную полицію, посредствомъ учрежденія коробочнаго сбора съ мяса, строгой охранительницей отъ нарушенія самой крошечной мелочи талмудическаго закона о кошоръ и трефъ. Примъчанія II IV выводять на чистоту такія проділки кагала, по милости которыхъ еврей, отшатнувшійся на іоту отъ предписаній кагала, можеть быть отомщенъ своимъ повелителемъ самымъ свирвнымъ образодъ, и невому будеть даже жаловаться.-Кроив кагала, главной теплицы плъсеми и гнили, покрывающей еврейсную почву, есть еще многія учрежденія, тоже стоящія на стражь таммудическихъ идеаловъ, смотрящія въ оба, чтобы еврен жили отдъльно. Всв оти учрежденія отчетино изображенныя въ «Книгь Кагала», на основанін допументальных данныхь, не имбють никакой солидерности оъ народомъ, т. е. еврейскою массой, которая совершенно забита, затерта, унижена и оскорблена своею аристократіею, главною представительницею драконовского кагала и подведомственныхъ ему низшихъ учрежденій. Вся книга есть какъ бы ръзвій, воніющій протесть противъ кагальнаго правленія несчастной массы еврейскаго народа, опдеванной и попранной въ своихъ неотъемлемыхъ, человъческихъ правахъ. За нею, нечего гръха такть,

водится совствы моло гражданских добродителей, но въ томъ вина не ел. Непессияя, мрачная картина, котораж: представляется во всю овою полноту нередъ глазами жамдаго, умфющаго прочувствовать суровыя, грусть наводящія ноты документовь и примъчаній, содержить въ себъ много штриховъ, доторыми рисустов печальный ликь сврейскаго люда. Въ средв его творятся иногія годнія безобразія; тьма промъшная сусвърій, фанатизма, извращенныхъ понятій обуреваеть многія тыдячи еврейскихь головь, иравственная отвъяствонность ва всю эту меурядицу падають исключицельно, только (на сврейскіх учрежденія, на еврейсное предстанительство. Онъ ввели народь въ сепаратическія добри, вавалили на его исхуделыя плени тяжелую ношу талмуда; и наконець, омъ, ивиеможенный, обевсиленный и безответный,поворился своей горьной доль, застрявши въ глубокой и топкой трасиния обведенной вокругь въ обрагт разных отдельных учреждений, интейскою ствном, отъ прочаго, міра. На этому основанія, мы твердо убъждены, что русстое общество, прочитавъ внигу г. Браммана, потрран первая фантически домагала жассивную, роль сврейсной, массы въ разыгрываюцюйся жилойской драмы между сврейскимы и христіанскимъ маромъ, не бреситъ въ него комнекъ и не отпериется отъ пего съ преаръніемъ. 🖂

Ужесъ, вамь туко, безголиово, безалаберно сложился быть втого яврода: виновать, отадо быть, не онъ, а сама организація его, промейтающал, благодаря ухищеніямь этихь деевдо-либеральныхь образованныхь евресевь. И такъ «Клига Кагала» не произмодить обвинительнаго приговора противь еврейской массы, не возбуждаеть къ ней презрънія, а призываеть облегчать участь этой массы, которую аристократическая организація заставляеть сидъть въ потемкахъ, въ видахъ своего собственнаго благоденствія ѝ процвътанія. Мы знаемъ, что многіе, корчащіе изъ себя передовыхъ евреевъ, бросять камень въ назнанную нами княгу, ко это будеть изъ стана, служащаго, какъ говоритем, Вогу й мамонъ; отъ нихъ, впрочемъ, ничего другаго нельзя ожидать, какъ отъ людей, свой грошовый интересъ ставящихъ выще общественнаго блага и интереса своихъ единовърцевъ.

Я. Вратинь.

## IIOUPABKA E'S "MSBECTIANE» CEBPALLCKOË KHMEKM "KPHCTIAHCKATO UTEHIA".

Просимъ читателей извинить ошибку, которую мы допустили въ извъстіи о составъ коммиссіи для пересмотра устава духовной цензуры. Намъ сообщили, что г.
Забълинъ, принимающій участіе въ трудахъ коммиссіи, и авторъ сочиненій «о домашнемъ бытъ русскихъ
царей и царицъ XVI и XVII въковъ», два различныя
ища. Г. Забълинъ состоитъ дълопроизводителемъ
коммиссіи. Такимъ образомъ составъ коммиссіи слъдующій: предсъдатель—Преосвящ. Макарій, архіепископъ литовскій, члены: И. А. Чистовичъ, И. А.
Ненарокомовъ, В. А. Степановъ, архимандритъ Ефремъ и протоіерей И. К. Яхонтовъ; дълопроизводитель—г. Забълинъ.

Н. Б.

## CHOBO

# BY HEARIN RECTORIORISHUM H HEREL HARAGONY BUBOPOBY BY ABOPAHETBE C.-HETEPSUPICKON TUBERHIN.

повойнаго преосвященнаго Іоанна, впископа смоленскаго (1).

Если вы, благородные слушатели, ожидаете теперь слова, то предъ вами лучий и высшій всемірный учитель—Крестъ, нына воздвигнутый Церковію: воть на втоть разъ вамъ и намъ пропевадникъ!

<sup>(4)</sup> Слово это, по навиачению отъ епархівльнаго начальства, при-,. готовлено было покойнымъ преосвященнымъ Іоанномъ, въ бытность его ректоромъ с.-петербургской семинарів, для проязнесенія въ Казанскомъ соборъ 10 жарка 1857 кога, не тогдениями, превлениемнымъ митрополитовъ Григоріємъ не было одобрено ни къ произнесенію, ни тамъ болве въ напечатанію. Дало въ томъ, что "престьянскій вопросъв, вы томъ симсив нь какомъ онъ разрешень Высочайнимъ маниестокъ 19 еврани, въ то времи сдва лишь зарождался въ правительственныхъ соерахъ и отнюдь не былъ предметомъ обсуждения въ публичномъ словъ. Въ обществъ существовало лишь смутное предлувствие билиной ревории, принимавшее, можеть быть,.. по временамъ характеръ тревожнаго опасенія въ кругу лицъ, ближайшимъ образомъ заинтересованныхъ въ двав, къ числу которыхъ могам принаджежать и накоторые изъ числа тахъ, къ кому намаренъ быль ображить свое, слово проповадиливь. Этимъ последнивь обстоя-, тельствомъ объясияется, основная точка, зранія автора на предмель, о которомъ идетъ ръчь въ процовади. Тамъ не менъе, принимая вовишманіє время и обстоятельства, когда слово было составлено, читатели опринть не одне ореторское можусство и мастерское изложеніе вытора, поторое у насъ довольно мав'ястно (въ этомъ отношенія это, безопорио, одна изълучшихъ, если не самад лучшая, изъпроповъдей преосв. Ідания), но также благородную рашимость пропо-Христ. Чт. № 4. 1870.

Чему учить вась Кресть? Мы можемь передать только его слова. Остановимся на одномъ предметв его поученія. Вспомните, что Кресть постоянно напоминаеть вамь о себв въ самомъ близкомъ для вась предметв, въ самомъ названіи твхъ людей, которыхъ жизнь рожденіемъ, судьбою, порядкомъ общественнымъ, вашими правами и ихъ нуждами предама вполев вашему попоченію и управленію. Нынъ же въ особенности много разсуждають объ улучшеніи крестьянскаго быта. Ахъ, если бы при этихъ разсужденіяхъ, какъ и всъхъ другихъ, мысли и взоры чаще обращались въ Распятому на кресть! Какъ много, иного, добраго внущиль бы онъ разсуждающимъ!

Тоть, Кто подъ сънь вреста своего призываетъ всъхъ труждающихся и обремененныхъ, Кто распанся и за послъдняго изъ меньшихъ людей, и за первего изъ высшихъ, и за всъхъ, и всъхъ своею кровію испупилъ, возродилъ и освитилъ, и тажимъ образомъ въ высшей степени облагородилъ человъчество и возвысилъ права его; Кто своею всемірною жертвою на крестъ воцарилъ въ міръ правду и дюбовь всеобъемлющую, —Тотъ не внушаетъ ли вамъ со Своего креста особыхъ чувствъ и обязанностей къ ващимъ подваестнымъ?

вадиния сказать отъ имени церкви съ каседры бвое силло, правдавое слово по самому мучему и щекотливому вопросу времени изособенности же тоть такть, и тоть выторитеть, съ кажит промовадини касается больнаго ийста своихъ слушателей. Если бы вто слово было произнесено и напечатано, то, ийть сомивый, оне получило бы такую же общую извастность, накъ и поздивания променади пр. Іоанна, изъ Православнаго Собесадиниа перепечатавния изкоторыми сватскими журивлами и газетами. У насъ это слево сотранилось въ черновой рукописи преосвященнаго. Н. В.—Въ.

Какія же это чувства и обязанности?

По нувству христівнской любви, христівнской правды—не отчуждать себя въ дух и жизни отъ подвластныхъ, но блюсти единеніе съ ними въ дух Христовомъ; не обращать ихъ въ жертвы одной нашей безусловной волъ и самоугожденію, но жертвовать имъ своими силами и трудами; не отдълять своего блага отъ ихъ блага, но заилючать одно въ другомъ: себя совершенствовать, чтобы ихъ усовершать; ихъ счастіе устроить, чтобы свое счастіе упрочить,—вотъ чему научаєть съ преста Господь, Котораго мы всй равно безусловно и въчно рабы. Подумали бы современные люди, не здъсь ли основаніе и средство въ удучженію жизни поселянь,—просвёщенію ихъ, исправленію правственности, благоустройству внёшняго быта ихъ!

Прекрасная и добрая мысль просвытить тьму невъдънія, предразсудновъ, въ которыхъ представляется погруженнымъ простонародный быть. Но вакъ просвътить? Теменъ для него сумрачный свътъ книгъ и школь: ему нужень живой свыть. Темень для вего умозрительный свёть науки: ему нужень деятельный свать жизни. Гда же проводникь для него такого свъта? Безъ сомивнія въ свътильникъ его, -- въ лицъ и жизни владъльце. А если бы еще вознивъ вопросъкакь и владальцу просвётить подвлестныхъ, то на это отватъ простой: какъ фвача осващаетъ домъ. Она сама горитъ. Пусть же благородство происхожденія и званія соединяется съ ревностію о собственномъ просвъщени, только истинномъ, а не ложномъ, основательномъ, а не поверхностномъ; пусть благо-. родное сословіе не дищнимъ для себя считаетъ твер-

же, ясиве и поливе усвоить себв тв познанія, особенно близкія къ уму и сердцу и поселянъ, изъ которыхъ они съ дътства привыкаютъ почерпать, да и надобно имъ почерпать, все свое просвищемие,именно познанія своей віры и церкви; глубже, глубже надобно черпать въ этомъ источнив, въ немъ жизнь и сила русскаго народа! Пусть не тяготится само лично стать на стражв образованія народнаго, чтобы, подъ видомъ просвъщенія, не свялись въ народъ илевелы лжемыслія, располовь, вольностей; пусть не откажется изучить самую природу окружающую сельскій быть, чтобы иначе просвіщенными нововведеніями не раздражить містной природы, которая за это можеть жестоко отомстить бъднымъ земледъльцамъ; пусть не поскучаеть пристальное, въ духо христіанской любви и отеческой заботливости, дознавать жизнь поселянъ въ разныхъ ея положеніяхъ и потребностяхъ, чтобы не по книгамъ только гадать о его просвъщенія; пусть не пренебрежеть очищеніемь собственнаго духа отъ заблужденій и предразсудковь не чуждыхъ образованности и неръдно только прикрываемыхъ ею; наконецъ да поваботится соединить свое умственное образованіе съ тъмъ, безъ чего никакое просвъщеніе не можеть иметь силы и вліянія на другихъ — съ образованіемъ нравственнымъ. Вы сепіть своему жіру! Аще же, скажень словами Спасителя, септь тыма есть, то тыма кольми. Если овыть просвыщенныхъ людей не безъ тымы худыхъ мивній и страстей: то чего ожидать, чего и требовать отъ дюдей, которые въ свое оправдание навывають сами себя темными? Не правду ли мы скажемъ, что все образование поселнина должно ваключаться въ сердцъ его? На что

ему высовое образование ума, литровия повнания, гдубокія иден? Онъ должень быть развить правственно. Воть гдв по преимуществу открывается высокій долгь владъльца: быть не только господиномъ своихъ рабовъ, но ихъ воспитателемъ, пестуномъ, отнемъ и матерью? Не тогда, когда признавали раба не лицомъ, а вещію, какъ было въ язычествъ, не тогда, когда уравнивають его почти съ безсловесными, какъ слышно въ иныхъ мъстахъ христіанства, не тогда можно ожидать возвышения его правственности; нать! тогда это возможно, когда будетъ уважено въ немъ и правственнымъ воспитаниемъ приведено ему самому въ сознание достоинство человъчества, его разумныя и нравственныя потребности; не одною вившнею силою можно исправлять грубые нравы и пороки людей: твлесныя раны уврачують ди душу? Есть сила, побъждающая самое ожесточенное сердце, есть сила цълебная для самыхъ упорныхъ страстей и пороковъ: то сила любви христіанской! Не одними колодными требованіями холодной власти, не одною бездушною поворностію имъ можно сдідать подвластнаго вірнымъ своему долгу, а скорве живыми побужденіями вакона Божія, духа въры, совъсти, чести, которыя поддерживаются собственнымъ вниманісмъ въ нему. власти, сердечнымъ сочувствиемъ въ его трудамъ и муждамъ, справедливостію и милосердіемъ въ его ділахъ; не тогда можно требовать отъ другаго всъхъ добродътелей, когда не видимъ многаго, чего требуемъ, и въ твхъ самихъ, которые требуютъ; но конечно, и въ дълъ нравственности человъкъ, особенно русскій человікь, таковь же, какь вы діль рукь: цокажите ему образецъ, -- и онъ сдълаетъ! А великое

жыло — образонтя! Что если правила правственности мы тольно бросаемъ другимъ, какъ вещи для насъ самихъ не нужныя или не цвиныя? Что если порокъ другихъ раздражаетъ насъ тольно потому, что онъ не такъ образованъ, какъ нашъ порокъ, и если мы требуемъ отъ другихъ добродътели, не ради самой добродътели, а только для хорошей услуги намъ, или даже нашимъ страстимъ?

Что сказать о вифшнемъ бытв поселянъ? Когда въ жизни людей, связанныхъ между собою непосредственно взаимнымъ другъ на друга вліянісмъ по внишнему состоянію, видимъ съ одной стороны угивтающую бъдность, едва удовлетворнемую въ насущныхъ потребностяхъ и до такой степени поглощаю-· щую въ нихъ мысли и чувства человъка, что едва стается ему місто, время и возможность въ лучшему развитію ихъ: тогда не справедливо ли перейти на другую сторону и посмотреть, что тамъ? И если връсь блага многа собранныя на льта многа, излишество во всемъ, даже не нужномъ, даже не похвальномъ и не позволительномъ, роскошь со всеми ея прихотями, одна мысль и потребность-наслаждаться жизнію, во что бы то ни стало: то эти вихри суеты, этой злой роскоми не относятся ли также къ тъмъ засухамъ, непогодамъ и бурямъ, отъ которыхъ такъ страждетъ труждающаяся бъдность? И зачъмъ далеко искать средствъ къ прекращенію ея, когда, какъ говорить Спаситель въ притчъ, господинъ поставить приставника надъ имъніемъ своимъ и отъидетъ на страну далеко, а приставникъ речетъ въ сердцъ своемъ: коснита Господъ пріити ва импніе свое, --предположимъ, что это такъ и въ самомъ дълъ, — и нач-

нетъ бити рабы и рабыни, ясти же и пити и упиватися (Лук. 12, 42, 45). Можно судить каково должно быть состояніе такого имънія! А иныя предпріятія къ усовершенію крестьянскаго быта, по новъйшимъ идеямъ и способамъ, напоминаютъ въ своихъ последствіяхъ другую нритчу Спасителя: какъ одинъ человъкъ созда храмину... и сниде дождъ и возвъяща вътры и пріидоща ръки и опрошася храминь той и падеся: и бысть разрушение велие; — отчего? — яко челоопки той созда храмину свою на песип (Мв. 7: 26, 27). Кстати вотъ еще слово Христово: кто бо отз васт, хотяй столпь создати, не прежде ли съдт разчтет импніе, аще имать, еже есть на совершеніе? Да не, когда положить основание и не возможеть совершити, вси видящій начнут ругатися ему глаголюще: яко сей человъкт начать здати и не може совершити (Лук. 14: 28-30). Ясно ли?

Теперь мы, вмёстё съ вами, благородные слушашатели, принесемъ Богу молитвы да благословитъ предстоящія дёла ваши и въ нихъ да поможетъ вамъ оправдать довёріе Государя, честь вашего званія, надежды отечества. Аминь.

## часть первая.

# внутреннее каноническое право.

Блаженны слышащіе слово Божів ж соблюдающіе его. Лук. XI, 28.

## отдълъ второй.

## О таинствахъ

LIABA I.

Ofmia nonatia o tanhetbaxa

§ 47. Понятіе о таинствъ.

Таинствомъ называется священное, установленное Господомъ нашимъ Іисусомъ Христомъ, дъйствіе, въ которомъ подъ видимымъ знакомъ сообщается христіанину благодать Божія.

## § 48. Что требуется для совершенія каждаго такиства?

Для совершенія каждаго таинства необходимы:

- 1) пріемлющій таннство; 2) совершитель таннства;
- 3) матерія и 4) форма. Подъ пріемлющимъ таинство разумъется христіанинъ, подъ совершителемъ—священникъ, подъ матеріею—вещество, служащее внъптнимъ знакомъ таинства; наконецъ подъ формою ра-

вумъются: жолитвы и проямя обрядовыя принадлежности, употребляемыя при жеждомъ таниствъ.

#### \$ 49. Сколько таниствъ въ православной, восточной первия?

Православно-восточная церковь, согласно ученію Спасителя, имбеть семь таинствъ: 1) Крещеніе; 2) Муропомазаніе; 3) Причащеніе; 4) Покаяніе; 5) Священство; 6) Бракъ и 7) Елеосвященіе. О всёхъ ихъ въ частности мы и будемъ теперь говорить.

#### ГЛАВА И.

#### О темпетви крощенія.

### § 50. Понятіе о танистві крещенія.

Крещеніемъ называется то установленное Спасителемъ таинство новаго завъта, въ которомъ крещаемый освобождается отъ первороднаго гръха, становится членомъ христіанской церкви и получаетъ возможность душевнаго спасенія и вступленія въ царствіе Божіе.

#### § 51. Когда крещеніе имветь силу?

Крещеніе имветь силу:

1) Когда совершитель его, т. е. крещающій священникь, есть действительный православный священникь и совершаеть крещеніе во имя Отиа и Сына и Св. Духа (1). Въ случать крайней мужды, — когда младенець находится въ опасности жизни и нъть священника для совершенія крещенія, — могуть совершить крещеніе и діаконь, или другой христіанинь,

<sup>(1)</sup> Апост. 49 и 68.

даже повивальная бабка, съ соблюдениемъ установленныхъ матеріи й сормы; но если прещенный такимъ образомъ не умретъ, то священникъ, какъ законный совершитель крещенія (¹), дополняетъ надъ крещеннымъ молитвы, положенныя при крещеніи, впрочемъ безъ вторичнаго погруженія въ водъ; потому что оно уже было совершено при крещеніи по нуждъ, и помазуетъ крещеннаго святымъ муромъ.

- 2) Когда употребляется для крещенія чистая, естественная и предварительно освященная вода, безъ примъси какой нибудь другой жидкости (2).
- 3) Когда крещеніе совершается чрезъ троекратное погруженіе, а не чрезъ однократное только, какъ дълали нъкоторые ят внатъ омерти Господа; поэтому священникъ лишается своей должности, если бы онъ крестилъ не тремя погруженіями; потому что Господь не сказалъ: «крестите въ смерть мою», но «идите и научите всъ народы и крестите ихъ во имя Отиа и Сына и Св. Духа (3)». Наша церковь не одобряетъ такимъ образомъ крещенія чрезъ обливаніе (4), потому что крещеніе всегда совершалось и теперь совершается у насъ чрезъ троекратное погруженіе, какъ это видно и изъ греческаго слова βаптіζєю что значитъ «погружать».
- 4) Когда прещеніе совершается въ церкви; совершеніе его въ часовнять и частныхъ домахъ запрещено подъ угрозою лишенія сана для священниковъ и отлученіе отъ причащенія для мірянъ (5); въ

<sup>(1)</sup> Апост. 47 и 2-е прим. въ Пидал.

<sup>(2)</sup> Anoer. 50 mp.

<sup>(3)</sup> Mar. XXVIII, 19.

<sup>(4)</sup> См. Толков. 50 Ап. прав. и 2-е прим. къ нему въ Пидал.

<sup>(5)</sup> YI. 59.

особенных случаяхь, съ дозволения енискома, крещение можетъ быть совершено и въ часовив и въ часовив и въ

- 5) Когда совершается троекратное погружение въ крещальнъ, которая должна быть устроена въ церкви и глубоко вырублена изъ мрамора, или другато твердаго камня, чтобы удобно могло быть совершено погружение; поэтому не дозволяется крестить въ въсовыхъ чашкахъ, или блюдахъ, въ которыхъ едва можетъ быть погружена часть стопы крещаемаго (1).
- 6) Когда крещаемый живъ, потому что надъ мертвымъ не можетъ быть совершаемо никакое таинство (2).
- 7) Когда взрослые оглашенные, которые, лишившись языка по причинъ какой нибудь бользий, въ
  слъдствіе своей бользии не могутъ отвъчать на вопросы: желають ли они креститься, крещаются
  только въ томъ случав, если они сами какимъ либо
  способомъ изъявляють свою волю и желаніе къ крещенію, и если они просять крещенія подъ собственною отвътственностію, т. е. въ случав отпаденія отъ
  въры они сами будутъ отвъчать за себя. Такіе оглашенные могутъ быть крещены и тогда, если воспріемники ихъ дають ручательство въ томъ, что больные по ихъ выздоровленіи пребудутъ тверды въ въръ
  во Христа (3).
- 8) Когда въ случаяхъ, въ которыхъ бываетъ неизвъстно: крещенъ ли кто либо, или нътъ, онъ кре-

<sup>(1)</sup> Толков. 50 Ап, прав.

<sup>(1)</sup> Kapear. 26,

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) Пидал. 52 пр. Каре. соб. и толков. на него.

щается священникомъ съ прибавленіемъ къ узаконенной формуль словъ: «аще еще не крещен»».

## § 52. Почему крещение не повторяется?

Таинство крещенія, по таинственному значенію, которое внутренно соединяется съ дъйствіемъ крещенія, не повторяется; потому что какъ человъкъ тълесно только однажды рождается съ первороднымъ гръхомъ, такъ онъ и духовно только однажды можетъ быть возражденъ очищеніемъ отъ первороднаго гръха. И такъ, поелику человъкъ не можетъ сдълаться въ другой разъ повиннымъ первородному гръху: то онъ не можетъ быть и крещенъ въ другой разъ (). Далъе, поелику крещеніе, согласно правиламъ церкви (2) и апостольскому ученію (3), совершается во образъ смерти Господа, а смерть Господа послъдовала только однажды и не можетъ быть и никакого втораго крещенія.

Эта богословская истина не допускаеть и перекрещиванья христіанъ, отпадшихъ отъ христіанской въры, перешедшихъ къ іудейству, или язычеству и снова возвращающихся въ лоно Христовой церкви; потому что отпаденіе отъ христіанской въры не влечетъ за собою (4) первороднаго гръха и не можетъ влечь его за собою; а сопровождается только гръхами личными, которые добровольно совершаетъ падшій въ ересь. Но эти гръхи заглаждаются покаяні-

<sup>(1)</sup> Каре. собор. 124.

<sup>(2)</sup> Anoct. 47-50.

<sup>(</sup>в) Рин. 17. 3. Неужели не знаете, что всть мы, крестившеся во Христа Іисуса, въ смерть Его крестились?

<sup>(4)</sup> См. Пуб. 1 прим. къ 47 Апост. прав. и Каре. 38 пр.

емъ, и върою во Христа, какъ говоритъ Аностолъ: что всякий върующий во Христа получита прощение гръхова именема E10 (1).

## § 53. О воспріемникахъ.

Воспріемникомъ при крещеній называется тотъ, кто принимаетъ крещаемаго отъ купели, 38 него въру, если онъ младенецъ, и чрезъ это принимаетъ на себя обязанность въ томъ. что новопрещенный будеть содержать женожолебы. мо въру во Христа, и что воспріемникъ самъ будеть заботиться о религіозномъ воспитаніи воспри-. нятаго имъ. Монаху не дозволяется быть воспріемникомъ (2). Кромъ того, воспріемникъ долженъ принадлежать въ православной въръ; въ противномъ случав какъ воспріемникъ такъ и воспринятый легко могуть пасть жертвою редигіознаго индифферентизма. Отъ воспринятія при крещеній между воспріемникомъ и воспринятымъ возникаютъ взаимныя отношенія по силь духовнаго родства, которое дылаеть восприника духовнымъ отцомъ, а воспринятаго духовнымъ сыномъ. Это родство отъ крещенія правидами церкви сравнивается съ кровнымъ родствомъ и имветъ свои степени, изъ которыхъ некоторыя, какъ подробнее будеть видно въ савдующемъ §, могуть служить даже препятствіемъ къ браку.

# § 64. O pogerm's ora apemenia (8).

Родство отъ крещенія, или духовное родство на-

<sup>(1)</sup> Дъян. Х. 45.

<sup>(2)</sup> Падал. стр. #53.

<sup>(</sup>a) Правила о запрещенных степенях духовнаго редства, издагаемыя автором'я въ настоящемъ §, запиствеваны имъ изъ трече-

ша пермонь ставить выше родства кровнаго, съ твиъ равличемь, что стемени дукомнаго родства считаются.

скаго Пидаліона (см. Пидалю» 454 стр. изд. 1841 г. 2. Адинис). Но въ самый Пидаліонъ сін правила вошли изъ другихъ греческихъ источниковъ гражданскихъ и церковныхъ. Такъ еще въ Прохиронъ и Базнинахъ запрещается бракъ воспріеннику и его сыну съ самою воспріятою, ся матерію и дочерію (Prochir. VII. 28. Basil. lib. XXVIII tit. 5. сар. 10: Он. Корич. 49 гл. Ваконъ градси, гран. VII гл. 28. д. 421. обор.), Запрещенія эти принадлежать Льву Исавру ч царямъ Дьву Хозару и Константину (подад. стр. 454 прим. 4). Греческая церковь, не только не отвергла этихъ запрещеній гражданской власти, напромивъ, на основания той мысли, что по 53 правиму VI вселенского соборо родство духовное важные родства твлеснаго, еще движе разширила запрещенныя степени для брака въ родства духовномъ. Такое запрещение посладовале при Константинопольскомъ патріаркъ Николав Гранмадикъ 1092; или 1097 г. на мъстномъ Константинопольскомъ соборъ; въ опредъления этого собора родство по воспріятію отъ св. Крещенія признано препятствіемъ во вотуплению вы бракъ деже до 7-й степени включительно. кадъ и родство провное (Leuncl. t. I. рад 384. Συνταγμ , των, θείων жас 'серыя качетыя. Радан как Петан. т. II. стр. 430 и 431 л. Корм. гл. 50 л. 543 обор. и 544). Настоящее определение Конствитинопольского собора было разънонено но частными оприскить и канонистани: Вальсамономъ (5. t. IV стр. 482), Димитріемъ Хомятинымъ (с. t. V сар. 425 м 426), Властаремъ (Σ. t. VI стр. 138 см. Кори. гл. 51 л. 545 обор. 346), Гарменонульна (Prochire lib. IV сар: 6 см. Кори, гл. 56 л. 545). Греческая церковь вообще простираеть запрещенныя степени въ родствъ духовномъ на равиъ съ родствомъ кровнымъ и даже еще двиве (си. тедос жері собосилості патріарха Григорія 1839 г. У стр. 175). По по мара того, какъ образовыванием и развивались означенныя запрещенія въ церкви греческой, онъ были принимаемы и въ церкви русской, и входили въ отечественныя Коричія; а следовательно и прилагались ит действительной прантика. Тольно эти заимствованія, какъ никогда не были у насъ всеплими и подвыми, такъ и не оставались безъ измъненія, а равно и дъйствовали только нъкоторое время. Въ древнихъ нашихъ церковно-юридическихъ памятникахъ, разумъемъ именно посланія нашихъ всероссійскихъ митрополитовъ, а равно и въ старинныхъ вънечныхъ памятихъ встръчается общее выраженіе, чтобы «не женились и не ванчались браки въ куновства». Въ самую книгу Коричую вощие не все постановления греческой церкви, касавшіяся ванимающаго насъ предмета. А потому не подлежить сомижно, что вановы греческой церкви не пполив дъйствоваля въ нашемъ отелествъ. Тъкъ болье, что постановленія

тельно жо прямой: нискодищей, а не и, въ боковой, инии, вакъ эко бываетъ въ родствъ друкириъ, о ко-

вти, какъ постановления изстной церкви, всегда были отмичаемы у нарт оты порверобразных, собетвенно канонических постановленій, древней вселенской перкви. Снисходительность этихъ последнихъ постановленій, сравнительно съ опредвленіями м'астимать греческихъсоборовъ--- въпрещения брана веня родетвенивани духовияго родетва-произведа наконецъ то, что наше церковное законодательство совершенно отрашилось отъ строгости запрещеній заимствованных отъ греческой черкви, и остановилось на дуж пря-1 вакъ древняй всеменовой поризд. Такъ още въ 1767 г. Св., Сунедъ, въ видахъ ослабленія господствовавшей на практика строгости, указалъ епархіальнымъ архіерениъ не расторгать браковъ, заключень ныкъ въ навышив егепения дуковнаго редства, а представлять тат. жів случан (на его ускотранів (П. С. 3 т. XVIII № 12860). Какія степени Св. Сунодъ считаль близкими и какія дальними-вто можеть пояснить нашь инструкція, которую Ов. Ечнод's 1721 г. даль. въ рукеведство свищениоситически, вакедищимся пъ. Осетія для, обращенія иноварцевъ. Въ этой инструкціи запрещеніе брана по духовному родству ограничено тремя ближайшими степеними; а имен. но: "Выпрещается, рамкить инструмци, веспрининку дочеры сщоей ирестной мать пониать въ супружество, а при томъ, какъ воспріемнику, такъ и сыну его-поимать дъвицу, которую принядъ отъ св. Крещенія, на мать овой дважцы; дваже не духовное родотво не рап-п пространять", (П. С. З.т., ХІХ № 13592). Но самый длавный уназъ. окончательно устанавливающій практику русской церкви относительно звирещенныхъ степеней какъ родства вообще, такъ вивств и род ства дуковнато, «Былъ дажь: Св. Сунодоми ::1610 m., 19: пиферд.: Въ этогь указа Св. Сунодь ограничиваеть степени запрещенія двуми первыми степенями, т. е. не дозволяетъ воспріємнику брать себ'я въ жену воспринятую имъ, а также и мать ен "ежели котерую, говорячы! умерь, респриемдеть отъ св. Крещенія, не можеть оную посемь пояти., себъ въ жену, понеже уже есть ему дщерь, ниже матерь ея" (П. С. 3 т. ХХХІ № 24091). Относительно самихъ воспріємниковъ Св. Сунодъ тогда же указаль руководствоваться замечаніями требника подъ правилами о св. Крещеніи, Но въ 1837 году, декабря 31 дня, родство между втими анцеми объявлено не существующимъ, на томъ основанів, что необходинимь и дайсивительнымь воспріомникомь при крещенія бываеть только одно лицо мужское для прещаскыхъ мужекало поль, женеков-для крещаеныхъ женскаго поль. Такихъ образокъ означенние нами указы. Св. Сунода возстановили для нашей русской . церкви въ полной и точной силъ симслъ 53 правила Трульсваго собора, которое прямо определяеть восприникамъ не вступать въ

торомъ будеть рачь, при разсумденіи о брань. Нумно еще замітить, что родство оть прещенія простирается и на родителей воспринятых»; поэтому воспріемникъ не можеть жениться на своей кумі, ни кумі—(1) на крестной матери своего сына или своей дочери; правило опреділяеть расторгать такія браки, какъ не законные, подвергать разведенныхъ супруговъ епитиміи, назначенной для предюбодбевъ (2),

Если бракъ запрещенъ между воспріенниками и кумовьями; то само собою понятно, что онъ запрещенъ также и между воспріемникомъ и воспріемницею, крестниками мужскаго и женскаго пола, также между плотскими и духовными сыновьями и дочерьми воспріемниковъ и зятей по прямой, висходящей линіи, а именно:

- 1) Воспріємникъ не можеть жениться на воспринятой имъ потому, что онъ состоить съ нею въ первой степени духовнаго родства отъ крещенія, съ родителями же ел во второй, а съ братьями и сестрами ел въ третьей степени.
- II. Сынъ воспріємника не можеть жениться на воспринятой его отцомъ, какъ считающійся ел дуковнымъ братомъ, потому что находится во второй 
  степени духовнаго родства; а самъ воспріємникъ не 
  можеть жениться ни на матери, на на дочери вос-

бракъ съ вдовствующими натерями воспритыкъ ими, и темъ болъе подразумъвательно вапрещаеть тому же восприемния бракъ съ воспринятымъ имъ. *Нерев*.

<sup>(1)</sup> Подъ имененъ кумъ и кумъ разумъются не кумовын, а кровные отецъ и мать въ отношения иъ крестнывъ отцамъ и изтерямъ ихъ дътей. Перес.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Прав. VI всек. 53. Пидак. стр. 453 и 454.

принятой имъ, потому что онъ считаются съ нимъ во второй степени родства отъ крещенія.

III. Ни одинъ изъ сыновей восприемника не можетъ жениться на матери воспринятыхъ ихъ отномъ, потому что всъ они будутъ внуками этой матери, т.
 е. состоятъ въ третьей степени духовнаго родства.

IV. Равнымъ образомъ сынъ и дочь отъ двухъ различныхъ супружествъ, но воспринятые отъ купели однимъ и тъмъ же крестнымъ отцомъ, не могутъ вступать въ бракъ между собою; потому что они разсматриваются какъ духовные братья и сестры, слъдовательно, какъ родственники второй степени родства отъ крещенія.

V. Никто не можетъ жениться на вдовъ своего духовнаго брата; потому что это родство разсматривается какъ вторая степень родства духовнаго.

IV. Точно также зять не можеть жениться на крестниць своего тестя, потому что она разсматривается какъ сестра его умершей жены и следовательно находится во второй степени духовнаго родства.

Примичаніе. Нівтоторые нанонисты хотить распространить запрещенныя степени въ духовномъ родствів даже до седьмой и осьмой степени; но этотъ взглядь не иміть основанія въ правилахъ церкви, и не можеть быть принять, накъ выражается Властарь (Συνταγ lit B. κεφ VIII, стр. 138) когда говорить: «запрещеніе насается только лиць, которыхъ поимянно назвало правило (1).



<sup>(4)</sup> Указ. на 53 пр. VI всел. собор. Христ. Чт. № 4. 1870.

# \$ 53. Продолжение.

Хотя изъ предыдущаго \$ ясно можно видеть запрещенныя степени духовного родства, двиве которыхъ оно не простирается, однакожъ мы считаемъ не лишнимъ кратко коснуться здёсь еще того, что всё тё степени, которыя слёдують за третьею степенью и касаются боковой линіи, не имёють значенія и не запрещены; такъ напр.:

- 1) Кумъ можетъ жениться на сестръ своего кума, равио и братъ кума на кумъ своего брата;
- 2) плотской сынъ восприемника можетъ жениться на плотской сестръ воспринятыхъ его отцомъ; потому что ихъ боковое родство не считается каноническимъ препятствиемъ къ браку;
- 3) братъ воспріемника можетъ жениться на дочери воспринятыхъ посладнимъ, а равно и братъ воспринятыхъ на сестра воспріемника;
- 4) два духовные брата, имъющіе одного и того же престнаго отца, могутъ жениться на двухъ плотовихъ сестрахъ.

# § 54. Сомнятельный случай въ родскай отъ крещенія.

Сомнительный случай въ родствъ отъ крещенія бываетъ тогда, если два лица, изъ которыхъ одно при крещеніи воспринято тестемъ, а другое зятемъ желаютъ вступить въ бракъ. Одни полагаютъ, что эти лица могутъ вступать въ бракъ, такъ какъ тесть и зять приходятся въ боковой линіи; другіе напротивъ говорятъ, что тесть и зять находятся въ нисходящей линіи, потому что зять съ дочерью тестя составляютъ одно тъло; на этомъ основаніи они пола-

гають, что зять и тесть родственники въ той же самой степени родства по нисходящей линіи, въ какой находится дочь съ своимъ отцомъ.

Относительно этого сомнительнаго случая мы находимъ въ Пидаліонъ только слъдующее: «подобный бракъ сомнителенъ и вопросъ долженъ быть разсмотрънъ (¹). Но въ Синтагит Властаря читаемъ (²): «намъ нужно избъгать того, что законъ запрещаетъ, а принимать то, что онъ не запрещаетъ». Тотъ же канонистъ говоритъ: что «въ бракахъ слъдуетъ принимать въ разсуждение не только дозволенное, а и пристойное» (²).

Соединяя вышесказанное, мы утверждаемъ, что если два лица, изъ которыхъ одно бываетъ воспринято при крещеніи тестемъ, а другое зятемъ желають вступить въ бракъ; то это предоставляется ихъ доброй волъ; такъ какъ между ними нътъ никакой степени духовнаго родства, хотя и тесть и зять между собою родственники первой степени свойства и такъ какъ мы не имъемъ никакого правила, запрещающаго бракъ между подобными лицами.

# глава Ш.

# **9 тапиствъ мурономазавія.**

# \$ 57. Понятіе о танистив муропомаванія.

Муропомазаніе есть таинство новаго завъта, въ которомъ крещеный получаеть nevams дара Дука Св.

<sup>(1)</sup> Пидал. стр. 453.

<sup>(2)</sup> Συνταγμ. λιτ B. νεφ VIII crp. 140.

<sup>(8)</sup> Συνταγμ. λετ B. κεφ VIII crp. 140.

## \$ 58. Кому преподается это такиство?

Таинство муропомазанія преподается: 1) крещеннымъ непосредственно послів крещенія, потому что правило предписываеть: «крещенные должны быть послів крещенія помазаны св. муромъ, чтобы они сділались участниками царствія Божія (1); 2) отпадшимъ отъ нашей церкви, перешедшимъ къ другому христіанскому вітроисповіданію и снова возвращающимся въ лоно нашего православія (2); 3) обращающимся въ нашу церковь изъ другаго христіанскаго вітроисповітданія.

<sup>(</sup>¹) Cp. Даод. 48.

<sup>(1)</sup> На томъ основанія, — что авторъ не отсылаеть насъ здась ни иъ какому источнику,-мы полагаемъ, что онъ въ настоящемъ пункта являваеть или действующую практику рукунской церкви, или свое личное мивніе. По крайней мізріз мы не находимы между правилами древней, вселенской церкви такого, которое бы ясно предписывало журономавывать тахъ, которые отпали отъ православной церяви въ какую-либо вресь и снова потомъ возвращались въ православіе. Правиль древней вселенской церкви говорять просто объ обращении изъ ереси или раскола, и примънительно къ различному духу, карактеру и степени важности заблужденій этихъ сресей полагають различные способы принятія обращающихся изъ нихъ въ церковь. Напр. чрезъ прещеніе и вивств муропомазаніе принимались въ церковь: павлинівне, евномівне, монтанисты, совижстно манихен, маркіонеты и имъ подобные (YI 95 1-9 II 7); чрезъ одно муропомазаніе безъ повторенія прещенія—аріане, македоніане, аполявивристы, новаціане, четыредесятники и имъ подобные (II,7. VI, 95); чрезъ одно покаяніе и причащеніенесторіане, монофизми в вим подобиме (си. та же правила). Принима во внимание неповторяемость такиства крещения и муропомазания, дерковь вообще уклонявась отъ повторенія этихъ такиствъ надъ тъми, которые разъ уже приняли ихъ и потомъвпали въ заблужденіе; подтверждениемъ этой общей практики церкви можеть служить даже мазміє св. Вниріана, и единомышленных съ нимъ мастных соборовь, которые безъ различія требук перекрещиванія вейкъ еретиковъ при обращения ихъ въ православие (см. Твор. св. Киприана по русси. не-

## 5 59. О двукъ совершителяхъ таниства муропомазанія.

Таинство муропомазанія по правиламъ нашей церкви имбеть двухъ совершителей: приготовляющаго таинство и преподающаго его. Совершитель, приготовляющій таинство, есть епархіальный епископь, который по уставу приготовляеть святое муро съ среды до четверга страстной недёли, освящаеть его въ послёдній день, т. е. въ великую субботу, послё

рев. его письма жъ Юбайнну, Квантіотону, пацъ, Стерану и др.), соглащались однако признать крещеніе тахъ, которые были крещены въ православной церкви. Между правилами мъстной греческой церкви мы находимъ поздивищее (1756 г.) постановленіе, которое требуеть принимать обращающихся въ православіе муъ другихъ христіанскихъ обществъ, какъ лицъ не священныхъ в не прещенных (шс'ансероис жес 'аваптісоис бехонева), т. в. повтореніемъ прещемія (Е. т. Y, стр. 614-616: "'брис так 'пусок той Хриси «жкдио(26). Но и это поздиващее постановление восточныхъ патріарковъ: Кирила Константинопольскаго, Матеея Александрійскаго и Пароснія Ісрусалинскаго нисколько не благопріятствуєть мысли, выраженной нашимъ авторомъ. Мы не знаемъ никакихъ для нея основаній на каненических, да догнатическихь. Требеваніе православ: ной каноники и ученіе православной догматыки о меновторяємости тамиствъ церкви, правильно полученныхъ и совершенныхъ прямо неблагопріятствують мысли автора. Даласмъ настоящее наше важачаніе между прочинь съ тою цілію, чтобы въ заключеніе сказать, что русская церковь въ своей практика не допускаеть ни повторенія таннства муропомазанія, кака хочета наша автора, надъ обращающимися изъ, катодической церцви, на повторения. таниства прещенія, какъ гласить броз восточныхъ патріарховъ, надъ теми, которые обращаются въ ея доно изъ протестанства: тамъ болве оне не двласть этого сть отношения иъ тамъ, ноторые однажды уже приняли въ ел надрахъ истичное прещене и мстинное муропомазание. Русская церковь основывается въ этомъ отношения сполько на правилять древней вселенской церкви, столько же на постоновленіяхъ, принятыхъ ею послів, по съ согласія восточныхъ патріарховъ, разумаємъ постановленія московскаго собора 1667 г. о непереврещиванів автинянъ (Дон. въ Авт. Ист. т. 5 № 102 стр. 499-450) и грамату Константинопольского патріарха Ісремін о менерекрещиванів протестантовъ (П. С. 3 т. V № 3225). Перев.

интургін, чтобы разослать по епархіи. Совершитель, преподающій таинство муропомазанія, есть законный, приходскій священникъ, который долженъ заботиться о томъ, чтобы св. журо не оскудівало въ его приходской церкви, и хранилось въ маломъ серебряномъ сосудців на престоль:

# Тлава гу:

# О танистив св. причащенія.

§ 60. Понятіе о танистві св. причащенія.

Святое причащение есть установленное Самимъ Христомъ таннство, въ которомъ върующій подъ видомъ жибба принимаетъ истинное тело Спасителя, и подъ видомъ вина причащается истинной крови Спасителя.

§ 61. Война не наша первова преподаеть это таннотво подъ обоеми ведами?

Православная церновь преподаеть это таинство подъ видомъ хлаба и вина всамъ; потому что Спаситель сказалъ своимъ Апостоламъ: истинно, истинно говорю вамя: если не будете ъсть плоти сына человъческаго и пить крови его; то не будете имъть въ свою всизни. Ядущій мою плоть, и піющій Мою кровь во Мню пребываеть и Я въ немъ (1).

Священникъ обязанъ старательно наблюдать за тъмъ, чтобы вещество, т. е. клъбъ и вино, которые

Acres 1 Acres 15

<sup>(1)</sup> IOAH. VI. 53. 56.

употребляются для святаго причащенія, соотвътствовали каноническимъ правиламъ, а именно, чтобы хлъбъ былъ изъ бълой муки (¹), чистой пшеницы и квасный, и вино было также чистое.

## § 62. Вто долженъ причащаться и когда?

Каждый священникъ, совершаетъ ли онъ литургію одинъ или вивстъ съ епископомъ, или другими священниками, обязывается причащаться; а равно долженъ причащаться и діаконъ, какъ бы часто онъ не служилъ съ священникомъ (2).

Міряне, по четвертой церковной заповъди (\*), обязываются причащаться четыре раза въ годъ, въ четыре "установленные поста. Лица же, желающія вступить въ брайъ, обязываются, сверхъ этихъ постовъ, причащаться и предъ своимъ вънчаніемъ (\*). Подобно этому и больные, если они подвергнутся смертной бользии, хотя бы были отлучены отъ причащенія епископомъ или духовнымъ отцомъ, должы причащаться (5). Наконецъ и несчастный христіанинъ, который за преступленіе былъ бы пригоморенъ въ смерти, не долженъ быть лишаемъ святаго причащенія.

<sup>(1)</sup> Апост. прав. 3.

<sup>(2)</sup> Anoer. np 8.

<sup>(\*)</sup> См. Правося. Исповид. Виры въ IX члени.

<sup>(\*)</sup> Пидал. прин. къ 13 пр. VI соб. стр. 130.

<sup>(</sup>в) 1 всел, пр. 13 м. Каре. 7 Григ. Нисс. 2. 5.

## ГЛАВА У.

#### О танистий нокаянія.

### § 63. Понятіе о танистві поваянія.

Поканніе есть такое таинство новаго завіта, въ которомъ исповідующій свои гріхи духовному отцу съ видимымъ отъ него разрішеніемъ получаеть невидимое прощеніе гріховъ отъ Господа нашего Інсуса Христа, Который и установить вто таинство, когда сказаль своимъ ученикамъ; имо вы свяжете на землю, то будет связано на небю, и что разрыщите на землю, то будет разрыщено и на небю (1); и въ другой разъ: прінмите Духа Святаго. Кому простите гряхи, тому простятся: на коми оставите, на томи оставить (2).

## § 64. Лица кающіяся.

Кающимся бываетъ каждый христіанинъ, потому что. Господь сказаль: приходящаю ко Мит не изгоню сонз (³). Еще въ апостольскомъ правиль опредълено: «аще кто епископъ или пресвитеръ обращающагося отъ гръха не пріемлетъ, но отвергаетъ: да будетъ изверженъ изъ священнаго чина. Опечаливаетъ бо Христа рекшаго: радостъ бываетъ на небеси о единомъ гръшницъ кающемся» (⁴). Отцы Лаодикійскаго собора постановили «впадшихъ въ различныя согръ-

<sup>(1)</sup> Me. XVIII 18.

<sup>(3)</sup> Ioan. XX. 22. 23.

<sup>(8)</sup> IOAH. VI 37.

<sup>(4)</sup> Anoct. 52. Myr. XV. 7.

шенія, и пребывщих въ модитвъ, исповъданіи и покаяніи, и отъ здыхъ дълъ совершенно обратившихся, послъ того, какъ по мъръ согръщенія дано имъ время покаянія, ради милосердія и благодати Божіей, вводити въ общеніе» (1).

Изъ сего видно, что кающимся бываеть каждый христіанинь; но прощеніе гръховь дается только въ слъдствіе исповъданія ихъ, и что гръхи безъ покаянія не могуть быть прощены, и всъ тъ, которые поступили бы иначе, нарушили бы святость сего таинства (2).

§ 65: Совершитель таниства пования.

Совершителемъ таинства покаянія бываетъ священ-

<sup>(1)</sup> Лаодик. 2 пр.

<sup>(2)</sup> Въ этомъ же § авторъ далъе говоритъ: «Христіане мужескаго пола, начиная съ 14, а христіане менскаго, начиная съ 12-латило вовраста обязываются приходить на исповёдь; равнымъ образомъ вифняется въ обязанность каждому епископу, священнику, діакону или монаху исповадываться однажды въ годъ, въ великій постъ, или въ теченіе семи неділь между Паскою и Пятьдесятницею (см. 321 гл. больш. правил). Аст. Въ пашей церкви общикъ правилскъ принято то, чтобы дети являнись на неповедь, начиная съ 7-ии летияго вовраста; относительно священнослужителей, что безъ сомивнія можно приложить и пъ ионахвиъ, дъйствуеть то иравило, чтобы опи лакъ можно чаще очищами овою совъсть нованиюмь, по прайвой мърв во всв четыре поста неопустительно. Разницу въ назначения лътъмежду румунскою и нашею русскою церковію, когда дати доджам являться на исповедь, удобно можно объяснить темь, что нашею держовио принимается начало отроческого возраста, а румунскоюконещь его, т. е. то время, когда по грекоримскимъ законамъ, дъёствовавшинъ ивкогда въ нашенъ отечествъ, дозволялось вступленю въ бракъ, когда дъти получали право на супружество (Prochir. IV, 3. 5 см-Кори. Градскій законъ гл. 49, гр. 4 гл. 2. 4. О тайна супрум. пл. 51 л. 521 обор.). Но какъ эта, такъ и другая разница отмюдь на могутъ мивть особаго значенія, являясь містнымъ установленіемь частной деряви, имвющей право на накоторыя особенности во вившинхъ установленіяхъ дайствительной практики (VI 39 Коре 81 Вас. Вел. 1 и др.). Перев.

никъ, уполномоченный на это епископомъ, по его благословенію, снабженный архипастырскою письменною граматою, и обыкновенно называющійся «Духовии» комъ» (¹). Онъ можетъ быть иншенъ этого благодатнаго дара въ томъ случав, если впадеть въ грвуъ (²), т. е. если за отпущеніе грвуовъ начнетъ требовать отъ кого либо денегъ или другаго подарка (²).

## § 66. Кто можеть разрёщать связаннаго?

Всв правила единогласно опредвляють: связаннаго можеть разрашить только тоть, еписконъ или пресвитерь, который и связаль его; т. е. тоть — еписконь, или духовникъ, который наложиль на христіанина церковную епитимію, — тоть можеть и освободить его оть нея. Исключеніе допускается, если еписконъ или духовникъ умруть, въ такомъ случав право разрашенія переходить къ йхъ законнымъ преемникамъ (4).

Христіанинъ, состоящій подъ церковною епитиміею

<sup>(1)</sup> Пидал. прин. къ 39 Апост. Прав. стр. 25.

<sup>(\*)</sup> Обычай назначенія особаго просвитера духовника для принятія исповідн отъ назощнися, заниствованный румунскою дерковію изъ древней первви, ямість въ намей церкви лівоторос приніменіє въ населаченім особаго духовлика для овященнопервернослужичелей каждаго бысточиннического, екруга (см. Уставъ Духов. Еснет. ст. 70—73). Въ общенъ же перадат у насъ каждый, получившій санъ священства, получаєть вийсті съ тімъ, и право—быть духовникомъ всіхъ, иго бы пожелаль пеневідывать, сму свои грахи; ото праводасти каждому священняму самою ставническою ісрейскою граматом, которую получаєть священникъ отъ священона по своемъ руког полушенія. По дійствующей въ намей церкви практикі инкакой священних не минеть права отвазивать кому бы на было я погда бы то ня: било въ тамистві праванать, ресобено же находящимся въболізни. Перес.

<sup>(8)</sup> YI meer. Hpan. 23.

<sup>(4)</sup> Amoer. 32.

своего епископа, не имъетъ никакого права искать разръшенія митрополита, потому что митрополиту, по смыслу 32 апостольскаго правила, не дается подобнаго права, такъ какъ епископу и имитрополиту въ равной мъръ дана власть вявать и ръмитъ (\*): //

Текже, если бы измей нибудь свищенника или діяконь, жин другой влирикь, неходищійся подъ церковнымь запрещеніємь своего епископа, різпилси прибітнуть къ сосіднему епископу за разрішеніємь, то сей послідній єпископь не смість спить са чумато влирика церковнаго запрещенія, належенняго его вимскопомь; напротивь онь обизывается располежить его къ повиновенію своему епископу; но если бы чужой епископь поступиль иначе, то онь оскорбиль бы честь своего брата и подверть бы себя отвітственности предъ епископскимь соборомь (1).

# LIABA VI.

# О таниствъ священства.

## § 67. Понятіе о танистві священства.

Священство есть таниство новаго завита, въ которомъ посвящаемый, чрезъ видимое возложение рукъ и молитву епископа, невидимымъ обравомъ принимаетъ благодать Св. Духа для служения алтарю, совершения таниствъ и наставления народа въ болественномъ учени Христа.

<sup>(1)</sup> Пидан, толков, на 32 прав. Апост. etp. 20.

<sup>(2)</sup> Сард. соб. 13 пр.

## 5 68. Повторяется ин священство?

Таниство свищенства не можетъ быть повториемо, потому что правило ясно опредвилеть: «аще ито епископъ, или пресвитеръ, или діаконъ пріемлетъ отъ кого либо второе руконоложеніе, да будетъ изверженъ отъ священнаго мина и онъ и руконоложившій: развъ аще достовърно извъстно будетъ, что отъ еретиковъ имъетъ рукоположеніе. Ибо прещеннымъ и рукоположеннымъ отъ таковыхъ, ни върными, ни служитетиями церкви быти невозможно» (1).

## § 69. Что требуется для действительности священства?

Для дъйствительности священства необходимо: 1) чтобы посвящение епископа совершалось тремя или, по крайней мъръ, двумя епископами, развъ только по причинъ встрътившагося гоненія не могутъ собраться три или даже два епископа, въ такомъ случав посвященіе новаго епископа можетъ совершить одинъ митрополитъ, или другой епископъ (2); обыкновенно же посвященіе новаго епископа совершается митрополитомъ вмъстъ съ другими епископами (3); 2) чтобы посвященіе священника и діакона совершалось мъстнымъ епископомъ (4); 3) чтобы на одной литургій были посвящаемы только одинъ священникъ и одинъ діаконъ, а въ чтецы и пподіаконы могутъ быть посвящены многів на одной литургій; поэтому чтецы и имодіаконы считаются только членами клира (3);

<sup>(1)</sup> Апост. 68. 1 всел. 8.

<sup>(2)</sup> Апост. 1 п. толков. его Пидал. 1 всел. 4 VII. 3.

<sup>(</sup>в) Апост. 34. І всел. 6 ІІІ всел. 2.

<sup>(4)</sup> Anoct. 2. 34.

<sup>(</sup>в) Падал. први. из 68. Апост. Прав. пр. 50.

4) чтобы посвящение епископа и пресвитера совершалось не на преждеосвященной, а на литургін св. Златоуста, или св. Василія Великаго (1).

Следуеть еще заметить, что если случайнымь образомь въ какой либо митрополичьей области останутся только одинь епископъ и митрополить; и этотъ епископъ, будучи отозвань на соборъ, не можеть ни лично явиться, ни письменно дать свое митніе на избраніе и посвященіе новаго епископа, то митрополиту предоставляется право пригласить епископовъ изъ сосёдней митрополіи въ участію въ избраніи и посвященіи новаго епископа, каковой выборъ считается правильнымъ; тоже бываеть и въ томъ случать, когда епископы сосёдней митрополіи соберутся на соборъ съ цілію избрать и посвятить сосёдняго митрополита, но одинъ или два епископа, состоящіе въ этой митрополіи, замедлять прибыть къ замещенію ихъ митрополичьей каеедры (2).

Такъ какъ дъйствіе посвященія, совершаемое епископомъ надъ производимымъ во священство, въ правилахъ и уставъ церкви обозначается понятіями «Хиромонія и Хиромесія»: то слъдуетъ показать и объяснить здъсь этимологический и церковный смыслъ этихъ словъ. Итакъ: 1) «Хиромонія» по этимологическому понятію означаетъ избраніе съ возложеніемъ рукъ; но такъ какъ выборы церковныхъ лицъ обыкновенно совершаются чрезъ возложеніе рукъ избирателей, то они и называются «Хиромоніями» (3); 2) «Хиромонія» въ церковномъ смыслъ означаетъ свя-

<sup>(1)</sup> Ibid. Прим. иъ 49 прав. Лаод. Соб. стр. 256.

<sup>(2)</sup> Пидал. Апост. 1 пр. Συμφων. стр. 2. Сард. соб. 6.

<sup>(3)</sup> Лаод. Соб. прав. 5; его толков. въ Пидал. отр. 245 et apud Bevereg.

BOOK LOOK

not para el tende щенное дъйствіе, совершаемое архипастыремъ при посвященін; оно состоить въ возложеніи рукъ епископа на главу посвящаемаго, сопровождаемомъ модитвою (1); 3) «Хировосія» означаеть двиствіе съ возложеніемь руки; но такъ какъ поставдение священивовъ и ді-, аконовъ въ какое либо церковное званіе и должность, ка равно и поставление возводимыхъ на степени клира, соверщается возложениемъ, руки епископа на главу посвящаемаго, то это архипастырское дъйствіе и навывается на языкъ церкви: «Хировесія» (2).

<sup>(1)</sup> Вотргед. сичебия t. 1. Толков. Зопары на 1 Апост. прав.

<sup>(3)</sup> Пидал. Толков. 2 Апост. Прав.

# новый методъ въ богословии.

Полное собраніе сочиненій А. С. Хомякова, т. ІІ.—Сочиненія Вогеслововія. Прага. 1867.—Полное собраніе сочинаній М. В. Карфевскаго. М. 1861.—"Эллинязит и православіе" Григорія, и-та хіосскаго (Хр. Чт. 1869).—Обт участін паствы вта ділахта церкви, А. Павловта. Казана. 1866.—Характерта церковнаго управленія вта когозападной Руси предъ Брестелом унісй. А. Синциаго (В'ясти. Югоз. Россія 1862—1863),

## VII.

Кажимъ образомъ первобытная чистота Въры спаслась именно на Востокъ? Что за счастливцы эти греки и сирійцы, что они одни избъжали того крушенія, которому нодвергся весь западный міръ?... Главная причина этого явленія находится, конечно, въ неисповъдимыхъ путяхъ Божественнаго Промысла, въ благой волъ Основателя и Главы церкви, Господа Інсуса Христа. Но, съ другой стороны, «сотворивши насъ безъ насъ, Богъ, какъ говоритъ одинъ великій учитель церкви (1), спасти насъ безъ насъ не можетъ». Не ито иной, какъ Самъ же Господь «во всъхъ народахъ уготовалъ тъ преобладающія качества, которыя имъли опредълить ихъ судьбу. Следуя Своимъ совътамъ Онъ и нынъ употребляетъ эти качества для уравновъщенія дъль человъческихъ» (2). Значитъ

<sup>(4)</sup> Br. Abryovend.

<sup>(&#</sup>x27;) Боссковтъ.

и въ настоящемъ случав, какъ при объяснени образования особенностей католичества и протестантства, какъ при объяснении всякаго вообще историческаго явления, можно и должно искать данныхъ для ръшения вепроса и въ облести естественной жизни человъка: въ мъстныхъ особенностяхъ восточныхъ странъ и народовъ, въ складъ ихъ духовныхъ силъ, въ національныхъ характерахъ и темпераментахъ, въ особенностяхъ соціальнаго и политическаго быта и духовнаго развития, что и дъласть, между прочимъ, новый методъ Вогословія въ сочиненіяхъ, названныхъ въ заглавіи. Въ своемъ библіографическомъ обзоръ мы не имъемъ намъренія дълать подробное изложеніе этой теоріи; отмътимъ лишь ся существенныя черты.

Въ Греціи, вообще на христіанскомъ востокъ, искони интересы духовные, отвлеченные интересы науки и мысли, занимали людей предпочтительно предъ интересами жизни правтической, индустріальной. Не говоря уже о непосредственныхъ представителяхь науки и искусства, здесь самын массы народныя, не только при началь христіанства, но и въ теченіе многихъ въковъ послів того, стоями на несравненно высшей степени интеллектуального развитія, нежели народы запада. Оть того-то, хотя, по выраженію Тертулліана, всегда и вездь «душа человъческая по природъ христіанка», твиъ не менъе на востоив человичество съ большею, чимъ на запади, энергією и съ большинь энтузіазмомъ устремилось нь Вогооткровенному учению христіанства, окорње и истче если не сознало вполны, то почувствовало его истинность и превосходство. Отъ того христіанское учение воспринималось на востокъ цълостиве и глуб-

же, въ развать его обиталелей нивогае не утрачивало спосто истиннаго глубоваго смысла, своего Божественнаго карактера. Въ усвоени новаго учения на востояв: не остановились не внашнемъ культа, ив. одной обрадовой спороні; ; догнаты віры, п при томъ высочайшіе, тамиственнайшіе, заменявшіе себою прежиз философомы явыческимь мудреповъ, вотъ что на первыхъ жа порахъ, главнымъ: образомъ привлекло внаманіе христіанъ восточныхъ. Отъ топо-то, деле, вра, признаніе ученія не стало деломъ лишь сявиата, рабсиато послушавія паствы іврархів, дадомъ: сабиато довърія въ вебщнему авторитету того нии другаго лица: по причинъ давняго навыка и значительного умственного развитій, адёсь каждый стоядъ за свои личныя права въ области мысли, вамдый дорожийъ созналельностію и свободою своею религіознаго върованія :(принимая за свободу сознательное и непринужденное подчинение общецерновному вакону.): «тамъ христівнство не было овязано съ властию и гранданскимъ порядкомъ, какъ на вападъ; ото што отъ человъка къ человъку, отъ мысли въ мысли, и сохранило свой характеръ въры и мысии»....Мало того: : здёсь кождый считаль:: своим неотъемлемымъ правомъ принамать посильное, жавое участіє въ отправленіяхъ : религіозной, жизни своей поместной пориви, въ разсумденияхъ о предметаль върм и о дълать церновнаго управления, насколько эти два ласались его, какъ члена церковной общивы, и насколько они были доступны его религіозно-My CMERCAY.

Очевидно, при таномъ высокомъ развити умственнай онергия и режигіознаго интереса въ народъ на во-Христ. Чт. № 4. 1870.

стоив движение религиозной мысли не могло быть сосредоточено не только въ одношъ какомв-либо или **РИСКОЛЬКИТЬ ЛИЦВКЪ, НО И ВЪ ЦЪЛОМЪ СОСЛОВИИ СЛУ**жителей церкви, клиръ, ни доже въ одней какоймибо поместной церкви. А потому не могло быть здёсь ибста и тёмъ илерикальнымъ злоупотребленіянъ, какін имъли мъсто на западъ, трудно было на востовъ ному бы то им было пользоваться религіезнымъ чувствомъ народныхъ массъ для целей эгонстическихь, своекорыстныхь. Въ общинъ върующихъ -жило общецерковное преданіе, поторое не давало незаконному голосу оджого частнаго лица сдвлаться общимъ върованіемъ. Такъ было въ каждой отдельной общинь, такъ было и во всей перкви восточной. При бинзкомъ взаимномъ общении помъстныхъ церквей одна изъ нихъ повъряда другую. Такимъ обравомъ невозможно было на востокъ папство. Но не могло возникнуть здёсь и что-нибудь похожее на протестантство. Донуская въ извъстныхъ, уваконенныхъ предвлахъ, свободу религіознаго изследованія для каждаго изъ своихъ членовъ, церковная община -на востожь не оставляла его при этомъ съ его личною немощію, въ одиночествъ, на произволь судьбы. Свободные члены церкви были однакожъ связаны союзомъ братской любви; а потому для личной двятельности каждаго члена церкви существоваль жонтроль не только нарочито поставленимъ блюстителей чистоты въры-іераркін, но и контроль своего рода общественнаго мивнія, не того общественнаго мивнія, которое въ ділахъ міра такъ лживо и измінчиво, но того непогращимаго общественнаго мавнія, о поторомъ въ строгомъ и точномъ смысяв можно

спазать: гласъ народа—гласъ Божій, моторов есть выраженіе и отголосовъ живущаго въ цервви Дука Святего, по силь словъ Христа Спаситеди: «гдю соберутся десе или трое во имя Мое, ту есль посредция». Если членъ общины заблуждался, каждый изъего братій по въръ, по заповъди свангельской, имълъ право и обязанность обличить его между собою и темъ едикъмъ, въ случать безуспъщности обличенія, повъдать о заблуждающемся церкви; и только въ случать непослушанія всей церкви непослушный становился для нея якоже язычникъ и мытарь.

Усвоеніе себъ върующими права дъятельно принимать участіе въ общей редигіозной и церковной жизни страны не обощнось на востокъ, какъ и вообще бываетъ въ жизни людей, безъ злоупотребленій и излишествъ. Чаще всего эти злоупотребленія ограничивались профанаціей святыни догмата въ средв простаго народа. Какъ прежде съ своими мудрецами и философами о оилософіи, съ ораторами и политическими дъятелямио дълахъ общественныхъ и государственныхъ, такъ тецерь между собою о предметахъ религіозныхъ, о высочайшихъ истинахъ Богословія народъ сталь спорить на улицахъ, площадяхъ, рынкахъ и гипподромахъ, въ гостинницахъ и общественныхъ баняхъ, даже въ деревенскихъ захолустьяхъ. Св. Григорій Богословь и св. Іоаннь Златоусть, какъ известно, жаловались въ свое время на эти злоупотребленія народа своимъ правомъ, хотя, конечно, ни тотъ ни другой св. отецъ отнюдь не отрицали этого права въ принципъ. Но этого рода засупотребления еще не представляли конечно особенной опасности для истины въры. Гораздо опасиве были, повидимому, тъ ошиб-

ии и заблужденія индивидуєльного сужденія, въ воторыя впадали люди, «напосиные гордостью очносооти влинской и мистицивномъ Егинга и Сирів». Пона догматы лишь подразумъвательно (impliciter) содержались въ церковномъ учени и еще не были облечены въ форму совершенно исимуъ опредъленійдля немощи личнаго сужденія была возможность заблужденія, и чемъ ученье и глубокомысленные быль заблуждающійся богословь, тэмь большая была опасность для церкви. Такимъ образомъ высокая умственная энергія восточныхъ странъ сділалась источникомъ появленія безчисленныхъ ересей на востокъ. Церковь восточная долго боролась съ заблужденіями индивидуальнаго сужденія, долго не могла успоконть въ правотъ въры мятущійся лжениенный разумъ, и вынесла много страданій. Случалось, что ученіе заблуждающагося богослова совпадало съ умственнымъ направленіемъ цілой страны, такъ что церкви грозила опасность отпаденія отъ нея цвлаго патріархата (\*). Но «въ это время, говоритъ И.В. Кирвевскій, когда частной церкви предстояль выборъ или отторгнуться отъ церкви вселенской, или пожертвовать своимъ частнымъ мивніемъ. Господь спасаль ее братскимъ единодушіемъ всего христіанскаго міра». Заблужденія еретиковъ востока были заблужденія болве или менве преступныя, но заблужденія личныя, не посягавшія на догмать о перковной вселенскости; искажая догматическое преданіе, они, однакожъ, за-

<sup>(!)</sup> Ервсь Несторія распространнявсь по всему антіонійскому ватріархату вменно потому, что совпадала съ раціоналистическамъ направленіемъ антіохійскаго училища, главнаго разсадника христіанскаго образованія для пристіанской Азін.

явинии притявание на върность преданию, свидътельствовались согласіемъ всёхъ христіанъ, и этимъ минмымъ согласіемъ старались доказать истинность. своихъ ученій. И вотъ, чтобы узнать истинный смысль общецерковнаго предания по возникавшимъ предметамъ пререканія, составлялись соборы, на которые весь христіанскій міръ отражаль своихь представителей, своихъ высшихъ сановниковъ. Эти соборы, «не смотря на безпорядии, затыввавшія иногда ихъ чистоту», миримыть своимы карактеромы и возвышемностію вопросовь, подлежавшихь ихъ рашенію, выдаются въ исторіи человічества, какъ возвышеннійшее изъ всвять ся явленій. Это было «величалое засвидътельствованіе, данное Вожественной истинь, отъ человаческой, благодатью просващенной свободы». Люди, наповиные дожными ученіями, также присутствовали на вселенскихъ соборахъ, потому чяо и они видели въ нихъ выстій органъ общецерновнаго догматического преданія, наділямсь удостояться на нихъ засвидътельствованія своимъ ученіямь отъ въры своихъ братьевъ, ожидали; что соборъ, въ ясныть не оставляющихъ ивста сомавнію, выраженіяхъ, въ шхъ смыслъ, узаконитъ ихъ ученіе, какъ догматъ, исповъдуемый всею церковію. Такимъ образомъ ложных ученія на вреговь, вступая вь борьбу съ истаной, лишь вызывали ее къ исиващему выраженію своего невысказаннаго смыска. На соборахъ устанавливалась норма върованія, совершался великій подвигь наукообразнато изложенія христіанских истинь, со всею точностію догическаго выраженія, --совершался выслителнин, проемниками элличского просвъщенія, я

14 11 9 9

не для одной Греціи, а для всего міра и на всѣ времена.

Въ православномъ учения о вселенскомъ соборъ, по Хомякову, существенную черту составляеть то, что соборы не создають новых в врованій, а только выясняють, распрывають, формулирують смысль того, что дано въ Вожественномъ отпровенія; они только охраняють въру, воторую храними весь народъ церповный. Они получають свое значение вселенскихъ не отъ особенныхъ формъ, не отъ вижшнихъ какихълибо призналовъ вообще, а отъ согласія отсутствующихь. Вручая своимъ представителямъ на соборъ полномочіе формулировать свою віру, церковь сохраняла, однако, за собою право повършть формулу, которую они составять. Вся церковь принимала или отвергала опредъленія соборовъ, смотря по тому: находила-ли ихъ сообразными или противными своей въръ и своему преданію, и названіе вседенских дала только тэмъ меть нихъ, въ постановленияхъ которыхъ признала выражение своей внутренией мысли. Бываин соборы еретическіе, на которыхъ присутствовали представители всей ісрархін; они издавали догматическія опредъленія въ смысль обявательныхъ для всей деркви; на нихъ подписавшихся епископовъ было иногда вдвое болбе, чемъ на никейскомъ (напримеръ, соборъ въ Римина, составившій полуаріанскій символь), на нихъ императоры принимали ересь, патріархи провозглашали ересь, папы подчинялись ереси. Церковь осудила невъжество, испорченность или немощь своихъ уполномоченныхъ и, оставаясь върною истинъ преданія, отвергав эта соборы, хотя оня н не представляють никакихъ наружныхъ отличій отъ

истично-иселенских соборовь, потому единственно, что иль ръшенія не были приняты за годось царкви истич върующимъ народомъ, трь той средь, «гдь, въ вопросаль въры нъть различія между ученьких и невъидою, церковиномъ и міранциомъ, мужчиной и женщиной, государемъ и подденнымъ, рабоваздъльцемъ и рабомъ; гдь, когда нужно, по усметранію Бомію, отроль получаеть даръ въданія, младенну дастся свово премудрести, ересь ученого ещискова опрожертается безграмогнымъ пастуковъ, дабы всф были едино нь слободномъ единства живой въры, которое есть проявленое Духа Божія» (1).

Потому-то кака въ Греціи, такъ позже и у насъ въ Россіи всй попытки высмихъ ісрархическихъ дидъ къ соединеню съ Римомъ сокрушались, о крапкую, непоколебниую къру православнаго народа, который, не донускаетъ начьего деспотическато господства надъ своем совъстію. Извъстно, какъ отвъчаль православный западно-русскій народъ на опредъленія брестискаго собора, узаконившаго унію. Точно также встрачена была въ востонной Руск унія олорентійскал. Отпуская митрополита Исидора на соборъ во Флотренцію, Великій Князь Василій Темный нацазываль ему: «иди, но принеси назадъ надпу въру во всей ея

<sup>(1)</sup> Въ «запискахъ по всеобщей исторіи» Хомяковъ съ своей гочки зрівня излагаль между прочимъ и исторію вселенских соборовъ. Къ сожадінію редакція «Русской Басіды», печатая эти записки (1860 г.), не нашла удобнымъ помістить на страницахъ своего журнала разказъ автора о соборахъ; тамъ, гді слідуетъ расказъ Хомякова о вселенскихъ соборахъ стоякъ точки... Въ диверской цината душенолезнаго Чтенія за настоящій годъ начата печатанісиъ исторія вселенскихъ соборовъ архим. Іоанна. Объ этомъ новомъ трудів можно будетъ сказать только послів того, какъ онъ будетъ доведенъ до комиа...

чистотъ»: Исидоръ принссъ съ собою догиаль ос тивы венства папи и быль нивлошень съ свещи каведры.

· Эллинское племя; смазали мы, съ большинь, чень пакой-либо народъ, эптумазномъ; усвощло Вожественное учение свангелия. Преосв. интрополить хіссскій, въ своей замъчатемьной статьь; наиж упоманутой (1), при объеснени этого-явления не ограничивается указанісмъ на истерическую притетовку и на высовое развитіе увственной энергіи, облегнившихът на востокв принятів христіанства: онъ указываеть болье внутреннія и, танъ сказать, болье спеціальных причины этого явленія. На основаніи сочименій Ариевотеля, Кисовула и другикъ плассическихъ писателей древиси Треціи, опредвинями свойства греческаго національнаго генія (нии «интеллента»; какъ: вив виражается), особенности греческой поличік -- общественнаго и государственнаго устройства Греціи въ ся цвътущую эпоху, въ тотъ періодъ ся исторіи, погда Греція давала направленіе всей общечеловаческой цивилизацій, онъ затомь опредвижеть пачела православія въ его въроученія, и церковномъ устройствь, и проведши перелиель между тами и другими, накодить между ними до тождества близкую вналогию. По остроумнымъ соображеніямъ преосвященнаго ввтора оказывается, что начала эллинизма, черты греческаго національного карактера и политическаго устройства, по особому устроенію божественнаго Промысла, удивительнымъ образомъ совпадають и гармонирують съ началами чистаго христіанства — православія, такъ что эдлинизмъ быдъ какъ бы предзнаменованіемъ и

<sup>(1)</sup> Она напечатана въ Хр. чт. 1869. Мартъ.

предображеніемы православной преровну: что, церковы были предавлеровни синтеллекта». (Ванивы образомы, сы особвинымы элинизари интеллекта». (Ванивы образомы, сы особвинымы энирузациомы услови себй выпличенного ученіе, влиниское преми дійвововкаю такти можду просогнаснымы й мочому, что: неколо это ученіе гармонически—согласнымы селе свемми прирожденнями феспромені-лик, съ свемми прирожденнями феспромені-лик, съ свемми прирожденнями феспромені-лик, съ свемми прирожденнями феспромені-лик, съ свемми при прирожденнями правом при при селе велиную полорующими предестиро мосображения велиную полорующимости предести о народа: (1).

Когда, деморалиобванный жизив варваровы жели. кій греческій мароды угражаны пражаною экеріію своего національнаго пухв. погда: рабетво попратило ого ум¢твенную пропенедительность от принавили уровень его - духовново: резовтін, пявляется піна преду поторическиго пслужения пеленечеству и непремене богато одеренное духовными оплами, мисточисленное, бодрое и могучее санванское писия. Принявани дристівнотво! правивимы образомы оты славной Греціи, оно видимымъ образомъ призывалось къ тому, чтобы быть продолжателемь и сотрудникомь нея . Въ великомъ двлв усвоенія человвчеству и сохраненія для всего міра въ медоврежденной чистотъ сопровища истинной Ввры. И воть здвси опять, между спавянскимъ культурно-историческимъ типомъ и началами провослевия им наводние телую же нолную гар-Secure for drawn and security

<sup>(1)</sup> Мы не считеемъ себя въ правъ дълать болъе подробное издоменје оригинадынихъ и остроуминихъ сужденій преоси, Григорія, такъ ракъзский статьсього еще пъкъ недавно была помінцена на страницахъ Христ. Чтеній зі зійня помінцена по помінцена п

монію, такое же соотвітствіє, калов првосв. Григорій укорынаеть фоноставия съ провосивность вдинизмы. Изследование спавляства---его исторических судебъ, этнографических особенностей, уможенной происво-PRICEPHOLIN H HOBBRICKERS : GRODACCES -- EDROPESS еть у насъ въ носитдиса время все больше и больше мучнія укочвенния силы въ области намей мауки и ингературы. Вевснорно, ин одна ограсы научных носевдованій не ведется у нась съ такою эмергівю н витупіваному, съ такимь водинямь достопиствомь, накъ изследование славлиства (1). И все вание слависты, начиная съ покойнаго Хоминова и оканчивал г. Макушевымъ, самымъ молодымъ дъятелемъ на · этомъ поприщъ, иселючая впроченъ г. Цыпина н Спасовича, вы сваемъ гоблори славянскить дитературъю перепесинкъ свое завзятее западинчество и въ область славяества, и всяблетою втого панодинениях свою весьма ученую, темъ не менье фексенцювкую . кишту парадоксами и преувелянениями (2), воб божбе наи менье согласим въ основномъ принципъ, въ ис-

<sup>(1)</sup> Это впроченъ и не удивительно. Мысли чумія, навъянным извив, хочя бы и были симпатачны плеатель, инкогда не могуть быть грасы плеатель инсли, добытыя самостодтельных уиственнымы трудомы. А въ области славянства нашимь насладователямы по невола приходится быть самостоятельными; едва их даме, это до единстренцая у чость отрассы научиния, пледнаща науча вполна самобытив: туть нечамь заимствоваться съ запада—разва теорією пана Духиньскаго, пропов'ядющаго въ Паририм'я с томдества русских съ тюристини илеменнии. Остраствещенные отзывы о славянства въ рода отзыва барона Гакстаруена или Марте (см. опыть истор. обозр. р. словесности О. Миллера, стр. 239) слишкомъ радки у западныхъ писателей.

<sup>(\*)</sup> Эти парадовски и промахи гг. Пыпина и Спасовича указаны въ рецензіяхъ на ихъ книгу г. Лавревскаго (см. отчетъ о 9-иъ присущенім укаровскихъ наградъ, етр. 11 — 87) и г. О. Минхера («славянскій вопросъ въ каукъ и мизии», С.-Пб. 1865).

кодной точит врими на славянство. Правослениеоджа жоъ основныегъ стихий народиаго славянскаго дука, до того необходине ему присущая, что скаженинъ номедленно утрачиваетъ типическія черты своей HEDOMHOCTH, CHOOFO HICHEHHARD XAPANTOPA, KARS POALS ко перестаетъ быть православнымъ (Поляки, отчасти Чехи). И на обореть: сехранение православия обекпечиваеть племенной : славянскій типь за славянами даже въ томъ случав, когда то или другое славлиское племи подпедаеть игу пноплеменниковъ --- туровъ и нашевъ: до чого родочвенно православіе славянотву, до того блична аналогія между началами того и другаго (1). Подобно тему, сакъ въ Гремін, въ жучную эпоку ся всторів, и у насъ «жизпь церкви и жизнь общества санваются во внутренией гармоніи народнаго дука и быта съ коренными началами листаго

<sup>(1)</sup> Нужно сознаться, впрочемъ, что вопросъ этотъ кало разработанъ у насъ съ заптической стороны. Укаженъ на «оныть которич. обоврвийя русской словесности» О. Миллера, гда мысль объ вналогін между православіемъ и славянствомъ не разъ высказывается при взложения древняго періода нашей литературы и подтверждается тою самостоительного разработной мамией народной словебности, жакая составляеть несомилнную заслугу г. Миллера въ русской наука, Разсмотрънію того же вопроса посвящена отчасти упомянутая брошюра того же автора: «Славянскій вопросъ въ наука и жизни». . Всян ите и возставаль противь элой имоги, то но въсклу своей научной компетентности, а въ силу предваятой мысли. Потому и возстание это принимало характеръ не серьезной научной полемики, а-грубаго осиливания, напъ это им видимъ нъ статънкъ: Добромобова («Мосповское словенство»), Писарева («руспій донъ-Кихоть»). Г. Бестужевъ-Рюминъ одинъ изъ всъхъ критиковъ Хомякова и Кирвевскаго отнесся из двау объективно и до накоторой степени уважительно (-clabsequellenog juenie, ero branchie e childa by Dic. leteparybb.), На значеніе Хомякова въ области Богословія первый у насъ указаль г. Лананскій (см. его вступительную менцію, читанную въ С.-Петербурговом'я университета-въ сазета Дена 1905 г.).

христівновна — православія», и эта-то гармонін служить могочниковь чего гармоническаго взакио-дійства, потороє проходить чрезъ всю исторію Россіи, источниковь того, что религіовное и церковное діле въ Россіи всегда было діневь общенародніму.

- Въ часиности, въ подтверждение мысли объ ананогін православія съ славянствомъ, указывають на добровольное, охотное приклије встин славлнами христіанстна именно въ формъ православія, на мягность H UBANIIABHOCTL CHABHICTOR HANNOL, MOTODOMY TARS сротивтетвуеть любиеобильный дукь правоснавия, исегдв. чуждый насклін и инжекзиціонной суровости, на ввижніе соборы, вічевое устройство правленія у слананъ и общиниую форму славянскаго земледъльческаго быта, на круговую поруку въ средв престыянь, на нёкоторые факты славянского такъ называемаго обычнаго права, какъ на явленія, которымъ соотвътствують въ православномъ устройствъ церкви соборное начало, братства и приходскім попечительства съ ихъ всегдащнимъ важнымъ значеніемъ въ двлахъ церкви, выборное вачало въ поставленіи дуковныхъ лицъ, епископовъ и священниковъ, постоянное и близкое участіе паствы не только въ двлахъ церковнаго устройства и управленія, но и въ обсужденім вопросовь догматическихъ. Въ самомъ дълъ и у насъ въ Россіи были времена такого сильного возбуждения религиовнего интереса въ народъ и такого широкаго развитія богословствующей мысли, которыя живо напоминають славныя времена вселенских соборовь въ Грецін. Іоснов Вилицкій, подобно Златоусту, въ свое время жаловался, въ выська жь Нисонту, спископу

сувдальскому: «наций и вы домань и на дорогамь и на рынкахъ, вей — иноки и пірине — си сомийнісми разсумдають о вёрём (\*). Во времена братьеви :Дан кудовь по свовани составителя Остена «и дуков» ные, и свётскіе, мужи, жены и дёти въ собраніять; бесбідамь, на всяноми місті, благовременно пресущесть временно—вей: стали разсумдать, вакъ пресущесть вляется хлібов и вино въ тілю и кровь Христову, и въ кое время, и кімми словесы»:

## VIII.

Впрочемъ допуская указанное выше соответствіе между умственнымъ складомъ православныхъ народовъ, ихъ соціальнымъ и политическимъ бытомъ-съ одной стороны, и характеромъ ученія и учрежденій истинной церкви съ другой, наши богословы отнюдь не думають этимъ «подчинять идею христіанства идев національности», не думають утверждать, будто богосозданная организація церкви и характеръ ся ученія явились, какъ случайный плодъ историческихъ и соціальных условій. Складъ умственной и политической жизни въ Греціи и Россіи не быль источникомъ силада жизни церковной, а только по особому устроенію Божественнаго Промысла, вившнимъ благопріятнымъ условіемъ для того, чтобы божественное ученіе христіанства могло тамъ легче войти въ органическую связь съ жизнію человічества, и чтобы основной законъ истинной церкви, по духу Христова ученія, возымаль въ людяхь свое полное дайствіе.

Формула этого органическаго закона жизни церковной: свобода въ единствъ, единство въ любви (2).

<sup>(1)</sup> См. «Просвътитель», по изд Казан. Духов. Акад., стр. 60.

<sup>(2)</sup> Мы позволяемъ себъ именно такимъ образомъ вормулировать

Человрить быль бы же достоим разунения истипы, если бы не имъть спобеди, если бы пріобрживли эту netrhy no morberows e manparements boday coroexs правотненных смур. Всявая смыслящая въра есть виты свободы, и непремине исподить нав предварытельного свободного изследованія; поторому человень повремую прискія виджинято міра или внутреннія явлевія своей души, собитія минувинхъ: времень, или свидетельства современниковъ. И. вы техн случалиъ, когда гласъ самаго Бога взыскиваль и воздвигаль душу падшую или заблудшую, душа повергалась ниць и покланялась, предварительно опознавъ Божественный голосъ: и здёсь начало обращения въ актъ свободнаго изследованія. Приписывать право изследованія одному протестантству значило бы возводить его на степень единственной смыслящей въры. Впрочемъ свобода человъческаго разума состоить не въ томъ, чтобы по своему творить истину, а въ томъ, чтобы уразумъвать истину свободнымъ употреблениемъ своихъ познавательныхъ силъ, не зависимо отъ какого бы то ни было авторитета  $\binom{1}{1}$ .

Но свободный въ исканіи истины и спасенія, человъкъ въ одиночествъ самъ по себъ, безсиленъ обръсти то или другое. Мы были бы недостойны разумънія истины, если бы не имъли свободы, если бы пріобрътали его не подвигомъ и напряженіемъ всъхъ нашихъ нравственныхъ силъ; но мы были бы не способмы уразумъвать Божественную истину, если бы не держались ез единство силою нравственнаго закона

осневний принципъ богословских возграній Конякова, своди въ одно цалое различныя маста его сомнаній.

<sup>(1)</sup> См. Бог. сочин. Хомякова стр. 40, 208-210, м др.

побыт. Разунная свобода варующаго не знасть надъ собою авторитета; но оправдание этой спобеды --- эт единомменія съ пермовію, а міра: оправданія опредвинется согласіємъ всямь вёрнымь. Нёть человёта, который бы самъ по себь, въ своей одиночной делтельности, изъять быль оть заблуждения, накь бы OH'S BAICORO HE CTORAS; NO COTARCIO BOBES COTE HOTHна въ ловъ церкви. Въ церкви наждый отдаетъ свой умственный трудъ всёмъ, и каждый прісмасть отъ всвих добытое общинь трудонь, и изъ гарионическато сліямія вислей личныхъ образуется мисль исей церкви, и только ей, мысли целой церкви, доступна нстина. Требование единства не противоръчить-ин требованию свободы? Церковь требуеть оть своихъ сыновъ согласія, ибо безъ согласія органическая жизнь не возможна; но это не значить навизывать согласіе вившимъ образомъ, принудительно требовать слъпаго признанія. Милліоны людей смотрять на солице и соглашаются, что оно блестить. Сивной можеть въ этомъ сомивваться, по следуеть им изъ этого, что согласіє прочихъ имъ навизано? Взаминая любовь есть то опо, которымсь каждый христіанинь врить бомественные предметы. Доля духовного ясповирына, даруемая нь мэру каждому христіанину, находить свою полноту въ органическомъ соединения всёхъ: Каждый человить должень быть свободень въ своемъ върсванін, такъ; но этого мало, этимъ не все исчерпывается и не опредвияется отличіе свободы въ мристівнетві от других проявленій свободи. На такой свободь, которой плоды обнаруживаются во внутреннемъ раздоръ върованій, въ признанномъ или пеизбъжномъ субъективнамъ, въ отсутствін въры объектавной то на применения на пр

. ... Какимъ обровомъ , одинство , христіамъ дасть.. каж-- «Ведело, от отденные стой и от от от от отденные от отденные от вости?: Посчинка, праствительно, не получаеть новапо быта ость груды, вак поторую свособросий случай. Таловъ паловить въ протествителни Миринтъ, положенный вы ствиву же удучилется жить г мыста, на-Значенияго ому- кеменьщиноми; · таковь - ченоввив . Въ каложичества. Но всякая постица вещества, воспри-Herre Bridding Theon's in yerochies . Hine, 'excembleрустся въ организива в двязетоя не отвеняемие. Сго частію и полунасть оть вего новый смысль и ловую янины Талово христанинът въ деркви. Калами изъ насъ ностопню ищеть того, чемъ церковь обявдаеть; **Сезсильняц эр обосы**я одинолостви исосовию мисеть пріобицивани жь і единству паррыван И пирорвовь пасть emy to, tere camp no desse osphere ont. He momenta-Камфийского спостем вомина одна первоность неба. Впрочень , ченевыче: паходить по неровен не чущое жионаябы собы, онъчнаходичы нь кей усываю осбя, ма не эво: безонити освоито пруковнето одмеочества, в врисмий чискрониято . Дуковирго: Одиненія съ свощи братьние, оъпсвоимъ Спасителемъ, Онъ находить въ жей себя ва своем совершенскай нахедить въ ней до 41, ддо . есяр. обверинянняю вр чемер селеме - Воже-

<sup>-; (&</sup>lt;sup>4</sup>). Си.: Вот- сопия: Хоминова: втр.: 171; 200; 208, и др.: -

ственное вдохновеніе, постоянно менаряющееся івс грубой нечистотв отдально иминаго существованія (1).

Это очищение совершиется непобыдимою симию взаимной любви христіанъ во Інсусь Христь, «вбо вта любовь есть Духъ Вожій». Взаимная любовь христіань есть то око, которымъ кандый кристіанинь врить Божественные предметы, и это око накогда не свыкалось съ самаго того дня, когда огненные явыви низошии на главы впостоловь; оно и ме, соминстер никогда дотоль, пока верховный судін совдеть в потребуеть отчета у человичества въ истини, которую Онъ далъ ему, запечатаввъ ее своею кровію. Доля духовнаго ясновиденія, даруемая въ меру кашдому христіанину, находить свою полноту выпортавическомъ единения всъхъ. Когда порвана связъ взавиной любви, когда отринута въра въ ея силу, человъкъ фактически вышель изъ церкви, хотя бы, по законамъ чисто-земной организаціи, и оставался въ ен оградв. Потому-то и не дается истина эфры ви католичеству, ни протестантству, что такъ забыто это органическое начало жизни церковной—любовь. «Какъ, возразятъ, вы хотите увърить, что въ продолжение столькихъ въковъ въ христіанскомъ міръ, въ странахъ наиболъе образованныхъ, основание и сущность христіанства-любовь оставалась въ забвения? Столько было славныхъ мужей, проповъдавшихъ законъ Спасителя, столько было высокихъ и благородныхъ умовъ, - столько пламенныхъ и нъжныхъ душъ, провозглашавшихъ народамъ запада слово въры-и будто никъмъ



<sup>(4)</sup> См. Бог. сочин. Хомякова стр. 99—100 и др. Христ: Чт. № 4. 1870.

жет нехъ не было упомянуто о взаимной любви, которую, умирая, оставляль вь завёть братіямь умиравшій за нихь Христось? Это невёроятно, это невозможно!» Дійствительно невёроятно, а все-тажи это такь. Витіи, мудрецы и проповёдники говорили часто о закона любви, но никто не говориль о сила любви. Народы слышали проповёдь о любви, какь о долгё, но забыли о любви, какь о божественноми даръ, поторыми обезпечивается за людьми познаніє безусловной истины (1).

Панство приносить свободу въ жертву единству, протестантство — единство въ жертву свободъ. Протестантство ваводить человъка въ пустыню; католичество обносить его оградою: но тамъ и здъсь онъ остается одинокимъ: «Повинуйтесь и въруйте монмъ депретамъ», говорить Римъ. «Будьте свободны и постарайтесь создать себъ какое нибудь върованіе», говорить протестантство. А церковь правосдавная взываеть къ своимъ чадамъ: «возлюбимз друга друга, да единомыссиемз испоетамы Отща и Сына и Св. Духа».

## IX.

Отсюда для насъ уже становится понятнымъ, какимъ образомъ принципъ участія паствы, народа церковнаго, въ дълахъ церкви, въ разсужденіяхъ о предметахъ въры, въ охраненіи чистой истины отъ злоупотребленій мысли личной составляетъ, по Хомякову, одно изъ существенныхъ отличій православія въ сравненіи съ католичествомъ. По Хомякову этотъ принципъ существенно вытекаетъ изъ православной идеицеркви, какъ живаго организма, въ жизни котораго каждый изъ отдъльныхъ членовъ церкви принимаетъ

<sup>(&#</sup>x27;) См. Бог. сочин. Хомякова стр. 96-97, 109, и др.

соответствующую долю участія, по мёрё своего значенія въ общемъ составів организма. «Какъ тіло иміветъ много членовъ, говоритъ св. ап. Павелъ, и всв члены, хотя ихъ и много, составляють одно тело: такъ и Христосъ (т. е. церковь). Ибо едиными духомз ны вси крестихомся, и вси единым духом напоихомся. Но тело не есть одинь члень, а совокупность многихъ. Глазъ не можеть сказать рукъ: ты инъ не надобна, или голова ногамъ: вы мнъ не нужны. Напротивъ: члены тъла, которые кажутся слабыйшими, гораздо нужные. Богь такъ устроиль тыло, чтобы въ немъ не было раздъленія, а всв члены одинаково заботились другь о другь (1 Кор. XII, 12-27), и чтобы соразмърнымо дъйствіемо каждаю члена совершался ростъ всего тъла (церкви) для его назиданія въ любви (Ефес. IV, 16). Таковъ основной прототивъ устройства церкви. Здёсь все основывается на живомъ взаимодъйствім членовъ; здёсь нётъ резкаго, абсолютнаго разделенія между управляющими и управляемыми, между двятельными и пассивными членами. Раздвоеніе церкви на церковь учащую и церковь учениковъ, признанное въ католичествъ, какъ основной принципъ, обусловленный самымъ складомъ церкви-государства, прошло, какъ извъстно, и въ протестанство, какъ следствіе упраздненія въ немъ преданія наи посягательства науки на въру. Отсутствіе этого раздвоенія въ церкви правосдавной самымъ решительнымъ образомъ определяетъ характеръ посявдней. Говоря такимъ образомъ, Хомяковъ предлагаеть не гипотезу, не выводъ только изъ другихъ началъ православія: это — неоспоримый догматическій фактъ. Восточные патріархи, говорить онъ,

торжественно провозгласили въ своемъ отвить на окпружное посланіе Пія IX, что непогрыщимость почіеть только во вселенскости церкви, объединенной взаимною любовію, и что неизивняемость догмата, равно какъ и чистота обряда ввърены охранъ ис одной іерархіи, но всего народа церковнаго; который есть твло Христово. Народъ-твло церкви, въ правственномъ единеніи съ Богоучрежденной ісрархіси и совокупно съ нею служить носителемъ обще-церковнаго преданія, этого тлавнаго обезпеченія неизмінности и чистоты ввры. Вотъ подлинныя слова восточныхъ патріарховъ: У насъ ни патріархи, ни соберы никогда не могли ввести, что-нибудь новое, потому что хранитель благочестін (оперативтия тик Эрисиия) у насъ есть самое твло первый, т. е. самый народы, который всегда жедаеть сохранить ввру свою нежвивиною и согласною съ върою отцовъ своить... Мы имвемъ никакого светскаго надвирательства какъ говоритъ его блаженство (пена), свищеживго управленія, а только соединены союзомъ жюбви и усердія къ общей матери нашей въ единствъ въры» (1). мика отвиротова отвренение восточного восточного восточного в Сум безспорно самое значительное событів вы церковной исторія за много в'якови, замінаєть Хомаковь. Оно заключаеть въ себъ общую формулу всей исторіи церкви... Изъ нъдръ невъжества ѝ уничаженія, изъ глубины темницы, въ которой исламизмъ держитъ христіанъ востока; раздален голось и изрекъ міру слово, которое на одна честная душа, върующая во что-либо или невърующая, не откажется признать за

<sup>(1)</sup> См. §§ 17-й и 18-й окружнаго посланія восточныхъ патріарховъ въ русскомъ переводъ (1850 г. Спб.) стр. 37.

одно изъ прекрасивната попраживания и попраживания попра

"Правда, вопреки протеслантотву, зерархія не есть произведение перковнаго! общества, а творческое начало его самого, Погоучрежденный органъ, чрезъдоторый простые върующе должны быть утверждаемы и возращаемы во Христь Не вы Меня избрали, а Я васъ избранъ, свозанъ Спаситель апостодамъ; а Духъ свягой, устами анистола, говорить: благословлиемый оть большиго благословляется. «Не оты не с совершенства перкови восходить къ совершенству; ся исходъ — совершенство и всемогущество, возводящия къ себъ несовершенство» и Полнота перковныхи правъ, которыя пручимы Інсусь Христось, апослодамь, пребываеть всетде на вершинь і ерархін.: Апостолы идуть предълдерковію, како посланивки. Вожін, а не на обороть; епископы и пресвитеры-не служители част... ной общины, а служивели Христа во вседенской общинв. Но съ другой стороны Господь, укаляя отъ. вселенной жвое видимое присутствае, поручиль жра-, нежіе : своего учемія (не отдэльнымъ.: лицамъ — своимъ ученикамъ, алдержки учениновъ: Сами адостолы, какъ. искуплениме и:върующе, были и дервымъ дервовнымъ. обществомън тапъ ито възлиць ихъ, јерархія и цер-. ковное собщество, какътолно въло, одновременно произошли потъ плавы провы предел Тристан Отъ втой. Главы деркви, исходияъ жизнь доего, теда, д и духъ втой жизин-та же Божественная любовь, по которой. Виновникъ намейнивры совершиль дели ист. купленія. 🗚 злоботь не предвосхищесть, не пириопо-,

ийзпрусть благодати, и не низводить своихъ братій въ духовное илотство. «Церковь знаетъ братство, но не знаетъ подданства». Потому-то и самое полномочіе апостоловъ-быть органами жизни во Христь для прочихъ върующихъ, переданное имъ своимъ ученикамъ — епископамъ, называется въ св. Писаніи служеніемь, такъ какъ и самъ Сынь человическій не прииде, да послужать Ему, но послужити (Мв. ХХ, 25—28; сн. Дъян. 1, 25, 1 Кор. III, 5, IV, 1 m пр.). Въ церкви, гдъ господствуетъ право любви, кто хочеть быть первымъ, долженъ быть всемъ слугою. Такимъ образомъ въ церкви православной законодателемъ религіозной истины является не одна іерархія, и не одинъ народъ церковный въ отдільности, а Духъ Вожій, живущій ст чиломи тиль церкви, поторое составляють ісрархія и народь, и основою церковной въры является не голосъ и воля јерархіи или народа въ отдъльности, а откровеніе Духа Вожія, живущаго въ церкви. Рядъ свидътельствъ св. Писанія и церковной исторіи всёхъ вёковъ подтверждають такой взглядъ на значеніе паствы въ двлахъ церкви. Столпъ и утвержденіе истины есть, по впостолу, церковь Бога жива-вся, въ ея полномъ состава, а не одна јераркія (1 Тим. Ш, 15); обътованіе непогрышимости въ въръ дано всей церкви, а не одной ісрархіи (Мо. XVI, 18); слова Спасителя: идпжа еста два или тріе собрани во имя Мое-ту есмь посредь ист-относятся, очевидно, ко всъмъ върующимъ, а не иъ одной ісрархін. Почти вов посланія апостольскія, содержащія въ себъ ръшение важивищихъ догматическихъ вопросовъ написаны не къ однимъ предстоятелямъ но - въ цвамиъ обществамъ върующихъ. На соборъ впостольскомъ, послужившемъ первообразомъ для всъхъ послъдующихъ соборовъ, — гдъ ръшемъ вопросъ о необязательности закона Моисеева для христіанъ, присутствовали, вийстъ съ апостолами и пресвитерами, и братія — съ правомъ совъщательнаго голоса: умолча же есе множество (винмая разсивзу Варнавы и Павла объ успъхъ проповъди ихъ у язычниковъ), замъчаетъ св. дъецисатель; умолча — вначитъ до того времени оно говорило въ собраніи, котя въ повъствованіи св. Луки приводятся ръчи только впостоловъ Петра и Іакова. Самое опредъленіе этого собора отправлено христіанамъ Антіохіи и Сиріи не отъ лица только апостоловъ и пресвитеровъ, но и братій (Дъян. гл. 15).

Во всей полнотъ божественный авторитетъ ісрархін проявляется въ совершенін таниствъ. Здёсь ісрархическое лицо дъйствуетъ лишь какъ орудіе силы Вожіей, чрезъ которое върующему подается невидимая благодать, и въ этомъ заплючается Вогоучрежденное отличіе іерархія отъ прочихъ членовъ церяви: первая имъетъ право совершать таинства, послъдніетолько пользоваться ими. Но и при совершении таинствъ участіе наствы проявляется вз молитвенномз содъйстви всвять вврующихь священнослужителю. Такъ жертва св. евхаристіи приносится священникомъ отъ лица всей церкви, при живомъ участіи всвхъ върующихъ, которое выражается въ ихъ модитвахъ, въ отвътахъ на обращения священника. Абсолютная необходимость прещенія для каждаго вызвала въ церкви правило, по которому, въ случаякъ правней нужды, такиство это можеть быть совершено и мірянами... Что касается до другихъ сторонъ іс-

рархической деятельности дастырей церкви, каково право учительства перковнаго и право перковнаго управленія, то здёсь, поненно, оставдяется больше міста личной деятельности и , естертвенным , силамь , отдвявных пастырей, но сълтынь вибсть-и большій просторъ участим мірянъ. Для цалей религіознаго просвищении церковы допускаеть, на ряду съ оффиціальнымь учительствомъ јерархіи, и настное учительство каждаго върующего, кто чувствуеть къ тому призвание и твердо стоить на незыблемомъ основании въры. Не вси бывайте учители, говорить впостоль, (4 Нор. XII, 29), но въ тоже время постоянно убъждають, всихъ вирующихъ навидаль другь друга и словомъ и примъромъ. Такимъ образомъ въ церкви кто получиль отъ Вога дарь слова-учить словомъ, кому Богъ не даль: этого дара — поучаеть жизнью, «Мученини, въ минуту смерти возвъщавшіе, что страданія за истину Христову принимались ими съ радостію, были по истинь вединици наставнивами. Кто говорить брату: в не въ сидадъ, убъдить тебя, нопоможимся вывств, --- и обращаеть его пламенною молитною, тотъ также сильное орудіе учительства. Кто симат и отвиской странации инбри и инфа приводить въ Болу заблудшія души, тоть пріобретаеть учениковь и въ појномь смысцъ слова становится ихъ учителемъ». И это нисиолько не противоржчить тому, что служение словомъ, воздожено пренаущественно на клиръ, какъ его обязанность. Ісрархическія дица суть только оффиціальные церковные учители, несуть въ этомъ сдучав лишь обязвиность, но не имфють привиллегіи; дто пріурочиваеть учительство въ какой-либо должиости, какъ особый бо-

жествежный дары, тоть впадаеть въ ересь или, создаеть новое, небывалое таннетво — теннство раціонализма (такъ какъ отличилельная особенность такиства предъ всянимъ другимъ двиствіемъ именно, въ томъ в состоить, что выствительность его нисколько не зависить: отъ, личныхъ: свойствъ, и: виртренняцо настроенія лица, его совершеющаєю)....Тольно пада можеть , говорить о себь, дто такь, јустъпреод, всекда исходить свыше попаданная истина, что: ин личная опраниченность его понименія, ни дичная его понименія, ность не могуть имъть вліянія на процоводуємоє имъ ученіе. Въ православной же церкви ин паскыри деркви, въ сферъ учительства, не изъяты, ояъ порвиожвости заблуждеться, им міряне не лишены права и способности изрежать учеміе, согласное събистиною... Нотому-то въ первви дажентотъ, пто въд глазалъ, міра ниже всваъ въ сонив върнымъ, но воспитанъ, во всякомъ благоческій, можеть, если видить коголибо изъ собретій, даже высшихь вебя, даже выпшее іррархическое:: иидо, : совращающимся съ :пуки.: истины, :обличить опо зопринымъ, личноническимъ, додособомъ, -эес. жы мымокадоо иминдокоП. линием инвертитератор ръ церковнаго управленія: авторитеть ісрархін обнаруживается въ богодарованномъ вин правъдвавъ и рашить, п. е. отдалять преступных инецовы церяви. ють духовнаго. общенівність него, равно кана м енова принимать въ это общение кающихов. .. Но.. ,въ приложении этого права пъ частнымъ долучаямащиастыри: церкви, будучи предоставлены своему мичному благоразумію, имъя только лишь общее правилоупотреблять свою власты вт. созможне, а мен направрушение перман (2. Кор., К., 2), пользиютели содей

ствіемъ церковной общины мірянъ. Во времена апостоловъ судъ надъ преступными членами церкви былъ дъломъ всего церковнаго общества. Тико-ли инствов васт мудрт ни единг, иске можетт разсудити между братій своих, писалъ апостолъ Кориневнамъ (1 Кор. 6, 5). Изрекая отлученіе коринескому кровосивснику, апостолъ вивняетъ тамошнимъ христіанамъ въ вину, что они такъ долго терпъли въ своей средв такого страшнаго грашника: не вамъ ли принадлежить судт надт внутренними (т. е. членами своей общины)?

Что касается до фактовъ церковной исторіи, греческой и русской, и изреченій св. отцовъ церкви, свидътельствующихъ о дъятельномъ участія, какое принимала, въ большей или меньшей мере во все времена, въ дълахъ церкви, въ ръшеніи вопросовъ не только церковнаго благочинія, но и вопросовъ догматическихъ, церковная наства, міряне, то въ насивдованіи г. Павлова этихъ фактовъ и свидетельствъ собрано тамъ много, что едва им справедиво утверждать, кожь это делають некоторые изъ нашихъ богослововъ, будто народъ составляетъ въ церкви темную, инстинктивную силу, что онъ не болье, какъ источники суевърій и заблужденій. Не говори уже о выборахъ на церковно-јерархическія должности, въ поторыхъ участіе мірянъ не только допускалось, но и узаконялось и только по временамъ, среди еретическихъ смутъ и другихъ неблагопрінтныхъ обстоятельствъ, устранялось или сокращалось, котя никогда впрочемъ не было отминено въ принципъ, мы видимъ мірянъ даже на соборахъ, не только на тёхъ, на которыхъ рашались вопросы дисциплины церковной, по

н на тъхъ, гдъ шла ръчь объ основныхъ догматахъ въры, и на этихъ послъднихъ даже больще, чъмъ на первыхъ, -- съ правонъ совъщательного голоса. Отенъ церковной исторіи, Евсевій, о маловзійских соборахъ противъ Монтана выражается такъ: «епрующіс (слъдов. не одна ісрархія) стали собираться и изслъдовать новое ученіе, объявили его нечестивымъ и отвергии». Міряне присутствовали на соборахъ африканскихъ, разсуждавшихъ о врещеніи еретиковъ и о падшихъ. Нъкоторые западные соборы постановляли даже за правило, чтобы епископы приглащали на соборы и мірянъ. Толедскій соборъ 633 года, установляя, согласно древнему обычаю, общую форму для: соборныхъ засъданій, отводить на нихъ особов місто и мірянамъ. Въ актахъ некоторыхъ соборовъ есть даже подписи мірянъ. На первомъ вселенскомъ соборв несомненно присутствовали во множестве и міряне; на следующихъ шести — мірской элементь быль представляемъ императорами или ихъ уполномоченными, - при чемъ это присутствіе мотивируется. именно тъмъ, что «дъло идетъ о въръ», которая составляетъ общее достояние всей церкви, въ ся совокупности, а не одной ісрархіи. Знаменитый поборникъ церковнаго абсолютизма, папа Николай 1-й пи-; саль императору Михаилу: «гдъ вы читали, чтобы императоры присутствовали на соборахъ? Разев талько на тъхъ, на которыхъ чало разсуждение о въръ, которая всеобща, которая принадлежить встых христіанамз, не только клирикамз, но и мірянамз». Мірянамъ на соборахъ, конечно, не принадлежало право окончательнаго решенія догиатических вопросовъ — это было дъто епископовъ, уполномоченным

учителей перкви; но и свидательство мірянь о выры имы также наноническій авторитеть: на него, по прайней март, ссылаются сами отны церкви, когда нужно быйо противопоставить еретическимь толкамь единство вары: «Напрасно, говорить бл. Августинь, сретнии, осужденные отчасти судому народа, отчасти важностію соборовь, отчасти величість чудесь волнуются вна перкви: этимь троякимь осужденіемь она выразила свой высшій авторитеть». Св. Левь, говори о Несторіи и Евтихіи, замачаєть: не только свищенними, но и христіанскіе владыки, ессь народу, вса правили, что въ этомь состоить канолическая вары». Св. Кипріань Карнагенскій «полагаль себа за правило ничего не далать безь соващенія съ жлиромь и безь соглаєтя народа».

· · Позножимъ себъ укарать еще на ивкоторыя данныя," относищіяся въ занимающему насъ вопросу, приводимым въ статью г. Синицкаго -- изъ исторія собственно русской церкви. Истинный смыслъ правосиавнаго ученія о взажиныть отношеніяхь іерархін и паствы съ особенною молнотою и наглядностио выразныен тами гдв православная церковь историческими обстоятельствами поставлена была въ соприпосновеніе съ папствомъ, устраняющимъ мірянъ отъ всинаго участін жь колахь цериви, долающимъ ихъ. по выраженію Хоняюва,: «дуковными илотами». Танова была юго-западная Русь. Въ періодъ да довой. борьбы "эдвсь : православія ст. папствомъ. и ...особенно сь уніей, благодаря трудамъ неодбренных ревинтелей православія, здась образовалась прива дитература по вопросу, со взавиномъ отношеній между ісрархією и пествой вы двавать леры;, Данцыя, представляемыя

этой полемической митературой, нивоти вы навтоля щень "случав особенный" витересь вывиду выпада на занимающій насъ вопросъ, педавно выраженцаго въ 'органъ современной юго-западной) превоскавной богословской учености «Трудахъ Кіевской Духовной Академін»: Почтенный профессорь Академін В: 91 Пъвницкій, 'справедливо пользующійся заслуженною извёстностію въ нашей духовной митературь, ученый авторъ многихъ изследованій, помещенныхъ въжевскомъ академическомъ журналъ, въ своемъ замвчатель. номъ очервы судебъ богословской науки въ России»; двлая былый взглядь на значение богосповсияхь сочиненій Хомикова, выскатываеть убъщскіе, что чинродъ составляеть въ церкви темную инстинктивную силу, источникъ сусвърій и заблужденій», что «іврархій составляеть непосредственный органы мэволомій св. Духа, чролю и мысль народа, силу, надъ народомъ бдящую»... често честь не не и честь стана ( те ченда

Нѣсколько инате резсуждали кісвекіе ученые спараго времени, и не впелит таковъ быль порядовъ вещей въ православной юго-западной царкви мрошениять временъ. Когда одатинившісся юго-западные епископи, затвявшіе унію, подали королю о ней промене отъ имени всего духовенства и ввъренныхъ имъ обецъ», считая послъдният обязанными безусловно сладовать за ними всюду, куда бы ощи ихъ не повели, два епископа, оставшісся върными православію, одинъ архимандрить, нившее духоненство и представители народа съвхавшись на соборъ въ Врестъ-литовсиъ, издали декратъ, въ жоторомъ объявили, что отступинии отъ православія, импронолить и пять енископовъ, «осуждены голосомъ патріврха; вписвопами,

духовенствомъ, а также панами и охудом всты праоспанным пристанством». Затамъ посладовало то пирокое развитіе братствъ, которому главными образоми обязано правоснавіе своимъ спасеніемъ въ Литвъ, и та побъдоносивя подемика со стороны православныхъ противъ унін, главнымъ и наиболье даровитымъ представителемъ которой является авторъ «апокризиса», такъ истати вновь изданнаго кісвскою академісю къ своему юбидею и такъ мало гармонирующаго съ замъчаніємь г. Півнициаго о Хомякові. «Толковать о членахъ въры, говориль Подъй въ своей «Оборонъ Брестсивго собора», изъяснять спасительный ихъ сиыслъ могуть только один дуковные и епископы, ибо какъ въ веткомъ, такъ и новомъ завётё повелёно слушать однить духовныхъ и сабдовать ихъ вбрв, а свётскимъ, наль овнамь, вельно идти за пастырями безпрекословно». На ето Христофоръ Бронскій (авторъ апопризиса) отвъчаетъ, что пастыри не доджны управдять совыстію мірянь такъ, чтобы стыснять своими требованіями ихъ свободу: пастыри обязаны только наблюдать за ихъ делами и совестию и соглашать ыть и свою живир ср звибномь свенсетрскимр и поетамовленіями церкви. Въ церкви голосъ даже одного ея члена долженъ быть уваженъ. Что касается до блага всехъ и спасенія души, это должно быть всеми мостановлено съ общаго согласія и тогда уже приняго. Міряникъ, содержащій въру православно, виъминающійся въ діла церковныя съ доброю цілію, васлуживаетъ не пориданія, а одобренія. Патріархъ Іеремія II, утвердившій церковныя братства, приэналъ за всеми мірящеми право присутствовать на соборахъ, какъ было и въ древней церкви. Но это

присутствіе не должно быть только страдательнымъ, — иначе оно не будеть имъть смысла. «Соверщеннъйшій соборь не есть судилище однихъ епископовъ.
Есть разныя дарованія Божін, — и между свътскими
людьми бываеть много людей благочестивыхъ, одною
простотою могущихъ сдълать многое. Много бываетъ
между ними и ученыхъ, многіє изъ нихъ болъе разумны, чъмъ епископы—тъ епископы, которые кромъ титла, облаченій, гордости и богатства, по истинъ не имъють ничего епископскаго, о которыхъ можно сназать словами бл. Іеронима: не всъ епископы
суть епископы. Одному простому міряницу православному нужно больше върить, чъмъ папъ».

Въ бъгдой замъткъ г. Пъвницкаго о Хомяковъ есть еще одно выражение, на которомъ мы также находимъ нужнымъ остановиться. Почтенный профессоръдумаетъ, что показанное выше значение въ двахъ церкви Хомяковъ усвояетъ «народу церковному», мірянамъ единственно «въ соотвътствіе общинной теоріи славянофиловъ», что-де богосдовъ — диллетантъ, такъ сказаль мимоходомъ сочиниль свою богословскую теоpito въ pendant своимъ политическимъ убъжденіямъ Мы не настолько знакомы съ исторією внутренняго резвитія Хомякова, чтобы опредвлить, на сколько «общинная теорія славянофиловъ» имвла вліянія на его богословскія понятія но, во всякомъ случай, кто, скольконибудь изучавшій Хомякова, не знаеть, что это быль прежде всего человъкъ въры, а потокъ уже -науки и наконецъ уже, всего меньще, человъкъ человъвъ политики, что богословскія понятія Хомякова возникли у него не случайно, а составляють плодъ долгаго, внимательнаго и глубокаго изученія богословскихъ вопросовъ по первоначальнымъ источни-

камъ ввроучения, что не религозное учение онъ пріурочиваеть къ своимъ научнымъ и политическимъ возграніямъ, а на оборотъ - религіозную православную идею береть за исходный пункты своихы научныхъ изследований, и что эта-то исходная точка его научных и литературных трудовъ придаеть его міросозерцанію удивительную цвиостность и ту стройность, какия составляеть одно изъ отличительных свойствь этого міросозерцанія? Если г. Пъвницкій желаеть видьть, до какой степени не способень быль Хомиковъ свои богословскій понятія ставить въ зависимость от политических и соціальных теорій, мы совътуемъ ему прочесть во второй брошюрь о западныхъ вроисповеданіяхъ те места, где авторъ разсуждаеть обы усилихь протестантскихь партів войти въ соглашение, съ нолитическими партиями Германія.

соціальными треволненіями, говорить Хоминовь. Что богить требуеть себъ обезпеченій для своихь устрицы и трюфелей, что бъднику хотвлось бы, вывсто черствато хлаба, насколько лучшей пити. Все это естественно и можеть быть вполна справедливо въ обоихъ случаяхъ, особенно въ посладнемъ; но разришенте этого рода задача дало разума, мауки, а не ворры». «Напрашиваясь на союзы съ повитическими доктринами и подпираясь страстями, коти бы самыми законными, религіозным партіи запада только сами себя роняють». Западные въроисновъданій «ищуть поддержки, болье или менье надежной, то въ сочувствій народныхъ массъ, то въ
интересахъ престоловь и привиллегированныхъ сосло-

вій. Та и другай сторона попеременно запекивають благорасположеній жіра, выставлян на видь то любовь свою къ порядку, то готовность свою обегнечить свободу, смотря потому, какое начало береть веркь надъ другимъ, и что выгодиве--союзь съ правительривами, или союзь съ народами. . Я знаю, что такъ накъ каждый христіанивь обязань предь Вогомы двятельно заботиться о томъ, чтобы всь его братья: достигли возможно высокой степени благосостоянія, чо отсюда само собою вытегаеть и общее стремдение цвлыхъ народовъ, озаренныхъ христіанствомъ, доставить всёмь сполна ту долю свободы, просвёщеми и благоденствія, какая доступна обществу и можеть быть docmunityma hpaedom u motoemo; no shalo table, ito по отношению жь церкви вто резумьтать не прящей, а косвенный, въ которому она должна относиться безразлично, не принимал въ немъ непосредственнаro yvactin, ибо ен цвив выше всякаго земваю биаго-1. (1) ... Ripykon

## . . . . . . . **X.**

Неизивние и пенарушимое хранене догматовъ, преданій, установленій: и церковныхъ обычаевъ въ томъ самомъ видв, въ какомъ оми существовали въ церкви въ первые восемь въковъ христіанства, составляетъ отличительный характеръ православной церкви. Въ этомъ ен величайшан похвала и высшее достоинство, которыто не могутъ не признать и болье добросовъстные изъ ен противниковъ, и здъсь источникъ того важнаго значенія, какое церковь восточная имъетъ в будетъ имъть для всего міра во

<sup>(2)</sup> См. Вог. сочин. Хомякова стр. 73-75. Христ. Чт. № 4. 1870.

вст времена.... Тъмъ не менте по этому случаю, на западъ очень часто обвиняють нашу церковь въ неподвижности и застот, въ отсутстии жизненности и развития, и хвалятся своимъ прогрессомъ христіанства. И то и другое—и порицаніе и похвальба—не справедливо. Дъло вътомъ, что православная церковь отнюдь не отрицаетъ возможности и законности поступательнаго движения религіозной мысли, но кначе понимаетъ прогрессъ христіанства, нежели какъ понимаютъ его на западъ, и другой путь избираетъ для этого поступательнаго движенія.

Въ отправленіяхъ жизни религіозной, даже самыхъ высшихъ, каково постановленіе догматовъ, по самому существу религін, какъ свободнаго союза человъка съ Богомъ, по самому понятию о церкви, какъ живомъ организмъ, въ жизни котораго принимаетъ участіе весь народъ церковный, многое условливается степенью и характеромъ развитія естественныхъ силь человъчества, а вслъдствіе этого болье или менье широкое раскрытие религиозной мысли можеть совершаться не иначе, какъ въ уровень съ жизнію и по ея требованіямъ и нуждамъ. Поэтому поступательное движение религиозной мысли и на востокъ не могло совершаться постоянно съ тою необычайною энергіею и быстротою, съ векою оно совершалось тамъ въ внаменательный періодъ седми вселенскихъ соборовъ. Во времена, следовавшія за временемъ вселенскихъ соборовъ, историческія обстоятельства христіанскаго востона далеко не были благопріятны для процевтанія религіозной мысли и жизни. Изъ народовъ, принадлежащихъ восточной церкви, одни тогда отживали, другіе еще не начинали или только что начинали

жить историческою жизнію, Тяжедыя политическія обстоятельства, въ которыхъ тогда находился и посель находится христіанскій востокъ, греческій и славянскій, мало оставням возможности вообще мя какой бы то ни было дентельности мысли. Неудивительно, следовательно, что и распрытие христіанскаго ученія въ восточной церкви съ 9-го въка пріостановилось, или по крайней мёрё стало совершаться съ меньшею энергіею, чёмъ прежде. Въ твореніяхъ церковныхъ писателей того времени мы действительно не находимъ уже ничего или очень мало новаго въ сравненім съ тэмъ, что содержится въ твореніямъ отцовъ и учителей церкви первыхъ восьии въковъ. Вогословствование въ тв времена не вызывалось общими нуждами всей церкви, не требовалось жизнію и было бы не деломъ всего тела церкви, а лишь деломъ личной потребности частныхъ ея членовъ и, какъ это иногда бывало, даже произвольною и можно сказать праздною двятельностію любителей діалентики, следствіемъ школьной привычки разсуждать и спорить. Таковы именно были богословскіе споры въ Византін въ царствованіе Мануила Комнена. Такой же характеръ имъди споры Гредовъ съ Латинянами по вопросу о соединени первыей, вызванныя не внутреннею потребностію всего христіанскаго народа въ уясненім редигіознаго вопроса, какъ вопроса жизни, в личными и политическими интересами императоровъ и папъ. Позже, во времена турецкаго порабопенія, ведичайшею засдугою восточной церкви было. уже одно то, что она въ продолжение тысячелътия, не смотря на всв покушенія иноверныхъ совратить ее съ праваго пути, спасла неприкосновеннымъ сопровище своей чистой въры. Для народа церковнаго тогда, какъ и теперь, довольно, слишкомъ довольно было и того распрытія христіанскаго ученія, какое уже имвиось, для того, чтобы быть существами вврующими, нравственными, достойными чадами Божіими. Христіанотво дано людямъ не какъ дівлектическое построеніе, не для гимнастики мысли, а какъ ученіе любви, для воздійствія на жизнь людей, для нравственнаго возрожденія человічества. Спасеніе чедовъка зависить не отъ количества содержимыхъ истинъ, а отъ простоты въры, и отъ жизни святой и Вогоугодной. Когда православные народы разовыются до той степени умотвенной энергій, какая была въ Греціи въ первые восемь въковъ христіанства, тогда справеданно будетъ требовать и отъ нихъ большаго движенія религіозной мысли, нежели какое замъчается досель... У православных в народовъ, двиствительно досель, можеть быть, слаба самодытельность въ религіозномъ двав, слабъ двительный умственный трудъ въ человъческой сторонъ религіи, точно также, какъ слабо живое воспринятие догматической, Божественной стороны кристіанства мыслію, проведеніе ея въ обыденное міросозерцаніе. Но, очевидно, все этослучайное, временное, условливается чисто вившними неблагопріятными обстоятельствами (1). Все же потребное къ животу и ко спасеню, существенно-христівыское, содержится нами православно...

Что православная церковь отнюдь однако не чуждается поступательнаго движенія религіозной мысли (или, пожалуй, прогресса, если ужъ нужно непремънно употребить это, хоть и не совсъмъ идущее

<sup>(1)</sup> См. Бог. сочин. Хомякова стр. 144.

здёсь нь двау, слово), что она не отрежается отъ распрытія и уясненія началь воры Христовой, это видно уже изъ того, что она саму себя признаетъ единою истинною церковію, церковію непогращимою. Если она, какъ церковь, дъйствительно есть живое твио, Глава котораго Господь Інсусъ Христосъ, если она — храмъ Духа Святаго, Который, по обътованию Господню, воспомянеть ей всв глагоды. Его и наставить ее на всяку истину, то и теперь, какъ и всегда, у перкви есть полномочіе и сила постановлять, по мъръ надобности, догматическия ръшения религиозныхъ водросовъ, вновь возникающихъ. И опытъ дъйствительно доказываетъ, въ лицъ восточныхъ цатріарховъ, писавшихъ отвъты лютеранамъ и реформатамъ, также Пію IX и изложившихъ въ втихъ своихъ посланіяхъ догматическое ученіе церкви-о церкви, о таинствахъ, о предопредълении и пр., что она дълала такія догматическія опредъленія по мірт дъйствительной надобности, т. е. по мъръ нужды въ ней всего твла деркви. Церковь православная отнюдь не слъдуетъ примъру Рима, гдъ вся церновная жизнь сосредоточивается въ главъ церкви, который постановляетъ свои декреты, руководясь единственно своимъ личнымъ усмотрфијемъ и произволомъ, отнюдь не справляясь съ духовными нуждами и желанізми народа церковнаго, -- отчего эти декреты и становятся для самихъ католиковъ лишь бременами неудобоносимыми, какъ это было напримъръ недавно, при постановленіи новаго римскаго догмата о непорочномъ зачатіи Богоматери, и накъ по всей въроятности будеть посла собора, который теперь засъдаеть въ Римъ. Нътъ, въ истинной церкви Христовой каждое догиатическое постановление есть продукть общей жизни всего твла Христова, логическая формула общецерковнаго преданія, чрезъ которое говорить самъ Духъ Божій, живущій въ церкви. Въ тыхъ случаяхъ, гдъ догматическія опредъленія о предметахъ въры не требуются всею церковію, не вызываются ея общими нуждами, для удовлетворенія благочестивой любознательности и личной религіозной потребности частныхъ членовъ церкви, церковь предоставляетъ людамъ имъть частныя мнюнія по вопросамъ, о которыхъ не существуетъ догматическихъ постановленій (1). Эти частныя мивнія существують во множествъ въ готовомъ видъ въ единичныхъ проявленіякъ церковнаго преданія — въ твореніяхъ св. отцовъ и учителей церкви... Если идея христіанства, какъ идея Божественная, есть дъйствительно безконечная идея, то содержание ея не можетъ быть исчерпано мыслію одного какого-нибудь віжа или нісколькихъ въковъ. Въ христіанствъ каждый въкъ найдетъ для себя новую пищу, новое содержаніе. Въ словъ Божіемъ, письменномъ и устномъ, какъ бы въ зернъ, содержатся данныя для раскрытія цэлаго и полнаго организма христіанскаго міровоззрінія или догматики; организмъ этотъ выростаетъ содвиствіемъ непогръшимаго голоса вселенской церкви, въ которой живеть Духъ Святой, по мъръ того, какъ выростаетъ и развивается стройный организмъ церкви Божіей, облагодатствованнаго человъчества, содъйствиемъ Промысла, силою естественныхъ и благодатныхъ даровъ. Извъстная истина ученія христіанскаго, заключенная въ словъ Божіемъ impliciter, не замъченная и не до-

<sup>(1)</sup> См. Бог. сочин. Хомякова стр. 783.

ступная пониманію или и доступнан, но только вониманію частному, по мірів пунды дівлается мийніємь, вітрованіємь, обобщается и наконець авторитетомънепогрійнимаго голоса цернви вселенской возводится въ общеобязательный догмать, не какъ продуить человіческаго разумінія, а какъ вынаруженіе готоваго, существующаго въ Вожественномъ откровеніи, которое смогь выразуміть естественный, развившійся смысль вітрующихъ, вспомоществуемый благодатію.

И такъ несправедино отрицать поступательное движение религиозной мысли въ церкви православной. Правда, есть большое различие между православнымъ распрытием и уяснением христіанской истины, какое съ больщею или меньшею энергіею совершается въ деркви Христовой, и темъ развитием христіанства, какого требуеть и какимъ похваляется протестантство. Значительная часть третьей брошюры Хомякова посвящена уяспенію этого различія между православнымъ, раскрытіем христівнскаго ученія, и твиъ развитиема, котораго требують отъ церкви протестанты. Это мъсто, безспорие, одна изъ самыхъ блестящихъ страницъ въ сочиненіяхъ Хомякова и одинъ, изъ капитальныхъ вкладовъ въ сокровищницу нашей богословской науки... «Всв тайны вёры были открыты церкви Христовой отъ самаго ея основанія, и всв эти тайны выражены были первыми Христовыми учениками, но были выражены только для церкви, (въ ея духовной целостности) и ею только могли быть поняты. Сами по себъ, Вогъ и Вожественное, невыразимы; слово человъческоене въ состоянии ни опредълить, ни описать ихъ; оно только можеть возбудить въ разумъ мысль или порядокъ мыслей, соотвътственныхыровльности міра. Бошедгвенняго: . Даже въ обласки человических предметовь слова двиражений початія, ваятыя жать живой реальности, вещественной или духовжой, бывають ионятны только для дюдей, обдалающихъ омическими органами или духовищий способностями, необходимыми для ихъ понименія лицими словами: понятны въ той мъръ, въ какой составляють долю жизни свиого постиниощаго субъекта... Оттого слепому недоступно пониманіє словъ: «свётъ и цвёть»; оттого человъкъ, лишенный чувства прасоты, не понимаетъ оловъ, ее выражающихъ; оттого дуща, огрубъвшая въ чувственности, или погрязшая въ эгоизмъ, саышить доносящіяся до нея слова дюбия, благовънія и почтенія, по не пронижаеть въ ихъ смыслъ. Не тамъ ли съ большимъ основаніемъ должны мы призиать, что слова, которыми выражаются понятія о міра Божественномъ, могуть быть понятны только для того, чья собственная жизнь находится въ согласін съ реальностію втого міра? Если эти самыя понятья недоступны человаческой мысли, пребываю--онгодой и мирмен йонгих изова инчист и порочности, а постигаются только Духомъ Божіммъ, который открываеть ихъ нравственному единству христіанскаго общества, то естественно, что и слова, сдужащія ихъ выраженамъ, представляются въ реальномъ симсий тому только, чья жизнь составляеть какъ бы живую принадлежность организма церкви.

тайны Божіц отврыты намь отъ начала. Что же послъ этого значить вся послъдующая работа, та, которая продолжается и въ наши, дни, будеть продолжаться во всъ въка, и которую историки нашего времени весьма не точно называють развитіемь? Въ

язывь ченовыческом таки сповъ, колорыми Богъ и божественные предметы могли бы быть въ самомъ ихъ существъ опредълены или описаны. Человъческое слово есть только знакъ, болве или менве условный, симсих котораго изманяется не только по язы-, камъ, нарвијямъ и эпохамъ, но и по мъръ развитія науки и умственной жизни людей. Церковь унаслъдовала отъ Апостоловъ не слова, а наследіе внутренцей жизни, насладіє мысли не выразимой, однако стремящейся выразиться. И слово, исриви видоизминяется, во свидетельство безконечности идеи. Мы это видимъ съ самаго начала. Если бы приснопокланяемре имя Сынъ Божій обнимало во всей поднотъ христіанскую идею о томъ, кто воплотился ради нашего спасенія, то къ чему бы придавать ему еще другое божественное имя— «въчное Слово»?Или, если это последнее необходимо для выраженія идеи, то почему бы ему не быть произнесеннымъ въ самомъ началь евангельской проповыди? Читая писанія апостольскія, предшествовавшія писанію Іоанна, иногда невольно какъ бы сътуешь, не находя въ нихъ названія столь выразительнаго, сіяющаго въ первой строкъ Евангелія отъ Іоанна, «Образъ отца», «сіяніе славы Его» и другія подобныя выраженія, правда открывають намь туже мысль, какая заключена и въ имени «Слово», но указывають ее не такъ ясно. И такъ, скажемъ ли, что появлениемъ этого термина знаменуется прогрессъ въ развитіи церкви? Отнюдь нътъ; ибо поднота перковной мысли чувствуется и въ выраженияхъ, св. Павла; но дъло въ томъ, что явился новый слушатель. Іудей, римлянинъ, гревъмастеровой ничего бы не поняли, если бы св. Павелъ

заговориль о «Словь». Это выражение не пробудило бы въ ихъ представлении никакой идеи; оно бы для нихъ не имъло смысла. Но въ церкви Христовой приминуль новый личный элементь, новая историческая жизнь-воспитанники греческой философіи. Выраженіе сравнительно съ прежними болье сжатое и болъе ясное, по которое до той поры было бы не понятно, стало теперь возможно. Значить ли, что церковь обръза наконецъ терминъ для выраженія своей мысли? Нътъ, не то это значить, чтобы ей удалось выразить мысль свою, а только то, что она ясно указала своимъ чадамъ мысль, которую никакой языкъ человъческій выразить не можетъ. Если бы Апостоль обращался къ другимъ слушателямъ, если бы онъ встратиль въ нихъ другую умственную подготовку, можетъ быть онъ употребилъ бы иныя выраженія. При встрача съ философскими системами, подобными нынёшнимъ германскимъ, вмёсто «Слова» онъ употребиль бы, можеть быть, для выраженія той же мысли, другой терминъ, напримъръ «объектъ», и эта форма, хотя и менве совершенная, была бы также вполив законна. Я нисколько не думаю сравнивать эти два выраженія; я очень хорошо знаю, что въ терминъ «Слово» гораздо живъе выступаетъ понятіе рожденія, т. е. отношенія мысли въ ел проявленію; но знаю также, что терминомъ «объектъ» можно бы было передать понятіе о мысли проявленной и самосознанной, следовательно и въ этомъ случав была бы достигнута предположенная церковію цаль-уяснить Божественный мірь наведеніемъ, заимствованнымъ изъ видимаго міра или изъ дъйствій человъческаго разума. Такимъ образомъ самъ св. Апостолъ

Богословъ подаль высокій примірь этого уиственнаго труда, никогда, по милости Божіей, не прекращавшагося въ церкви. Тоже движение замъчается въ выраженіи всахъ догматовъ. Выраженія: въчное рожденіе, въчное исхожденіе, Троица, лица, и пр. являются и входять въ общее употребление мало жалу; но все это движение не выходить изъ круга терминологіи и никакт не можетт быть принимаемо за развитие ученія; напротивъ ученіе остается неизмъннымъ навсегда. Вообще поводами къ выраженію истины въ формулахъ болъе опредъленныхъ служили для сыновъ церкви ереси или ложныя опредвленія; но, конечно, это такъ сказать научное движение церковной терминологім въ сущности нисколько не требуеть для своего обнаруженія непремінной встрічи съ заблужденіями; оно весьма естественно вытекаеть изъ потребности заявить, что христіанское ученіе не наборъ словъ, вытверженныхъ наизустъ и удерживаемыхъ памятью, а приблизительное выражение истины Божіей, постоянно созерцаемой и уразумъваемой внутреннимъ смысломъ сыновъ церкви. Истина пребываетъ неизмънною во всъ въка, познание ея не измъняется; но выражение ея, по самому существу всегда не достаточное, не можеть не видоизмъняться сообразно съ развитіемъ аналитическаго слововыраженія и съ характеромъ умственныхъ пріемовъ каждой эпохи. И въ последствии не можетъ быть недостатка въ болве или менве счастливыхъ опытахъ анализа или приблизительнаго опредъленія, какъ не было въ нихъ недостатка въ прошлыя времена. Но всъ вообще этого рода выраженія могуть только служить намеками на идею, но не опредъленіями ел.

Кто принять бы аналитическое движение въ церковной терминологии за развитие церкви, тъмъ самымъ всецъло погрузился бы въ раціонализмъ» (1).

## XI.

Мы отнюдь не имбемъ претензіи въ настоящихъ своихъ библіографическихъ замъткахъ исчерпать все богатство богословских в идей Хомякова. Но не можемъ удержаться отъ того, чтобы, въ заключение, не указать еще на одну, весьма важную, по обстоятельствамъ времени и по существу дъла, сторону въ его сочиненіяхъ. Между церковію и обществомъ, какъ мы имъли случай замътить въ началь, существуеть непроницаемая туча недоразумъній, которая застилаетъ въ глазахъ многихъ свътлый образъ церкви, которая не только въ глазахъ отрицателей, но и въ глазахъ многихъ изъ върующихъ или, по крайней мъръ, ощущающихъ потребность вары, представляеть ее не тамъ, что она есть на самомъ дълъ. Этихъ недоразумъній много, такъ много, что ихъ трудно и исчислить. Существуетъ множество проблеммъ объ отношении религіознаго върованія къ научному міросозерцанію, жизни церковной къ жизни общественной и естественной. Эти проблеммы настойчиво ждуть рышенія, а наша богословская наука какъ будто повидимому боится въ нимъ подступить (2). Между твиъ отъ того, что эти недоразумънія остаются досель неразъясненными наукой, а эти проблеммы нервшенными, нашимъ пастырямъ церкви поневолъ остается быть лишь священнодъйствователями, требоисправителями, а дъло

<sup>(&#</sup>x27;) См. сочин. Хомякова стр. 209-215.

<sup>(1)</sup> По врайней мъръ въ печати у насъ не много сочинений и статей въ втомъ родъ.

учительства перковнаго въ его высшемъ, серьезномъ значения оказывается крайне скуднымь, приходится большею частію повторять лишь общія правоучительныя сентенціи, да основныя положенія догматики... А чрезъ это главная задача пастырскаго служенія-быть вождями людей на пути къ конечной цъли бытія, заправителями духовно-нравственной жизни общества, ускользаеть изъ ихъ рукъ и становится исключительнымъ достояніемъ науки или того, что выдаетъ себя за науку... Или же за это дело берутся непризванные ревнители и охранители религіозныхъ и церковныхъ интересовъ, которые не задумываются долго надъ ръшеніемъ этихъ недоразумъній и проблеммъ: едва не всю современность провозглашають порожденіемъ адовымъ й предають анаоемъ (1). Между твых, такова ли двиствительно наша современность, чтобы съ точки зрвнія религіозныхъ интересовъ съ нею ничего не оставалось болве двлать, какъ только отступиться отъ нея, какъ это дълаетъ папство въ своихъ силлабусахъ и энцикликахъ и какъ это дълаютъ наши доморощенные ультрамонтане, это по меньшей мірь, вопрось, который многими, колечно, ужь гораздо болье издателей пресловутыхъ брошюръ компетентными въ дълъ, ръшается въ смыслъ, совершенно противоположномъ...

Возмемъ, для примъра, вопросъ объ отношении религи къ наукъ. Какое нормальное ръшение этого вопроса? Гдъ предълы между этими двумя соприкосновенными сферами? Могутъ ли онъ существовать

<sup>(4)</sup> Такой характоръ виботъ, напр., ридъ брошюръ, взданный літъ десять тому назадъ подъ названіснъ: «современныя идеи православны ди», и «предостореженія отъ увлеченія духомъ времени" и пр.

совмъстно, или же-взаимно исплючають одна другую, такъ что при существованіи религіи излишня наука, какъ говорять иные благочестивые люди. а при существованіи науки излишня религія, «пережитая форма самосознанія», какъ говорять иногда нъкоторые ревнители науки? «Вы услышите не одиновіе голоса, а цвлый хорь, говорить достопочтенный г. Самаринъ въ одномъ мъстъ своего предисловія, который возвістить вамь, что віра и свобода мысли, научнаго изследованія — два, взаимно-исключающія понятія, что кто дорожить свободою мысли тотъ долженъ распроститься и успъхами науки, съ церковью, а кто не можетъ обойтись безъ въры, тотъ долженъ обръзать прылья своей мысли, заточить её въ клатку...» На нашъ взглядъ ничего не можеть быть прискорбиве этого недоразумения, потому что ни однимъ изъ предубъжденій, существующихъ относительно церкви, не оскорбляется такъ истина церкви и въры... Откуда взялось такое предубъжденіе? Очевидно здісь, какъ и во многихъ другихъ случаяхъ, о православіи, принципы котораго наши публицисты не дають себъ труда должнымь образомъ изучить, смещивають съ католичествомъ, которое всемъ слищкомъ хорошо знакомо, такъ какъ въ историческихъ судьбахъ человъчества оно постоянно фигурируетъ въ своей незавидной роди... Катодичество, дъйствительно, за исключениемъ честныхъ галликанцевъ, въ родъ Боссювта или позднъйщагографа Монталамбера, даже никогда и не задавалось такими вопросами, какъ вопросъ объ отношеніи религін къ наукъ; оно довольствовалось твиъ, что вившнимъ образомъ, механически подчинило науку своему пониманію религіи, своє частное містное разумівніе науки догматизировало и узакомило на всі времена и всю мыслительную дівятельность размівняло на мелочь—на схоластику и казумстику.

По идев папства первосвященнику Рима нужна была не только вившиня власть надъ церковію, надъ обществомъ, но и духовная-надъ умами и совъстями людей, - власть безусловная, назуистически опредвлявшая не только поступки внашняго поведенія чедовъка, но и всъ движенія и помыслы его внутренней жизни. И воть паиская догматика поглотила, замънила науку; непогращимый голосъ намастника Петрова раздался не только въ области въроученія, но и въ области науки... Папство гнало и гонить всякое пониманіе, не только религіозное, но и научное; оно знало, что развитіє научное можетъ повести, какъ и случнось, въ протесту противъ проповъдуемыхъ имъ суевърій; и вотъ оно, изъ своего quasi — религіознаго ученія механически выработало, посредствомъ схоластики, известныя цонятія о предметахъ научныхъ и узаконито ихъ какъ догматы, за уклоненіе оть которыхъ сочло себя въ правъ казнить людей смертію, какъ это оно сділало съ Галилеемъ за его астрономическія понятія. Цапству не довольно было хотъть, чтобы наука, въ общемъ своемъ направлении, была върна духу христіанства, чтобы свътъ идеи христівнской осіяваль всю область естественной жизни человъка. Око требовало, чтобы наука была върна самой буквъ Писанія, даже извъстному толкованію этой буквы, и притомъ о такихъ предметахъ, о которыхъ учение церковное не говорить инчего опредвленнаго... Даже въ лучную пору своей исторической жизни римскан церковь, устами Тертулліана, высказывалась крайне неблагосклонно въ отношенія къ умственному развитію...

Католичество слишкомъ широко поняло область положительнаго религіознаго ученія; протестантство поняло его слишкомъ узко. Выходя изъ своего начала и идя последовательнымъ путемъ, оно, мало по малу, дошло до того, что стало отрицать всякое положительное, теоретическое содержание въ области религіи, всю теоретическую, умственную діятельность человъка предоставило распоряжению разума, и истины редигіи; такимъ образомъ, сделало предметомъ логическаго постиженія, какъ и знанія научныя. стіанство, въ рукахъ протестантства, мало по малу, превратилось въ деизмъ, въ индифферентизмъ, въ отрицаніе всякихъ положительныхъ вірованій, то-есть знаній, основанныхъ на авторитеть откровенія. Знаніе только то, что дается логическою діятельностію разсудка. Религіи принадлежить лишь влінніе на практическую жизнь человъка... Такимъ образомъ и протестантство такъ же легкомысленно, какъ толичество, отнеслось къ въръ, къ высшему порядку предметовъ, предлежащихъ духовной двятельности человъка. Легкомысліе католичества — это легкомысліе невъжества, которое, пользунсь преимуществомъ внъмняго преобладанія, грубой матеріальной силы, унизило религію до разбойничьяго, насильственнаго захвата непринадлежащихъ ей рубищъ бъдняка — разума. Это — средневъковой феодаль, который выходитъ на грабежъ не изъ удальства, и не отъ праздности только, а по принципу жадности духовной. Легкомысліе протестантства--- это легкомысліе ни чвиъ

но сдерживаемой страста, и ложно шеначей, пнеобурданной свобрда, могорая все резрушаеть, жичего же обаждам, полокая в полока по страсть по положения

Не такь соействано понимать отношение жежду религиото и надмою першин православной. Существиванів: положительнямо віроученія спандь нів исключавчь ни возменностични даже веебходимости:овободной:идуки... Вярк голивнаерына вепросы, нег разрышниме дин ума, в но инветь места тамы, гденесть очение ность: видия. То замое, что въралбарстъ ни свое въвёдываніе непостиманое, служніть ручательствомь свободиато движенія и движивиости мисли ва предв лакъ повнаниемаго; не подпадакорабуну, въра не можетъ и отвенять его; вел: область имсливно в повнаваскаго тако санымы укрочиваецся вы разуномь. Lornary yenorombacts mains aminymides yars, orchras его: въ его предъями Вогь совдаль имень нашу не дин страданін и вара дина намъ не для того, чтобы деморализовить употвенный прогресъ... Но, сь другой стороны, нашь ни велико значено человъка въ риду существо всеменной, онъ этипры не высшая потенція въ мірв. Религіовная почребность лежить въ самой основи человической природы. Исторія человичесной имоли св несомниною убидительностію докавываеть, что удовлетворение этой потребности не можеть быть кано логическою двятельностию самого человъка. Древняя философія стремилась этимъ путемъ удовлетворить религовной потребности человыхаетреминись позмать Бога. И воть после пантензка и матеріализма она пришла къ спептицизму. Скептициамъ ототъ мы должны почиметь не инече, желъ. смиреніе человіческаго самосознанія, откровенное Хрисг. Чт. № 4. 1870.

признание древняге человачества ви тошь, что вопросы, за которые око бранесь, вий сверы ука ченовъческаго. Если же уму нашему присуще стремение къ-выснией нетикву а средствин самого ума это стремление удовнетворено быть не мощеть; то очевидно, что для удоваетноренія его мужны выресанія, нужно подоживельное учение отпровения Вомественнапо: Новъйшая онвосовія новгорила поторію ондосоен древней и-примия въ тему ме ресультату. Но есть больное:разлине между силосовею древнею н HOBOROL TODRA GRAS ASSOCRATERASE: INDOUDECT OF CAмообольщенія въ самоуничименію, къ сознанію своего безсилія и потребности отпровенія; имив напротивь невъріе есть плода поразительнаго невъжества и непостимимо-упорнаго философскаго притизания на всемогущество разума. Тогда енлосоское неварие испренно и отпровенно выслазывало всь свои, потрасающіе душу, результаты; нынв жатерівлистическое невёріе намёренно игнорируеть эти результаты...

Пора оставить это дітское притазанів на всезнанів, и это легкомысленное отрицаніе віры ма основанія разсудочных знаній. Пора понять, что мышденіе можеть нести только въ сознанію необходиюсти положительнаго віроученія, а не къ логическому постиженію его. Знаніе логическое не апогей, з только одна изъ низшихъ ступеней духовной дівтельности человіка...

Вопросъ объ отношеніи віры къ знанію—старый вопросъ въ церкви православной. Когда образованному Востову, для котораго вителлектуальная работа была всегда насущною нотребкостью, пришлось правимать христіанство, и слідовательно отрекаться оть

язынескаго шкіросозерцанія; выработанняго превней наукой, --- втотъ вепросъ предстанъ предв нимъ до всей оврей миротъ. Въ лечене въювъ прудивись надъ рфиченіемъ его св. отци восточной церкви, и изуча мощій ихь творешія найдоть вы нихь не одна случайныя вамытки, воли подробную разработку этагонвопросе. И они не тольке не шеходили, подобно Тери туллівну, что дукъ человеческій, кань саноотолтельная мичность, действують ноправильно, и началь такъ дъйствовать на следствіе паденія, вода вліяніеми алых духовъ, распрывшихъ будго бы въ венъ и поддерживающихъ въ немъ стремление быть и дъйствожать по себё и отъ овби, но думали напротивъ, что греческое образованіе, хоти и возникло на почав язычества, такъ не монве, своею общечеловвческою стороною, вполнъ совивстимо съ христіанствомъ, что оно даже необходино для христіамъ, что оно при этомъ самостоятельно въ области естественнаго и раміонального, хотя и должно быть подчиненнымь вы превышающей естественных силы ума области христіанстна. Такимъ образомъ св. отцами церкви восточной еще за долго до насъ установлена та гармонія знанія и въры, вакой досель поучасть право-Славная мервовь... :

Въ такомъ, намъ кажется, смысла разсуждають Хомяковъ и Киръевскій, рашая этоть важный нопросъобъ отношеніи религіознаго ученія къ міросозерданію научному... Въ томъ же примиряющемъ духъ касаются они и другихъ недоразумъній и проблеммъ, существующихъ въ области науки церковной, и вотъ въ этомъ то отношеніи намъ и представляются особенно сочувственными и заслуживающими глубокаго уважевін в вникательного изученія особенно со стоворы дуковной наполи, богословения сочинения Хомянова, положена, пытшедшиго иза той ореды, гда быль бы одинаково тяжель разрывы, жики об пер-ROBHOIO MORTPHEOD. TANTA H OLOOBPEMENHOCTIO, CT HAукою. Всемъ существомъ своимъ ощущая потребность въры, инотинктомъ осрдиа угадыван свигую истин православія, и въ тоже время стоя жидень из лиц CO: BCOM, HE TOILEO GORGEOBCEOD, HO E COMAGGOGCEOD иченостію Запада, со вобил результатами, добитыми разрушительной фрициной мевърующей учености, оночутывся въ положения меловова желающиго въровать и въ тоже время не могущаго вовладать съ бездиот недоразуменій и проблемиь... Надъ:ними, надъ:этник недоразуменіями и проблемивами, онъ пережиль чучшів годы своей живни, потративъ луншія сивы своего богато-одарениато дука и глубокаго ума. И эта миогольтияя : дежелея работа вывеля его на истивый путь и поставила на жакую высоту религіовнаго и вижеть научного номиманія, накой давно мы не видали въ области нашей религіозной имсли. Повторяемъ: мы далени отъ того, чтобы возводить Хомянова въ вваніе учителя церкви, канъ это деласть г. Самаринъ, но тъмъ не менъе не обинуясь скажемъ, что не многіе изъ налихъ богослововъ такъ порошо поням умиротворяющій и любвеобильный духъ православія, не многіє съумбли такъ коромо -- типическа выяснить его свытами образь...

Николяй Варсовъ-

was the major of any major than a more and a state of the angle of the

## БОГОМИЛЬСТВО — БОЛГАРСКАЯ ЕРЕСЬ

A property of the property of

Христі систве пронивно жь Сербію двуми путими шав Рима (эк VII в.), которому принадлежала эта страна: по момстантинову распредвлению империя, въ составь Милириской интронолів, и изъ Византів (въ XX в.), къ поторой сами Сврбы обращанись за средетвани христівноваго просв'ященія (Конст. Багряно) роди. «De soministrant Imper.» с. XXIX). До XII в: одивно, положение Сербін вы пророженовадиом в отноапсий оставалось неухспеннымь: объ церкви, восточная и западная, одниаломо очители ее своею и одинажово мало сибочались о прочномъ утверждения въ ней кристівноваго просвіщенія. Несомивино одно, что фантически въ ете время преобладало въ Сербін праз вославіє, по прайней мірів своєю обрядовою сторо. ной, какъ это видно изъ исторіи просвітительной діятельности Св. Савим: (Петраловичь, стр. 87). Ни натолицизмы, ни православіе долго не моган порвшитьвизнимаго вопреса о преобладании въ Сербін по причинъ ен въковыхъ политическихъ неурядицъ. Взаимная вражда мелкихъ жупанствъ, на которыя подълилась Сербія, междоусобія жупановъ, войны съ Болгарами, и Греками, — вотъ чъртъ исчерпывается исторія Сербію до вступленія на велино-мупинскій престолъсобирателя земли сербской, св. Сумеона Нъмани (1144 г.-См. Гильфердингъ — Инсьма: Р. Б. 1859. IV. 139).

При такомъ шаткомъ положение дълъ, когда не было никакой прочной власти, ни духовной, ни свътской, которая заботилась бы объ утверждении религіознаго просвъщенія въ странъ и объ охраненіи посавдней отъ власдолюбивыхъзинозачинхъ притязаній, не удивительно, если богомильство, благодаря своему народно-славянскому характеру съ одной стороны в ниимо-евентельсивит стремаснівит съдругой, усліло пронивнуть въ сербовую вению съ первыхъ же дней своего появленія въ Болгарів, ти е. оъ Х въка (см. Гильфердингъ-Дисьма, Ц. Р. Б. 1.6.). Въ эпоху ватвиъ севдовавщую, во время междорсобныхъ смуть Сербін и иновешныхъ же нее посятельствъ, господство : вреси простиралось до того, что пакь бы заслоняло собою самое существованіе православія. «Первая благочестія проповодь угасла тогда въ вешль сербской и ереси раздичныя умноживиеь въ ней на льта инога, и начальствующи (жупаны и киязья) никакоже о истробленіи ересиыхъ илелель попекшеся», говорить объ эдомь времени одна сербская четопись (именно-Печьская XIV в., с. Р. Б. 1858. IV. 57). Танинь то образонь, посав пятнавноваго существованія христіанства въ Сербів, Св. Савий, въ понцъ XII въка, пришлось какъ бы вновь просвъщать эту отрану сватомь Евангелія. И между пресватительныин подничани его не последное место санимаеть потреблено среси наи «сресей», какъ вырамаются наматики (\*):

Ересью же серамена была вначительная часть неродонаселентя, преннущественно высініе влесей, «благородные». Еще отещь св. Савви, Очисомъ, иновество
подобныхъ ерегиковъ подверги изгнание вет отвессия.
Тъ же изрыг прочинь болье запосналыхъ изк пихъ
употребляль и св. Савиа аркісцислень, опирансь на
содъйствіе въ этомъ своего брата Стемана Первовънчаннаго.

Св. Савий удалесь впрочемы «потребить сресь» не стольно приними проминь жел ийрани, спольно дебримы устроеність отечественной пермин, что составнями его главную и безопериную заслугу: Видно плинию, богоминьство иссомершенно было тогда модавнено; лить черезь изестьщесть спо смена до того было сильно из Сербін, что собственных за мершов-

C.33. 1

<sup>. (\*)</sup> Почьекая дегонном и интіс св. Саввы, написанное Хидандарскимъ монахомъ Дометіаномъ (1269), и изданное Даничичемъ, 1860, Ввиград. "Вь ересехъ же соутихь благородныхъ ихже обраташе иното сихь наме: и леорчине ин себорийй впосправодий приви приняритисе, дочьсти же и дари великые объщтаваще ниъ, и иже послоущавь его, присть бываше имь любовию многою, и оу самодрынца праля брать его иногихь даровь присинии обраташесе, име ин въ богомрежже вреся женовиночесь оутвраждащесь, сего проклание и са иногымь безчьстіемъ оть высее свое венціе изганяхоу». (стр. 152. срав. Петрановичь стр. 88). На основаніи множественной формы, нъ макой же от детоврется о фогоминьский, Детроновичь заимочасть, что тр Сербін существовали въ это время, рядомъ съ богомильствомъ, навликівнство и евіхитство или мессалівнство. Двиствительно, то что расказываеть потомь Дометіань объ ученім сербскихь вретиковь, одинаново можетъ бить приписано всимъ тремъ названнымъ ересямъ. Трудно только понять какъ проникло Павликіанство (Армянское) въ Сербію, или ченъ когло отличаться нессаліанство сербское оть бо-COMMELCTES.

инах форметах полостатонно было, для ого, попоростопіл. Смит Спосона III. Милутинь, правь сербеній (1275--1321), находясь въ сношеніяхъ съ Риможа, прополь тамъ : содъйствія - иъ нокорсичнію - въ око окрант сореси, и прив Гонорій IV, нио просьбі сего, прийствительно, последь въ Сербія эначительное число францискань (Rayneldi, Annal. XIV; ad. en. 1291; Fejer, II.; IV, 407). Года черегь два после вено Бормоний VIII все-тажи считаль пушнымъ упредить пинкинанцио для вемель славащими в Сорбін възромъ наслаучи моручиль оную инквизиторамъ ex professo — доминиканцамъ обстоянельство, мосмунившеся поводонь, мь: упорной распра между двука орденама на право обращенія ска-BARCHEND SPETHROND (1321. Wadding, Augel. Minor. VII, обф. вq.). Весьма можеть: быть, очите : сения : среси BL. CHARGECIEND SOMICEL MORICONERAGECH, FORAS LIABнымъ ображень принедывани про Франціи и Италів. Славанскія области, модчиненных Вентрін, ж состанія съ нею издавна уже, какъ мы видели, служили местомь убъжища и вторымь отечествомь для еретиковъ, гонимыхъ инквизиціей. Къ концу XIII в. приливь ихъ въ эти страны попрежному продолжался, и одинъ венгерскій предать съ горемъ жаловался на это пель. Но и между туземинив населеність Сербія ересь также существовала до половины XIV в. славянское название «бабунска речь», извъстное съ этого времени, достаточно подтвершдаеть это; мёры же строгости, предпринятыя въ это время противъ нея въ основномъ законоположении Сербии, далотъ ясно понять ея еще не угасшую силу. Такой именю смысль имъла вышеприведенная статья Душанова «Законника» (см. прим. 11), составленнаго на соборъ 1349 г.,

тра присученовали: сербения патріврхв се невин архісрения и перионавани, палини и веринивни и перионавани, палини и вернивним и перионавани. (Душинь) чес верни навестелині своего інаротив, мальни и велинини (см. Lex Dusun ed. D. F. F. Miklosish). Постановненів это (гранданская визин на ересь) поряс якість прина охранийся визин на ересь) поряс якість быть, на виду чрезиврнаго распространенія ереси въ тогдашней Босніи. Сосбаство и единоплеменность ся съ Сербіей не могли не быть опасными для посладней въ этомъ отношеніи въ то время, когда цілые пограничние города бесанскіе еще въ XV и были неключительно еретическими, кака, напримаръ, Сребречина (2).

Турейное порабойение и здась, како и въ Волгарін, препращесть опончательно нававтін ю богомильства. Самая малочисленность и спудость ихъ поназываеть уже, что ересь не успала глубоко проникнуть
въ народную живны Сербім. Славинить сербскимъ даятолимъ XII вана сы св. Сумеому, Санав' и Стевану
Первованчанному принадлежить тлавина заслуга прегражденій уснаховъ ереси. Не и сама по себъ ока,

<sup>(1)</sup> Въ жизнеописаніи деснота Сербскаго Стерана. Дазаревича (1389—1427) говорится, что онъ въ конца своего царствованія отнять у Воснія горідъ Сребрення и мізнай мителей оваго кайто бунтовщинава, се ща вься ереди бегаминіские суть (см. Петрановичь стр. 172). Что втоть владатель сербскій быль ревностный противникь богомильства, доказывается также переводомъ «Паноплій» Ввенмія, сядынавыми по его морежаньо, — секять, цапоминавовий даяніе Бориса 11-го Болгарстаго Царя, повелавшаго «преложить съ греческаго» навъстный «Сунодикъ». Единственный, сколько мы знаемъ, экземпияръ этого одавинскато меревода «Паменлій» макодится въ книгохранизаций Пресовищ. Агревисане (бывщаго Вителаго), Рукомись имбеть сладующее надписаніе: исписасе книга сія ведикому господину Срблемъ Деспоту Стесану. (Вят. Епар. Въд. 1865 № 4).

но все преня опоста существования по Сорбін, останалась явленість видчи случайными, запосными, споріне: отполосноми томподства! оп: от отранахи косіцнихь, преннуществення па Болгарін. И дійствиченьно, богомильство въ Сербін было ересью! бабунанов, т. е. болгаракою не пронехонденію и интистивно на виїзнію на минть перши и нерода (от прим.: 11).

B) B's Bocnin.

or the appropriate or the commence of

to the first office to the part I am to he was

- Исторія боломильстве, въ Боснін делине бы составлять задану, есобаге, спеціального изслідованія. Вопрось о босанскомъ богомильстві въ настрящую цору соклавляеть пека, узаль; весьма сложный и запутемный. Причинопогому—окрывечность, обивчивость и противорічность сохранившихся на этоть счеть извасцій.

Извания, и мастимя, босмискія. Первыя (папскія бульм и посланія, денесенія наполнять деселовь, посланія поролей венгерскихь, и бановь босмискихь, хроники и т. п.), по объему и количеству довольно значительныя (см. Шмидть, І, 108—138), начинаясь съ конца XII мака жалобами на усиленіе въ Босніи еретичества, переходить постепенно въ рашительный и поголовныя обвиненія въ ереси всего босмискаго народа, его боль, бановь и королей, его епископовь и духовенства и всей его церкви. По этимь извастіямь, во всей Босніи въ XIV и XV вв. не было ни церквей христіанскихь, ни свищенниковь, ни богослуженія, ни ученія христіанскаго, словомь—не было христіанства,

а были водьно еретики-косеры и ихъ учители, повешду раздаванесь ихъ проповодь и политеословій, новсюду господетноваль ересь, похровительствуенай народовластителями, женоводуємья народомъ.

... Между: таки мистиме пимитники, тоже довольно инопочислениме (государств." гражеты, договоры, "посвенія, изд. М. Пуртичемъ, 1858, Миклопичемъ и др.), насалсь нестнояретно развихь сторонь религозной живни Восили, ни разу ни единымъ словомъ, ни даже навваниемъ не упоминають о босанской ереси, какъ будио: она воисе не существовала. Мъстиме памятники знаюты тольно свою «босанскую въру», «босанскую цервовь», и именяю коку строго отличную отъ Римсвой, не каселсь вовсе си отношения ни къ среси богомильской, ни из правосильно восточному, господствовавшему нъ сосъдней Сербін и несомивнио существовавшему въ семой же Беснік. Какъ объяснить этоть важный пробыть об мастиму извастіяхь, если рольно овъ-не простая случайность? Не есть ли онъ косвенное подпвержденіе западныхъ навъстій о босанcron epocu, argumentum a silentio? Apyrumu choramu: не говорять на тван другія жевестія объ одномъ и томъ же предметь --- паждыя съ своей точки зранія? Не была ин т. е. таки называеман «босанская церповь и пера» темъ именно, темъ называють ос занадиыл иввестія---ересью или сектою богомильскою?

Дъйствичельно, внутренній быть втой церкви, преимущественно же івраржическое са устройство, черты потораго сохранены містными шамятичнами, сильно склоняють къ этому посліднему предположенію. Но съ другой: стороны, черты догматическаго ученія Весанской церкви, сохранення тіми же памятичнами, ясно понязывають, что перковы этакно последних в ней своихъ оставалясь ры сущиесты превеслению, соетвътственно своему нервоначальному: тарактеру и историческому происхождению. Текою чес и признавели, коль увидимъ ниже, соми, же пополние въ началъ указанной эпохи (ХШ в.), и при этомъ, не смотря на значительную уже допо: пропраншитося въ нес еретическаго вліянія, отнюжь не сманивали се съ дъйстрительно оретическою оситой, нъ . полней сплъ существованием тогда радомъ съ нею. И соли повтому, съ теченіевъ времени вателическія обвинскія ndotube Bochie boxobere do toro, to become moroдовно признается страною ме пристамикою, то этимъ означается какъ усиненіе дійствительной ереси въ Воснін, такъ особенно-уовлевіе еретинескаго винина въ средъ ся народной, такъ называемой «Босамской перкви Асиченіє вестив знелиженьное и вестив: заматное. Дериовь вла, одною своем стороной, принадлежала православию (догмать ученіемъ и отчасти обрядов. ), другою -- богомильоной ороси. И: если нежьда назвать ее еретического, жельзя привнать за отрасль, богомильской сокты, по назнание сремечествоедрией, бороми льствоодогией вполнь, им дунавить, тарактеризуеть ве вы да гламныть отличительныеть особенностяхъ, : жанъ дерковъ: подвергничеся сильному еретическому влінцію. Слойства этого вліннія и формы, въдкоторыхъ опо:выразвиссь, наплядно подгверждають выпроскаванныя заменамія о каракторь богомильской сенты, и мотому внакомстве съ Босанскою церновію существовно пеобходимо для наученія богомильства. Исторія же дайствительнаго: богомильства въ Босий, несомивнио существовавитего въ ней радожение XV-го мена), задача не разрышимая. Трудно сиредецить степень достоверности и подлинную значимость запидных известій объ этом' предметь, грудно рашить, что въ мих относится и така называемой Босанской церкви, и что и богомильству въ собственном смысла. Ибо если не различаль ясно втих двукь предметова латинскій мірь, то не созмавица также своего отличій отъ богомильства и сама Восанский перковь.

Обстоятельства, благодаря которынь прониваю въ Боснію богомильство, были, жакъ по всему видно, тіжне, что въ Сербін и Болгаріи.

Христіанство, насажденное вы Восній трудами,—
пакть предпологовить — св. Кирилла и Месодій и ихъ
доблествымь учениюнь (Петрановичь, стр. 128), долго не могло вы ней утвердиться прочно среди трхъ
смуть и жеждоусобій, которыми не меньше другихъ
славнискихь вемель богата и Воснія на началь овоей исторіи. Сначала войны съ сербокими централизаторами (до 940 гг.), затъмъ внутренніе раздоры за
верховную власть, бывшіе поводомъ къ мадыяреному
вмішательству, потомъ войны то съ Греками, то съ
Мадынрами, вотъ ть событія политичесной исторіи
Воснію, которыя вакончились въ XII в. вассальнымъ
нодчиненіемъ ся мадыярскимъ королямъ.

Церковныя двла страны поврыты за все это время непроницаемымъ мракомъ. Но самое отсутствіе извістій объ нихъ есть уже краснорічньое доказательство ихъ нерадостнаго положенія. Единственный исторически-извастный, факта босанской периовной жизни до XII в. это распря Крещенского владина Милована съ далинскимъ архісинскопомъ Дубровника изъ за правъ церковной юрисликціи, распра, бывшая поводомъ къ войнъ бана Борича († 1168) съ Дубровницкой республикой.

Фактъ, этотъ поназынаетъ, что и Босин, наравив съ Болгаріей и Сербіей, при неустроенности внутреннихъ дёдъ церковныхъ, весьма рано принкосъ заботиться о своей духовной самостоятельности, угрежаемой покушеніями латинства. Покушеніямъ этинъ широкій путь открывала упомянутая зависимость Босній отъ Венгрім: въ поролякъ венгерскихъ папство находило слугъ весьма ревнестныхъ даже и тогда, когда преданность Риму, въ остальнойъ міръ была уже значительно йоколеблена.

Такимъ образомъ, борьба съ патоликизмомъ въ Восній должна была получить особенно живой общенаціональный интересь въ свлу связи ен съ политней. Общая опасность и общія діли соединали государство и церковь идрагрывною свявію, и заставляни ихъ обокть одинаково быть чутими по всему, что могло упрочить ихъ общую неціональную самобытнооть и незавиомность.

Двъ стихіи могли представить тогда Восанской церкви твердую опору въ ся національныхъ стремленіякъ; православіє, бывшее исловнымъ въроисновъданіемъ и ся самой и сосъднихъ странъ всего Вал-канскаго нолуострова, и богомильство, гнъздомъ и рансадникомъ котораго были тъже сосъднія и соплеменныя страмы. Объ стихіи эти, при всей своей противоположности и враждебности другъ другу, одина-

ково моган казытьоя бизгонрівтетнующими развитію духовной самобытности славанства: объ облечены были въ народно-славянскія формы (изыкь св. Писал вія, богослуженія и письменности), и близко сходимись между собою въ нерасположенности къ антинародному автинотну. Не тогда напъ: Сербія, благодаря живымъ связянь съ Востойомъ (посредствомъ Авони), на всегда утверидала у себи, трудами Неманичей; чистый свыть православія; въ это самое время Босвія, удаленная обстоятельствами отб тогдашийго себточа православія, обособленная и одиновая въ своей борьбе съ датинствомъ, могжа стать на сторому бо-TOMBLECTES WIN! HORHACTS BRIBHIN STO TEMB CROPÈS H дегче, что это последнее подвергалось тогда деятельнымъ пресавдованінть въ Сербін, въ которой Босній видъла свою давичитною и опасную сопериицу. Босанскій сепаратизмъ, такимъ образомъ, можно признать немаловажною причиною если не появленія, то укорененія и усиленія въ Босній богоминьства (1).

<sup>(1) «</sup>Въроятно при самомъ же началъ богомильской секты учитеди ек усиван проинкнуть въ Воснію нав Волгарів и сосвдинхи сербскихъ муприствъ. Чиско, ихъ увеличнись сригински, изгланизии наъ Сербін при первыхъ двухъ Неманичахъ, Сумеонъ и сынъ его Стесанъ Первовънчанномъ: банъ Босанскій Кулинъ съ полною готовностію принимать из себа этихь изгимниковрь (въ конца XII-го и началь XIII-го въка), — годорить Петрановичь (стр. 96). Что боз гомильство пришло въ Боснію изъ Болгарін-предположеніе весьма въроятное. Но въ подтверждение его, им не можемъ представить ничего, проим общихь сообращеній о значеніи Болгарія въ прторія богомильства и еще одного новаго предположенія. Около Новаго Цазара и Крешева въ Босніи живеть племя, отличающееся прозваніемъ вижной и болгарении видентонь рачи: ва них предполагають потомковъ прищедшихъ жаъ Болгарія Богомиловъ. Щохидин же провывають православные католиковъ, а известно, что католичество въ Воснім утвердилось по преимуществу такъ, гдв въ старину всего сказиће распространцио было богокильство (Франкъ, Крешево, Сутъска и пр.) Вотъ все основаніе этого предположенія.

Важнымъ дианоомъ усижаръ богомильства на Посніи служила, наконецъ, его собственная главива и харантеристическая особенность, его монашеска-аскотическій піэтизмъ, страмленія осущесникъ утрачевный будто бы идеаль истинно-еванісльской жизни и самообольщенная увъренность съкты въ исилючительномъ обладаніи ек атимъ высокимъ идеаломъ, — однимъ словимът богомильскій христівникъв, если можно такъ выразиться, — всеглешнее, повсюдное и самое дъйствительное средство сретической произ-

Въ такомъ именно свътъ представляють появление и усиление богомильства въ Босніи межь цервые исторически-извъстные оакты этого рода, такъ и вся исторія такъ навываемой "Босанской деряки.

Лучній изъ госудерей босенсияхь бань Куливъ (1168 — 1204), память котораго благословляють въ Боснін какъ время высшаго, благоденствія народнаго («воротилось Кулиново время», говорить народь о счастливыхъ минутахъ своей жизни; Петрановичь стр. 110), первый открыто принявъ стороку секты. Изгоняемые изъ Сербів ревностію Неманичей, преслідуемые повсюду жесточайшимъ гонителемъ ересей Иннокентіемъ ІІІ, еретиви тодпами степались во владенія Кулина, принося съ собою свою всегдащнюю ревность къ пропаганда, усугубленную на этотъ разъ гоненіями. Къ концу XII въка секта считала въ Воснія до 10,000 приверженцевъ между разными классами общества, боярами и простолюдинами, и число ихъ ностоянно возрастало, благодаря ничемъ не стесниемой проповеди ересеучителей. Главнымъ притономъ ихъ быль украпленный городь Дувно или Думно (Farlati

IV. 172, у Шмидта I. 108). Ереси покровительствовади будто бы не только свытскія власти, но и высщіе сановники церкви, и не только православно-босанской, но и сосъднихъ славяно-католическихъ цервей. Владыко босанской Даніиль дружественно прицималь гонимых сектантовь; епископь острова Фарін даваль, имъ у себя убъжище, Дубровницкій епископъ тоже питаль въ нимъ сочувствие. Ересь въ это время пустила глубокіе корни по всему славяно-адріатическому побережью, -- въ Трогиръ (Трау), Сплъть (Spalatro), Заръ и другихъ городахъ Далмаціи она была до того сильна, что составилась цалая еретическая епархія атого имени (Ecclesia Delmatiae, см. прим. 59). Въ Заръ напр. почти весь высшій классъ народонаселенія быль на сторонь ереси (Reiner p. 1767, у Шмидта 1, 108) (!).

ers a social will (1) Петрановичь рашительно отвергаетъ не только предположение Шиндта о Троширской сретической спархін, но и вообще извистія о рвепрестраненности богомильства из Деликцін и другина славинскихъ земляхъ датинскаго обряда (стр. 91 sq). Исходя изъ той мысли, что богомильство было преимущественно экзажераціей монашеских принциповъ (мессалісиствомъ), одъ предполагаетъ прочное этвержденіе его только темъ нь славанскихъ земляхъ «гда были въ изобиліи православные ионастыри и калуеры; мивиіс же Шмидта, ужезавшего причину распростренения срест между Славянами въ опповиція одавянскиху, порявой и понастирай ринскому игу и введенію латинской литургін, авторь добъявляєть рашительно несостоятельнымъ (ib). Повтому, указанные Шиндтомъ оситы господства среси въ городахъ Делманін и Сдавонін, Петрановичь или называеть единичными (стр. 94) нак не проходить модчанісмъ; показаніе же Рейжерія о существованія Церкви въ Далмація считаеть цростою геограонческого оппиблей, ибо-де и вр. настоящее время славанс. земли для западанив суть terra incognita. Въроятно по трив же побужденіямь, евторъ проходить модчанісмъ и весьма любопытную гипотезу (въ свое время опровергнутую . Шасарикомъ, Ут. Обяд. Ист. и др. 1860, 11) о происхождения текъ называемыхъ глагодициихъ письменъ, бывшихъ будто бы секретными висьменами сначала славянскихъ мона-Христ. Чт. № 4. 1870.

Всето вдало поводъ своекорыстному сосвду Кулина Вуку королю далмацкому и дуклянскому (Dalmatiae Diocleueque Rex) брату Стемана сербскаго, обвинить (1199 г.) передъ папой Кумина и его семью въ отпадения въ «новую въру», т. е. въ сенту. Вукъ расчитываль, что папа, бездеремонно раздававшій въ это время въ Провансв владвијя еретическихъ князей своимъ приверженцамъ, не замедлитъ сдълать тоже съ баномъ босанскимъ, и его владеніями посившить наградить усердіе допосчика. Кулинъ самъ какъ будто подтверждаль справедливость доноса. Стараясь обезоружить папу и върнаго исполнителя его приказаній, короля Эмерика, Кулинь увъряль ихъ, что тв изъ его подданныхъ, которыхъ обвиняютъ въ ереси, суть на самомъ двав примърные христіане (boni christiani), что онъ готовъ даже послать изкоторыхъ изъ нихъ въ Римъ для испытанія ихъ въры (Шмидтъ I, 110. Петрановичь 110), и что следовательно и самъ защетникъ ихъ (т. е. Кулинъ) не веновень въ еретичестви (1). Какъ ни старался банъ

ховъ боровшихся съ латинствоиъ, а потоиъ славян. еретиковъ или на оборотъ. Что насается насъ, то любопытный вопросъ этотъ выше нашихъ ученыхъ средствъ и силъ.

<sup>(&#</sup>x27;) Петрановичь (стр. 110) силонеть дунать, что обвинение Вуково ошибка или сальшь, и Вулинь биль правосланной върм: «несе
до покровительствовать среси, другос-виасть въ сресь»; приводится затемъ грамата Кулина Дубровнициой Республика отъ 1189 года,
датированная днемъ услочения гласы Гонны Кресминеля». Вогомини
не въровали въ Предтечу, миые отвертали даме самое его существованіс.—Но это еще не доназательство правовърія внаменитаго бана
и темъ болже что обвиненіе его въ принятім носой упры последовале
леть черезъ десять после этого. Оправдывають же Петрановичь Булена потому, почему онъ вообще коталь бы доназать правосланіе
такъ называемой Босанской Церкви; нельзя не заметить, что патріотизмъ автора повреднять изсколько ясности взгляда въ его превосходномъ тараитать о Босанской Церкви.

отдълаться отъ требованій паны, поддерживаемыхъ мадьярскимъ оружіемъ, онъ наконецъ увидъль себя вынужденнымъ отречься отъ своихъ народныхъ върованій и попориться Риму. Для утвержденія отой по-корпости, по просьбъ самого Кулина, въ Военію прибыль миновядомъ въ 1203 г. наискій легатъ Іоаннъ де Каземаріо, ведшій переговоры съ болгарскимъ царемъ Іоаннивіемъ о коромованіи его вънцомъ императорскимъ (1).

Легать должень быль произвесть тщательную визитацію Восніи и ея религіозныхъ дёль, и обстоятельству этому обязаны мы едва ли не самыми драгоциными извистими о босанской ереси и о степени ел вліннія на Босанскую церковь. Оказалось, что между обвиняемыми въ ереси были и дъйствительные еретили, и только расположенные къ нимъ. Относительно первыхъ извёстно, что два главиващихъ ересеучителя принуждены были папскимъ легатомъ м королемъ Эмерикомъ отречься и за себя и за своихъ приверженцевъ отъ своихъ заблужденій и произнести клятву въ върности Риму. Между последними первымъ лицомъ былъ Кулинъ: онъ обязался и поилялся предъ породемъ и легатомъ отнюдь не теривть впредь въ своикъ владениять еретиковъ подъ страхомъ денежной цена въ пользу папской и королевской казны. Наконоцъ, что всего для насъ важиве, подвергнуты были допросу босанскіе монахи, не безъ основанія заподовранные въ еретичества: отъ нихъ тоже вытребовано было отречение отъ всянаго сообщимичества съ еретивами и объщание повиноваться уставамъ Римской церкви (Шиндтъ I, 111, 112).

<sup>(4)</sup> См. «Хр. Чт.» марты 1870 стр. 417, прим. 1-е.

Мэт этого допроса, актъ котораго впервые по достоинству оцинент г. Петрановичемъ (стр. 111. 151. 159, 96 и др.), отпрывается, что за смыскъ имъло имя «христіанъ» (boni christiani), воторымъ залинщалъ Кулийъ людей обвиняемыхъ въ ереси: названіе это было отличительнымъ предмуществомъ въ Боснія монашескаго чину; имъ исключительно пользовались, какъ своею привиллегіею, многочисленные босанскіе монахи (singulariter Christiani nominis praerogativa vocati, Fejer II. 405 sq). Откуда же произошла эта исключительность и что она означала?

Что исключительность этого жазванія была нестолько плодомъ нрезмітрнаго уваженія Босамской перкви къ моцанісскому житію, какъ храстіанскому по премиуществу (хатабохи),—Петрановичь, 147. 159), сколько плодомъ вретическаго вліянія на монашество, или—прамымъ еретическимъ ваимствованіемъ, это ясно видно изъ множества другикъ указаній вышенавваннаго документа.

Такъ, представители или настоятели и старъйшины (Priores, Praesbyteri) этихъ монаховъ--христіанъ, отревавсь отъ исключительности этого названія, должны были отречься и отъ дружбы съ Манихелии или Богомилами и всякими другими еретимами, и объщать дапъ что «nullum deinceps Manicheum vel alium baereticum ad habitandum nobiscum recipiemus». Извъстно же, что названные еретики тоже претендовали на исключительную принедлежность имъ однимъ имени «христівнъ» и не наружности были совершенными монахами.

Затвиъ, слъдствіемъ дружбы еретической безъ соинвнія было ц то, что въ названныхъ монастыряхъ

по долгу, а можеть быть и во все не служили литургін; можахи дали обявательство легату инвть повсюду у себя (per singula loca hostra) свищенниковь, которые бы совершали божественную службу, по крайней имръ, но воскресный и велико-праздничнымъ днямъ. Не служили же въ босанских ионастырихъ литургін въроятно потому же, почему возставали противъ нел и Богомилы, называвшіе ее за одно со всёми церновными службами «суссловіемъ», какъ увидимъ ниже.

Въ тъхъ же монастыряхъ избъгали вийстъ съ этимъ и употребления въ общественномъ богослужения инигъ Ветхаго Завъта: черта чисто богомильская.

Еретический вліяніем можно объяснять, наконецъ, и ту особенность внутренняго быта этихъ монастырей, что женщины жили въ нихъ нераздъльно съ мущинами, пользуясь общими транезами и даже общими спальнями (tam in refectoriis, quam in dormitoriis). Такую же беззастънчивую безразличность проповъдывали и древніе Мессаліане, считая ее за знаменіе высшей степени аскетическаго совершенства безстрастія («пассія»), вообще же она была въ духъ всякой дуалистически-антиматримоніальной доктрины.

Воть кто были тв «добрые христіане», которыхь въру хотвль оправдать нередь папой Кулинь. Въ сущности они, действительно; далеко не были тожественны съ богомильскими «христіанами», и по своему «чину» или уставу житія были монахами православными, грековосточными. Самъ посоль папсий призналь за ними это, требуя отъ нихъ прежде всего отреченія отъ схизмы (іп primis abrenuntiamus schismati, клялись ихъ представители) и рёшительно отличая мус

оть действительных Богомиловь, «манихеевь». Оправедливо, поетому летонисцы называють монаховь этихъ «монахами чину Св. Василія В.», т. е. восточно православными (monachi schismatici ordinis San. Basilli, Raynaldi, Annal XVI. p. II H gp. y Петрановича стр. 96). Съ другой стороны, ихъ тесныя связи съ Богомилами, оставившія столько глубокихъ слъдовъ въ ихъ жизни и наплонностяхъ, дълаютъ ихъ вполив заслуживающими того отзыва, какой, по слукамъ объ нихъ, далъ папа Инновентій III, въ письмъ къ архіописк. Сплътскому (1202 г. см. Theiner, Monum. Slav. I. 26 у Петранов. стр. 170) надыван ихъ сильно заподозрвиными и не безъ основанія обвиняемыми въ ереси» (1), т. е. богомильствующими, какъ прежде сказали.

Въ монашествъ, такимъ образомъ, богомильство нашло себъ въ Босніи почву самую воспріничивую, подобно тому кажъ это было въ Болгаріи и Греціи. И если на первыхъ порахъ вліяніе его въ этой средъ выразилось въ чертамъ не вполив ръшительныхъ и ръзкихъ, то за то нигдъ оно недостигало разивровъ столь общирныхъ и богатыхъ слъдствіями, накъ въ этой странъ. Вся Босанская церковь въ эпоху послъ— кулиновскую стала «богомильствующем» и благодаря именно тому, что ея еретичествующее можашество, сильное матеріально и правотвенно, заняло въ ней положеніе не только преобладающее, но в совершенно исключительное. Оно заслонило собою значеніе и самое почти существованіе священства мір-

<sup>(4) «</sup>In terra nobilis viri Culini Bani quorundam hominum multitudo moretur, qui de damnata Batharorum haeresi sunt vehementer suspecti et graviter miamati».

скаго; въ средъ его сосредоточилась вся поднота іерархической вдасти и правъ и вся глубина народноредигіознаго уваженія. Юридически и фактически оно стало высшимъ и исключительнымъ авторитетомъ религіознаго уваженія. Юридически и фактически оно стало высшимъ и исключительнымъ авторитетомъ редигіозной совъсти Босняковъ. Подъ прежнимъ привилдегированнымъ именемъ «христіанъ», монашество это оффиціально, властію государственною, признано было за «средителя и наставника въры босанской». Словомъ свазать, еретичествующее монащество босанское создало, «Босанскую дерковь», т. е. придало славянской, искони-православной церкви Босии тотъ оригинальный вившній видь, тв нигдв больше не встричаемыя особенности, въ которыхъ нельзя неузнать прямаго еретического заимствованія и которыя дъйствительно были главнъйшею причиною того, что враги «Босанской церкви» отожествляли ее совершенно съ богомильско-канарскою сектой.

Вотъ нъкоторыя черты устройства этой «Босанской церкви», сохранившіяся въ мъстныхъ памятникахъ; заимствуемъ ихъ у г. Петрановича—единственнаго почти источника нашихъ свъденій этого рода (стр. 129—172).

Въ челъ Босанской церкви является ся верховный и независимый (автокеоальный) правитель. Самъ себя титуловаль онъ «енископомъ Босанской церкви», (Петран. етр. 135) и этимъ же именемъ называютъ его и западныя извъстія (см. у Шмидта І. 109. 112. 116 еtc). Мъстнымъ же народнымъ и оффиціальнымъ титуломъ его было: «Дъдъ Восанскій», «господинъ Дъдъ Босанской церкви». (Петран. 133) или же—

«наставникъ и свершитель церкви Босанской, тосподинъ Дъдъ» (ів. 140). Что должно было выражать народно-славянское название «Дъдъ» и откуда оно произошло-угадать не трудно: греческій богомильскій епископъ Никита, въроятно, неслучайно и не по личному только праву носиль титуль «папы»; а это одно и тоже, что «Двдъ» по славянски. Въ Волгаріи, прежнемъ гивздв богомильства, народъ и донынв заветь кой-гдь, по старой памяти, епископа «дъдомъ». («День» 1862. № 22, стр. 16) «Дъдомъ» же назывался босанскій епископъ, какъ старыйшій (верховный) между «старцами», которыхъ званіе составляло особую іерархическую степень Босанской церкви, существовавшую и у запади. Касаровъ (Шиндтъ II. 144. 155). «Дъда Босанской церкви» поставляла изъ своей среды монашеская корпорація или «чинъ крестьянскій»; избраніе его производилось настоятелями монастырей, действовавшими отъ лица всей братіи (1).

<sup>(1)</sup> Упомянутый актъ визиты дегата 1203 г. (Fejer. 11 IV 61) показываетъ, что и тогда уже босанское монашество имвло одного общаго высшаго начальника, котораго латинское название «Magister» вносив тожественно съ титуломъ «Наставинкъ» употреблявшимся впослъдствін «Дъдонъ Босанскинъ». Mortuo vero Magistro de hine usque in perpetuum Priores cum consilio fratrum Deum timentium eligent Praclatum. Рукоположение Восанскаго Винокона било правона сначана Архісивскова Лубровнициого, потомъ съ. 1264 г. - Архісивскова Колочьскаго; (Шиндтъ I, 123) избраніе же принадлежало босанскимъ «прыстянамъ» т. е. монахамъ (Петр. 141). Этимъ и объясняется, почену латинсків: Архіописномы поставляци націда на босанскую спиеконію, еретиковъ: (Шиндтъ I 112) избранники еретичествующаго монашества не могли не быть сретивами. Такими считали католики почти венхъ чисто босписникъ списноповъ посля Динінай (†1204), изъ коихъ извъстны: Мироспавъ (1307), Радингостъ (1320) Радославъ, 5366) Радоміръ (1404) Милов (1446). Если ниме писатели-католити и называють пакоторыхь изъ вихъ спископами graecanici

Поэтому то и впоследствіи «Дедъ» въ делахъ более важныхъ, требовавшихъ участія всего церковнаго представительства, действовалъ совместно съ «крестьянами», съ братією: 12 изъ нихъ окружали его, составляя постоянный его епископскій соборъ или вече. Опять нельвя не вспомнить при этомъ Вогомиловъ, ихъ ересіарховъ Василія, Петра и др. окружавшихъ себя такъ называемыми 12-ю апостолами.

Опружавшие «Дъда» 12 крестьянъ назывались «поглавитыми». Наравив съ нимъ, назывались и они «свъдоками и средителями въры босанской (administratores, см. Петрановичъ 167). Наравиъ съ нимъ пользовались они чрезвычайнымъ почетомъ въ народъ и у государей босанскихъ. На нихъ поэтому возлагалъ «Дъдъ» болъе важныя порученія—весьма часто политическаго свойства. По сану своему эти «поглавитые престыяни» были «стройники» (Петран. 146). Трудно опредвлить съ точностію значеніе этого іерархического титула Босанской церкви; но на падъ этимъ именемъ (въ буквальномъ переводъ «Міnister», «Ministri») назывались всв вообще касарскіе ересеучители, дъйствительные члены секты, коль скоро они являлись въ роли священнодвиствующихъ, Въ Восанской церкви название это тоже не обозначало, какъ видно, особой спеціальной должности или чина, а было общимъ названиемъ для всъхъ лицъ облеченныхъ саномъ священства: въ числъ «стройниковъ» были «старцы» и «гости». Что «стройники» отличались отъ простыхъ «престьянъ» или монаховъ, это

ritus, то это еще не значить, чтобы они были неповинии въ еретичествъ: и «прьстиче» были тоже греческито чину ordinis 8. Basilii. (Петрановичь стр. 167 въ прииви).

несомивино; но что чинъ ихъ соотвътствоваль сану православнаго іеро-монаха—какъ утверждаетъ Петрановичъ, этого сказать недьзя (1).

Вышеупомянутые «старцы» Босанской церкви первоначально быди—въроятно—тоже, что и ныньшніе старцы монастырей Авона, составляющіе соборное монастырское правительство или «протать». Ихъ то надобно разумьть подъ именемъ тъхъ «пресвитеровъ (Presbyteri), которые въ 1203 г. отъ дица всей монашеской братіи (fratrum) принуждены были дать извъстныя обязательства папскому легату (2). У запади. Каваровъ должность «старцевъ» (anciani, ancias) смънила собою съ теченіемъ времени чинъ діаконовъ (Шмидтъ II, 144, 145). О «старцахъ» Босанской церкви можно сназать только, что они составляли среди «стройниковъ» особую степень, следіальное назначеніе которой не извъстно, а еретическое происхожденіе — весьма въроятно.

Такъ же въроятно еретическое происхождение другой іерархической степени Босанской церкви, носившей названіе «гостя». Только двъ личности извъстны съ этимъ титуломъ. Радинь — гость и Радосавъ Брадъвичъ — гость изъ Требинья (Петран. 142). О

<sup>(1)</sup> Дадъ Милов въ 1404 г. пинисти Дубровницкой община, что онъ посылаетъ къ ней съ посланіемъ своихъ, «престялья и стройни1.065»; посланіе же Дада доставлено было старцами: Мишліенемъ и 
Делкоми, и кръстялами: Стояномъ, Ратномъ, и проч.; сладовательно, 
стройники и старцы здась одно и тоже. (Петрановичь, 135). Въ 
отпустительной граматъ Герцога Степана (Косача) сыну Владиславу 
(1453 г.) говорится о 12 «стройникахъ», между комин «господинъ 
вость Радиль». (10. 146).

<sup>(1) «</sup>Presbyteri» эти или «Priores» не были священниками (sacer-dotes), — какъ говорятъ Потрановичь, потому что ихъ заставили обязаться «per singula .loga habere sacerdotes, qui dominicis et festis diebus adminus missas debeunt celebrare». (ср. Потрановичь, 150).

первомъ давъстно изъ мъстныхъ памятниковъ, что онъ былъ въ числъ 12 «стройниковъ», называвшихся «поглавитыми крестьянами», (1) и владель довольно аначительнымъ личнымъ имуществомъ (Петр. 152). Инодемныя же извъстія называють его православнымъ монахомъ и духовникомъ Герцога Степана. (Mauro-Urbini; Monaco di S. Basilio e confessore del duca Stefano, у Петран. 142). Посладнее извастіе даеть право объяснять званіе «гостя» въ смысль особаго придворнаго сана въ соотвътствие тому какъ и у насъ въ древией исторіи гости (у Скандинавовъ Gäste) составляли особый рангь придворнаго сословія. Изъ мастных извастій видио, что «гость» быль высшимъ іерархическимъ чиномъ между «стройниками» (Петран. 146), изъ чего опять заключають, что это название означало санъ епископа, подчиненнаго верховному владыкъ Дъду, или-его викарія («гость» aqcius по датынъ). Въ такомъ случав званіе «гостей» при особъ «Дъда» было почти тоже, что. Filius Major и Filius Minor у западно-каоарскихъ епископовъ (Петран. 73. Шмидтъ Ц, 141, 142). Достойно упоминенія еще одно дюбенытное, хоть и довольно неясное известіе о вышенсинський ісрархических в степеняхъ Босанской церкви. Дъдъ, Гость, Старецъ, Стройникъ, — такъ назывались будто бы тв четыре еретическіе епископа, которыхъ Крадь. Твердко ІІ-й пославъ на Базельскій соборъ (1433), вийсто задержанваго имъ католическаго епископа Босніи, и которыхъ соборъ натурально не принядъ. Это расказываетъ Фармати, а за нимъ и Шиндтъ (I, 133) ссылаясь на Лукаря Дубровчанина.

<sup>(4)</sup> См. свр. 666; пран. 1-е.

Воть какой вившній обликь получила Босинская церковь, благодаря ся сретичествовавшему монашеству. При всей отрывочности и неполноть извъстій, касающихся втого предмета, нельзя не замітить однако, что вышеописанное устройство церковное представляєть весьма много аналогическаго съ богомильской сектой и весьма далеко уклоняется отъ общепринятыхъ вормъ православно-церковнаго строя живни.

Всв упомянутые ісрархическія лица, саны и чины, по первоначальному званію своему были прежде всего «престьяне» (христіане), т. е. члены того же широковътвистаго и многовліятельнаго братства монашескаго, съ которымъ впервые познакомиль насъ упомянутый актъ 1203 года.

Вовсе не извъстны, къ сожальнію, ходь и причины усиленія до такихь размівровь вліятельности босанснихъ монаховъ, и приходится снова ставить догадни и предположенія на місто ясныхь сактовь. Въ настоящемъ случав нужно имъть въ виду слъдующія соображенія. Во 1-хъ, время усиленія монашества въ Боснін было вилств временень возраставшаго распространенія въ ней богомильской вреси. Во 2-хъ, причины этого последниго явленія, повсюду сходныя и однообразныя, прекрасно охарактеризованы изреченіемъ, поставленнымъ въ надписаніе настоящаго труда: это какъ бы общій историческій законъ распространения ересей, подобныть богомильству. Дъйствительно, иножество поразительных фактовь въ самомъ мричномъ свять представляють нравственное состояніе влира и народа въ средніе віна въ земляхъ славянскихъ, сопредвлъныхъ съ Восніей (см. Шиндта I, 104-108 и др.). И если въ этихъ обстоительствахъ отвривалось поприще распространенію ереси, то они же могли быть клавнайшею причиною выдвинувшею впередь и еретичествующее монашество. Много говорить въ этомъ смысть самое названіе монаковъ «христіанами»: дни мользовались этомо честію не только клазаром, но и въ противоположность другимъ «средителямъ въры», воторые но жизни своей могли казаться недостойными этого названія. Однимъ словомъ, въ аспетизив босанскаго монашества; въ его христіанизив мнимомъ или двиствительномъ, нужно испать разгадки усиленія его имущества. Его церковную вліятельность мы уже видали; остается сказать наскрацяю е его политической вліятельности, въ дополивніе очерка Босанской перави;

Босанскіе вдадатели, въ своихъ безпонечных расприхъ между собою и съ сосъдними общинами, весьма часто прибъгали къ: посредничеству «Дъда» и его «погравитыхъ престынъ»: ихъ они ставили свидътеи схаровотор, схаримився схирар, св договорахь и обязапельствах» (Петран.: 146). Дриствительно, не нужно было бодво надежнало порущительства: «Двдъ» и престывие, польнуясь глубокою преданностио босанскаго народонаселенія, дегко могли вліять на судьбу - ручавшинся лими, дъ случан дварущенія, върности. Эта вліянельность «крьстянь» корощо навыстна была и вит Восніи, у ся состдей: Дубровинкъ въ овонкъ безпрестанных тионда, дружественных , иногда, непрівиненных , спощеніях да съд Босніей старалов не упускать этого нев виду. Протестуя напр. въ 1404 г. противь обидь, чинимых Дубровнику босенскими вледателями, Дубровчане для вящей онам протеста, хлорогали о томъ, чтобы онъ, заявленъ, быль публич но, и особенио предъ инцомъ «пръстинъ», вліяніе последних въ делахъ подобнаго рода ценилось даже выше участія поролевы (Петрановичь, 154). Точно такъ же для удостоверенія ненарушимости заключаемыхъ съ Восніей договоровъ, Дубровникъ старался о томъ, чтобы договоры ети подтверждаемы были не только клятвой короля, поролевы и бояръ, но и согласіемъ крыстинъ «по обычному ихъ праву» (ib.).

Восанскіе «крыстяне» общинно и дично владіли довольно значительнымъ недвижимымъ имуществожъ, и притомъ на общемъ правъ помъстно-феодальнаго владвији: монали кулиновскаго времени давали свои вышеупомянутыя обизательства папскому легату не только за себя, но и за своихъ подвластнихъ сельчань («влаховь», какь ихъ называють въ Восніи), находившихся, какъ видно, подъ ихъ особенно сильнымъ вліяніемъ (obligantes nos pro omnibus et loca nostra cum posessionibus et rebus, Петранов. 152). И тогда уже, следовательно, монахи-прыстине не оставались строгими отшельнивами: ихъ монастыри были лицами владътельными, подобно прочимъ босанскимъ «великашамъ - властелямъ». Впоследстви «прыстяне» проложили себъ широкую дорогу по дворамъ королей и баловъ. Они являются тамъ въ качествъ духовниковъ, совътниковъ, повъренимъъ, которыть вознагаются посольства и поручения нь сосвянимъ независимымъ общинамъ Далмацім. Все это давало «прыстинамъ» върные шамсы обогащения не тольно ихъ монастырей, но и ихъ самихъ лично. Таково, въроятно, происхождение того значительнаго достатка, кониъ пользовался упомянутый «гость» Радинъ, духовникъ герцога Степана (Петрановичь ів.).

Eparceie goma, runosiu (coenobia, caxa) mun moнастыри «прыстянъ» принуждены были упрываться въ глубинъ страны въ уединении горъ и долинъ. Причиною тому были кровавыя гоненія со стороны мадьярскихъ ревнителей папизма въ родъ квязя Комомана (1234 г. Шимать I. 117) или епископа Колочьскаго Угрина (id. I. 118). Отъ монастырей этихъ не осталось теперь въ Восніи ни следа, ни воспоминанія. Въ свое же время они пользовались чрезвычайнымъ влінніемъ на народъ. Часто женщины знатныя, избавившись отъ тяжкой бользни или другаго несчастія, шли туда по объту на извъстное время или навсегда служить больнымъ и престаръжымъ (Raphäelis Pollaterrani, Commentar у Петран. стр. 150). Тамъ находили убъжище всв несчастные и гонимые, ибо за монастырями этими долго сохранялось одно изъ важивишихъ правъ древней Церкви, право убъжища-прекрасное выражение человъколюбія въ богатую грубыми насилінии эпоху. Право это строго было уважаемо народомъ и владътелями Босніи еще въ ХУ-мъ въкъ и при томъ въ отношеніи даже политическихъ преступниковъ. Тъже Дубровчане ссылались именю, въ 1404 г., на этоть фактъ, защищая свои собственныя права подобнаго же рода противъ притязаній своихъ сильныхъ соседей. Именно, Остоя краль требоваль выдачи укрывшагося въ Дубровникъ недруга своего, боярина Радишича. Дубровникъ поручилъ своему посольству отвъчать на это такъ, что вотъще другой Радишичь живетъ преспокойно въ самомъ центръ Восанскаго королевства, среди «прыстянъ» всть хавбъ ихъ и свободенъ у нихъ, въ силу правъ свободы (per le franchicie) имъ принадлежащихъ. Если же слъдуетъ, говорили Дубровчане, уважати права «кръстинъ», то еще справедливъе и необходимъе уважать права Дубровника— укръплениаго города (la qual, è citta murada Петрановичь 154).

Неприкосновенность линности «прыстянь» и ихъ правъ свободы переходила и на лица «прыстянами» покровительствуемыя. Это видно уже отчасти изъ права убъжища, принадлежавщаго монастырямъ. Но и вив монастырей личность «прыстянина» спутника была напримъръ надежнъйшей охраной для путешественниковъ-иноземцевъ, хотя бы они были и не изъ дружественныхъ съ Босніей странъ, — столь глубоко было учаженіе народа, къ лицу «прыстянина». Такъ, помянутому посольству 1404 г. Дубровникъ ваушалъ, въ случав безуспъщности пересоворовъ и явнаго разрыва съ Босніей, позаботиться о безопасности обратнаго путеществія, взявъ для этой цёли въ провожатые насполькихъ «прыстянъ» (ір. 155).

Вотъ что сохранила намъ, исторія объ устройствь и вліяній на народъ Босанской Церкви, олицетворясмой ся, «прыстянским» чином,», или монашеством».

Монашество это и въ позднайшее время, въ эпоку своего высшаго могущества (XIV и XV вв.) остадось: въ сущности тамъ же, чамъ мы видали его при Кулина: обащания, данныя тогда его представителями падскому легату, остались только объщаниями. Монащество, а съ нимъ и Церковь Босанская, оставались по прежнему православными съ одной стороны, и зараженными еретическимъ влиніемъ или еретинествующими съ другой.

,Главныя основы догматического учения Босанской

Церкви остались, судя по нъкоторымъ весьма впрочемъ отрывочнымъ извъстіямъ, православными. Въ граматахъ государей босанскихъ, и при томъ ревностнъйшихъ сыновъ своей церкви, обычныя мачальныя формулы, хотя кратно, но довольно опредълительно выражаютъ понятія с Св. Тронцъ, о созданіи міра, о воплощеніи, Пресв. Богородицы, Апостолахъ, Св. Отцахъ и Соборахъ, вполнъ согласныя съ ученіемъ Церкви Православной (Петран. 137). Встръчакотся даже указанія на существованіе обрядовыхъ особенностей, уже прямо противоположныхъ богомильскимъ возгръніямъ. Таково почитаніе мощей, которыми клялись босанскіе государи (присегосмо на мочехъ и св. Еванджеліи кльнучисе, ів.).

Но все это не помъщало еретическому вліянію вавладеть Восанскою Церковію и глубоко въ ней укорениться съ другихъ сторомъ. Савды его въ ісрархическомъ устройстве довольно ясны и глубоки для того, чтобы они могли остаться явленіемъ совершенно обособленнымъ и исключительнымъ, рёзко выдънявшимся изъ общаго строя церновной жизни. Въ силу ихъ и въ связи съ ними еретическое вліяніе номогло не отразиться и на дитургической области церковной жизни. Вогомильство, отвергая обридовую практику господствовавшихъ церквей (Православной и Латинской) имъло тамъ не менъе свой особый, многосложный и широко развитый обрядовый культъ. Вс жизни секты онъ имъль значение далеко не второстепенное: имъ стремилась секта выразить, не мене чемь моралью своих последователей, свою воображаемую близость въ древне-христіанской церкви. Воть почему нужно предположить, что еретичество, Христ. Чт. № 4. 1870.

такъ легко проникшее, подъ личиною христіанизма, въ іерархическій порядокъ Босанской Церкви, не оставило неприкосновенными и формы ся литургическаго быта.

Зачатки этого рода вліянія еретическаго им дійствительно находимъ еще въ началъ XIII-го в. сивдующих упущеніяхь укоренившихся тогда въ Босанскихъ монастыряхъ: тамъ не имъли священнивовъ, не знали литургіи, не употребляли книгь ветхаго завъта, и кажется-не по недостатку средствъ матеріальныхъ. Не извъстно, къ сожальнію, чемь заменялось вое это въ этихъ монастыряхъ, какъ не извъстно вообще ничего строго-исторически о богослужебной практикъ Босанской Церкви. Но мы постараемся разъяснить по возможности одинъ существенный вопросъ: чъмъ могъ быть въ Босанской Церкви чинъ вступленія въ ея еретическій «крыстянскій чишь?» Предположеніямъ своимъ мы сами не придаемъ особеннаго научнаго достоинства, и высказываемъ ихъ лишь для того, чтобы хоть сколько нибудь наполнать этоть важный пробъль въ исторіи Босанской Цериви.

Извастный Рейнерій (р. 1774, 1757) и другіе обянчители наваризма упоминають объ особомъ еретическомъ толка или «чина», существовавнемъ въ Италіи, рядомъ съ двумя главными, Дреговицкимъ м Болгарскимъ, въ теченіи всего XIII-го вака (см. Шмидтъ І. 59). Толкъ этотъ назывался «чиномъ славонскимъ» (огдо Slavoniae). Въ Славоніи, дайствительно, встрачаются въ XIII-мъ вака слады сильнаго господства ереси, центромъ коего былъ замокъ Помега (Шмидтъ І. 108). Но о еретикахъ Босніи, о

которыхъ мы имвемъ множество известій изъ другихъ источниковъ, Рейнерій не упоминаетъ. Къ какому «согласью» они принадлежали? Скоръе всего въ «чину славонскому». Усиление ереси въ Босни совпадаетъ вподив съ подавленіемъ ея въ Славоніи. Въ Босній является епископъ - еретикъ тогда именно, когда Пожегу прибрадъ къ рукамъ архіепископъ Колочьскій Бертольдъ (Шмидтъ, І. 112 и 114). Тогда Боснія вдругь почему-то выступаеть, въ глазахь западныхъ сектантовъ, въ качествъ средоточія секты. Еретическій ея епископъ шлетъ посольства къ гонимымъ Альбигойцамъ Прованса, возбуждая ихъ къ мужеству и утвшая твиъ, что онъ съ своею церковію возносить объ нихъ модитвы и предлагаетъ имъ въ врайности надежное убъжище (ів. 112). Къ нему действительно, отовоюду стеваются сектанты, кто для наставленій, ито ради безопасности. Въ немъ ц сами ватодини начинають поэтому видёть воображаемаго еретического «папу» ('). И если епископъ этотъ (имя его неизвъстно) быль не вто другой, какъ «господинъ Дъдъ Восанской Церкви», то не следуетъ ли нодъ «чиномъ саввонскимъ» разумъть именно его съ «прыстянами» т. е. Босанскую Церковь? Припомнивъ

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Marcest Парин. ad. an. 1223 p. 317. cille homo perditus qui extellitur super omne, quod colitur aut dicitur Deus jam habet perfiduse suas praeambulum Haeresiarcham, queus haeretici Albigenses Papam suum appellant, habitantem in finibus Bulgarorum Crostiae et Dalmatiae, jaxta Hungarorum nationem. Ad eum confluunt haeretici Albigenses, ut ad eorum consulta respondeats. Выяз еще въ это же время епископъеретическій, родомъ изъ Каркасовы, по имени Вареокомей, vices illius Antipapae gerens. Iste Bartholomeus in literarum suarum undique discurrentium tenore, se in primo salutationis alloquio intitulabat in hunc modum: Bartholomeus servus servorum sa ctae fidei tali saluteme Ipse etiam inter alias enormitates creat Episcopos et ecclesius perfidordinare contenant (cpas. Gieseler. II, II 554 sq).

же, что различіе сектантскихъ толковъ коренилось въ литургическихъ разностяхъ, мы можемъ разумъть въ частности подъ «чиномъ славонскимъ» литургическія особенности Босанской Церкви. Особенности эти намъ не извъстны; но несомивно, что они были еретическія. Такъ Сандаль, «великій воевода Босанскій (XV в. см. Петран. стр. 119) по словамъ одного итальянскаго писателя» имълъ бы безсмертную славу, еслибъ не запятналъ своей жизни заблужденіями схизмы и обряда патаренскаго (¹), т. е. еслибъ онъ не былъ «ревностнымъ сыномъ Босанской Церкви» (Петран. 171).

Продолжая исторію босанскаго богомильства, считаемъ нужнымъ показать только то, что влінніе его въ Босанской Церкви не остановилось на той етепени, на какой мы видѣли его при Кулинѣ: оно виачительно расширилось и углубилось. Это ясмо видно изъ нѣкоторыхъ особенностей и самаго хода борьбы, которую дѣятельно продолжали вести папы и венгерскіе короли съ босанскими такъ называемыми еретиками послѣ Кулина.

Во 1-хъ, въ борьбъ этой представители католичества вовсе не отличаютъ уже между своими противниками еретиковъ дъйствительныхъ отъ людей имъ благопріятствующихъ, — какъ было при Кулинъ. Нътъ уже почти и помину о схизмъ греческой

<sup>(1)</sup> Avrebbe immortale la sua memoria se non avesse machchiato la sua vita ed oseurato la fama con li errori del scisma e rito patareno, nel quale nacque e mori (Annali di Ragusa per Resti рукоп. стр. 490 у Петран. тр. 171).

или о православіц въ Босніи: (1) какъ ни ненавистно было последнее для латинства, оно всегда было признаваемо за въроисповъдание христіанское: Въру же босанскаго народа и его Церковь папы ръшительно и настойчиво называють теперь ересью антихристіанскою, манихейскою, вполнъ тожественною будто бы съ ересью Касаровъ, которая хорошо извъстна была тогда всему латинскому міру. (2) Такъ же относятся въ Босанской Церкви и всв католики, даже соплеменники и сосъди Босніи-Дубровчане: послъднимъ пресловутые босанскіе «крыстяне» казались ни чъмъ инымъ, какъ Патаренами, и всъ вышеуказанныя извыстія такъ ихъ и называють «Paterini». Дубровчанамъ же должна была быть близко знакома ересь патаренская, или что тоже-богомильско-каоарская. Дъло невозможное, чтобы это отожествленіе

<sup>(1)</sup> О существованіи въ странахъ босанскихъ православія подъ жиенемъ «греч. скивны» упомянается посла Кулина менто два раза. Въ 1351 году три католическіе епископа, Дубровицкій, Драчьскій (Durezzo) и Трогирскій получили изъ Рима порученіе истребить въ южной части Сербіи въ Раша ересь касаровъ и скизму гречесную см. Farlati. 1Y, 382 Wadding, VIII 92 у Шиндта І. 129) Въ 1438 г. Евгеній ІУ, побуждая краля Стерана Твертка къ обращенію въ католицизмъ или къ умноженію по крайней мара въ Босній католическихъ епископствъ, получиль въ отватъ колиній ствазъ, мотивированный тамъ, что король бомтся столинуть отъ себя своихъ еретичествующихъ подданныхъ, равно какъ и тахъ, которые принадлежать къ Греческой Церкви (ib. 134).

<sup>(2)</sup> Borb мамь описываеть босанских арегиковь нана Евгеній IV. Ipsi sunt qui ministerium divinae Incarnationis simulatorium fuisse contendunt, ita ut incarnatio filii Dei, passio, resurrectio apparenter credantur exhibita. Hi sunt qui diabolo parem omnipotenti Deo exhibent principatum; hi sunt damnatores veteris testamenti, mutilatores et corruptores novi, hi sunt qui nuptias damnant, qui cibos a Deo ad usum hominum creatos immundos affirmant. (Петрановнъ 160) Нечего и говорить, что еретиковъ босанскихъ катомики всегда называли Маникемин,—такъ выражается объ нихъ и и Евгеній IV.

было единственно плодомъ фанатической ненависти католицизма къ Босанской Церкви. То върно, что Церковь эта и ея монашество были противниками папства столь же твердыми и несокрушимыми, какъ сама греческая схизма. И однако, признавши при Кулинъ босанское монашество схизматическимъ, Латинская Церковь ни разу не признала за нимъ этого достоинства въ послъдующее время. Почему? Ясный знакъ: потому что монашество это сдълалось тогда гораздо болъе похожимъ на членовъ богомильско-ка-варской секты, чъмъ было прежде.

Во 2-хъ, въ борьбъ этой высказалась вся глубокая привязанность босанского народа къ своей «въръ», олицетворяемой еретичествующею Босанскою Церковію и ся монашествомъ, и вся непреодолимая ненависть его къ Латинству, одицетворяемому иноземнымъ илиромъ и хищными престоносными дружинами Венгровъ. Лучшіе изъ босанских государей, сильнее другихъ обвиняемые въ совершенной преданности ереси, были дъйствительно ревностивишими сынами своей церкви, а потому и популярныйшими государями своей страны. Таковы: Твертко банъ, а съ 1367 г. «Краль сербо-босанскій» (†1382); Стефанъ Дабиша (1393—1395), Твертко Тверковичъ (1405) и др. (см. Петранов. 137). Иные изъ нихъ, правда, вынуждаемые престовыми походами Венгровъ и грозой турецкаго завоеванія, не могли съ постоянною твердостію выдерживать роль защитниковъ своей народной церкви. Но ихъ вынужденное соединение съ Римомъ, ихъ обращение въ католицизмъ какъ будто нарочно для того и дълалось, чтобъ обнаружить предъ папами всю глубину вліянія на народъ

еретичествующей Восанской Церкви. По многу разъ и съ разными ручательствами отрекались босанскіе государи отъ «ереси», т. е. отъ своей церкви для Рима, но всегда почти явно или тайно возвращались къ тому, отъ чего недавно отреклись. Таковъ быль напр. Нинославъ, при которомъ начались на Воснію крестовые походы Венгровъ (1224) и нашествія Доминиканъ (1221). Онъ отрекался отъ ереси въ 1221 г., въ 1238 онъ повторилъ отречение, и въ ручательство его искренности даль въ заложники своего сына; и все таки онъ умеръ въ «ереси». (см. Шмидтъ I, 122. Петран. 112, 113). Такова же была и вся овмилія Котраманичей (1273—1463). Страхъ венгерскаго оружія, вынуждавшій этихъ владітелей къ соединению съ Римомъ, долженъ былъ уступать въ нихъ мъсто другимъ живымъ и основательнымъ опасеніямъ: власть ихъ внутри страны становилась шаткою при всякомъ подобномъ соединеніи, ибо противъ него со всвиъ упорствомъ возставалъ народъ босанскій и преимущественно его «великаши», бояре. Вотъ что заставляло Нинослава колебаться постоянно между покорностію Риму и преданностію «босанской въръ» или «ереси»--- какъ выражались ея противники. (Шмидтъ І, 117, 118). Тоже повторилось съ Стефаномъ котроманичемъ (1310 — 1357), и Тверткомъ Тверковичемъ (1405 — 1443), и наконецъ съ последними Королями Босніи, Стефаномъ Томашемъ (1444-1461) и сыномъ его, Стефаномъ Томашевичемъ (1461-1463). Отъ испренней преданности Риму ихъ удерживали опасенія потерять любовь и преданность своихъ подданныхъ: этимъ именно оправдывалъ передъ

папой свою изманнивую политину Твертко Тверковичь (см. Шиндть I, 134 sqq).

Въ 3-хъ какого рода были эти народные върованія Восняковъ, которыя приходилось менять на натолицизиъ? Отвътомъ на это, вромъ вышепредставленмаго очерка Босанской Церкви, можеть служить и то обстоятельство, что знакомъ отреченія отъ нея было... принятіе крещенія. Такъ о первомъ Кралъ Босанскомъ Тверткъ утверждають, что онъ и умеръ не принявъ крещенія христіанскаго. (Katona X, 445. Farlati, IV, 61, 62 y IIImugra I, 130); краль Стефанъ Томашевичъ, при своемъ иступленіи на престоль тоже не быль крещень; окь приняль это таинство только два года спустя, отрежнись предварительно отъ «ереси» и объщавши послушание Риму. (Farlati, IV, 257); за прододженіе же связей съ свомии прежними единовърцами-подданными, онъ подпаль отлучению инквизитора (ib). Точно такь же и народъ босанскій, переходившій, всябдствіе насилій, десятками тысячь въ катодицизмъ, вступалъ въ нъдра онаго посредствомъ врещенія (въ 1359 и 1402 г. см. Шиндтъ І, 130, 131), миссіонеры католическіе не считали нужнымъ дълать въ этомъ случав какое нибудь различіе между «сынами Босанской Церкви» и Болгарами, явишми членами богомильской секты...

Такимъ образомъ, не мало оантовъ весьма полновъсныхъ какъ будто подтверждаетъ отзывъ папы Іоанна XXII о Босніи, какъ о такой странъ, въ которой благодаря многочиоленности и оилъ еретиковъ «церкви стоятъ въ запустъміи, литургія—пренебреженіи, чинъ священства—въ цопраніи, не почитается ни крестъ Господень, ни животворящія тайны Евха-

ристіи, а во многихъ містахъ (plerisqe locis) народъ неимветь понятіи и о самомъ крещеніи, составляющемъ начатокъ и основаніе христіанской віры». (Raynaldi XV, 14 у Шмидта I, 126) Все это, дійствительно, прямое выраженіе богомильства, его анти-церковныхъ стремленій. И если и не всі показанія папы иміють одинаковую достовірность, то факты отсутствія крещенія, засвидітельствованные вышеизложенными примірами, сами по себі достаточно уже свидітельствують объ усиленіи въ Босніи нослі Кулина ереси богомильской и ея вліянія въ Босанской Церкви (1).

Следы существованія ереси въ Босніи и Босанской народной Церкви исчезають виесте съ потерею Босніей ен политическаго бытія въ турецкомъ завоеваніи точь въ точь какъ это было въ Болгаріи и Сербіи. Съ 1520 г. не встречается известій и о важнейшемъ наследіи еретическомъ въ Босніи,—іерархическихъ должностяхъ Босанской Церкви. Православная печьская іерархія (сербской патріархіи) заменила собою «Деда» и «стройниковъ», и переустроила Басанскую Церковь по образу остальной Православно-Сербской



<sup>(1)</sup> Петрановичь (стр. 138) указываетъ следующій сактъ существованія крещенія въ Восанской Церкви: Краль Остоя въ 1401 г. приглашаль своихъ друзей Дубровчанъ на крестбицы своего сына; республика отправила для этого посольство съ дарами къ королю, у котораго въ столь великой чести и силе были "крестьяне—патарены, чакъ показываютъ вышеприведения известія о дубровницкомъ посольстве къ Остое въ 1404 г. Жаль, что не известно только какого рода было это крещеніе, при которомъ присутстволи дубровницкіе послы: вёдь у Вогомиловъ вступленіе въ сесту (сопвоївшенішть) называлось крещеніемъ.

Церкви (Петран. 172). Въ народъ босанскомъ не сохранилось въ настоящее время ни мальйшаго воспоминанія о прежней его «босанской въръ», и тъкъ менъе о богомильской ереси. И если отыскивать въ современности слъды давноминувшаго, то вотъ что напоминаетъ теперь въ Босніи ея прежнюю религіозную жизнь.

Католицизмъ сильнъе теперь въ Восніи въ тыз мъстахъ гдъ въ оно время господствовала сересь или гдв было средоточіе Восанской Церкви, какъ напр. въ окрестностихъ Крешева. Преданіе мастнаю Францисканского монастыря приписываетъ Крешеву честь древней столицы богомильского папы. Монам разказывають, будто церковь ихъ выстроена на мъстъ разрушеннаго (Гильфердингъ дворца папы «Воснія, Герцегов., Сербія», стр. 363). Городъ Крешево, (въ Фойницкой нахіи) дъйствительно, долгое время быль резиденціею «Восанскаго Дізда». (Петрановичь, 140). Окатоличенный народъ босанскій этихъ мъстностей утратилъ вмъстъ съ праотеческою въроп и чувство своей національности. «У насъ нътъ на одного Серба, мы всв латины», -- говорять о себв Восняки-католики Православные же соплеменники прозывають ихъ «крштянами», и это случайное только совпадение съ древнимъ названиемъ еретическихъ монаховъ, и не имъетъ съ нимъ никакой связи. (Православные Босняки зовутся «риштянами», а католики «крштянами» — отъ особенностей произношенія слова Христосъ (см. Вука Кара джича, «Српс. Речник.» s. h. v.).

Большая часть босанской аристрократіи «великашей и бояръ» потурчилась и стала «бегами»,——взъ видовъ ли корысти, какъ увъряють одни (Петрановичь, стр. 171), или вследствіе насильственности обращенія ея въ католицизмъ въ посленіе дни Босанскаго королевства, какъ говорять другіе (Гильфердингъ «Боснія, Сербія, Герцеговина», стр. 123 срав. Шийрта І, 135 вс), по той самой аристократін, которал въ мер вреши претадотовла на чель «ревностивиших» сыновъ Босанской Церкви». Должно быть и ревность эта была тоже нечужда своекорыстія, точно такъ же какъ и сама «Восанская Церковь нечужда быда своего рода аристократизма. По суду ея историка (Петрановича, стр. 131) церковь эта была могущественнымъ факторомъ, политическою силою въ босанской исторіи наравив съ боярствомъ и королевскою властію». За то, прибавимъ мы, и исчезла вивств съ ними безъ всякаго следа.

Свящ. В. Левипкій.

## Не быль ли православнымь человакомь Ісроинмь Пражскій?

(† 30 мая 1416 г.)

Ad tricesimum articulum dixit esse verum; quis defendit et hobie defenderet si posset» (23 maz 1416 r.).

Предлагаемая замътка имъетъ своей цълію не окончательное и полное разсмотръніе поставленнаго вопроса, а сообщеніе нъкоторыхъ данныхъ для его разъясненія. Изъ нея можно будетъ убъдиться, что, несмотря на обширную литературу этого предмета, историческая критика не коснулась еще многихъ важныхъ сторонъ гуситскаго движенія, особенно его отношеній къ преданіямъ славянской церкви и началамъ славянской народности.

Наряду съ Иваномз Гусомз, Іеронимз Пражскій быль однимь изъ главныхъ вожатаевъ чешскаго народа и виновникомъ великихъ событій, совершив шихся въ Чехіи въ началь XV в. Охотники до историческихъ аналогій, сравнивая славянскаго «Гуся» съ нъмецкимъ «Лебедемъ», который, «centum revolutis annis», поднялся на отмщеніе Риму за «великій гръхъ—всего нъмецкаго народа»,—они любять и Іеронима сопоставлять то съ Меланхтономъ за его уче-

ность, то съ Ульрихомъ фонъ-Гуттеномъ за его непосъдство и рыпарскій ныль; но всв такія сравненія не только произвольны, но и несправедливы, потому что между двумя, разделенными столетиемь, эпохами вообще очень мало сходства какь въ характерахъ личностей, такъ и событій. Гуситство есть одинь изъ эпизодовъ, конечно самый крупный и грандіозный, такъ называемаго «восточнаго вопросы», одно изъ столкновеній европейскаго востока съ западомъ; протестантизму же есть внутренній вопрось последняго, есть новое поражение «Варовых» легіоновь» и расколь запада на двв половины: германскую и романскую. Я знаю, что далеко не всъ согласились еще съ такимъ взглядомъ на характеръ двухъ эпохъ, что онъ имветъ противъ себя ученыхъ не только всей Германіи, но и Чехів; противоположное мивніе, считающее Гуса не болве, какъ предтечей Лютера, долго еще будеть царить въ наука, потому что его нельзя опровергнуть цитатами и математическими выкладвами: и однако оно-ложно, потому что основано на вившнихъ признакахъ, а не на внугренияхъ побужденіяхь и отпошеній событій кь народному духу. Предлагаемый здёсь эпиводъ будеть служить новымъ подтвержденіемъ изложеннаго взгляда на гуситство и его отношенія къ православію.

О первой юности Геронима Пражскаго осталось еще меньше свъдвній, чёмъ о Гусовой. Извъстно только, что онъ родился въ самой Прать, быль сыномъ довольно состоятельныхъ родителей и младшимъ сверстникомъ Гуса. Первое образованіе получиль въ Пражскомъ университетъ и затъмъ, въ 1396, 98 гг., жилъ въ Англін, слушая въ Оксоордъ Виклеоа, къ которому до конца жизни относидся съ бодъщимъ уважениемъ ц сочувствіемъ за его ученость, благородство и свободный взглядь. Впоследствін Іеронима считали главнымъ виновникомъ распространенія въ Чехіи викие-**Физма:** говорили даже, что и Гусъ заразился этими взглядами отъ Геронима. Дъйствительно, по прибыти въ Прагу, онъ привезъ съ собой изъ Англіи ивкоторыя сочиненія Виклефа и принималь двятельное участіе въ публичныхъ университетскихъ диспутахъ о разныхъ богословскихъ и философскихъ предметахъ, зещищая Аглицкаго Богослова, взгляды котораго жечати посотовно осудить ограниченные докторы и патеры. Будучи человъвомъ любознательнымъ и живымъ, онъ не засиживался долго на одномъ мъстъ. Въ 1403 г. онъ предпринялъ большое путешествие въ Іерусалимъ и Палестину, но къ сожальнію мы не имъемъ никакихъ извъстій объ обстоятельствахъ и впечативніяхь этого дутеществія на Востокъ, гдв онъ должень быль сталкиваться съ Гревами и знакомиться съ ихъ обрядомъ, къ которому, какъ увидимъ ниже, онъ относился не безъ сочувствія. По возвращенів изъ Азін, онъ странствоваль некоторое время по разнымъ университетскимъ городамъ Европы, являясь на диспуты и дълая вызовы первымъ европейскимъ авторитетамъ-въ области философіи и богословія. Онъ быль въ Кельнь, Гейдельбергь, Парижь, гдъ держаль побъдоносный споръ со знаменитымъ Герсономъ, такъ жестоко отплатившимъ ему потомъ на Константскомъ соборъ. Обладая необывновенной памятью, остроуміемъ п праспоречіемъ, онъ быль непобедимымъ діалек-

тикомъ и, по сказанію современниковъ, производиль на: своихъ слушателей чрезвычайное впечатланіе (1), -Народъ шелъ за Гусомъ, а молодежь и студенты за **Геронимомъ** (2). Современники удиванись также его учености, которая, по ихъ мивнію, вчетворо превосходила ученость Гуса (3). Самъ папа Пій II (Эпей Сильвій Пикколомини) замічаєть, что «Гусь превосходиль Іеронима льтами и степенностью, но не ученостію и не праснорачіємъх (4). Онъ быль магистромъ, разныхъ университетовъ, но наука не поглощала всей его двятельности. Іеронимъ находили время являться въ придворныхъ кружкахъ, чтобы и тамъ вести пропагвиду своихъ мыслей; додчясь онъ equitaint cum rege въ его свить; вступаясь за обиженныхъ, расправлялся съ буйными и самоволеными монахами, и однажды, въ пылу стычки, одного монаха за дерзость «manureverse tetigit eum per os (т. е. удариль по щекв). Съ Гусомъ онъ жилъ въ большой дружбъ: «я любилъ его, какъ славнаго человъка, который усердно исполняль свои обязанности, не связывадся съ женщинами и не повиненъ ни въ какой ереси» (5). Замътивши, что нъмпы «стремятся въ подавленію чешскаго языка» (6),

<sup>(1)</sup> Hisronymus sentus et disertus habehatur, candemque in scholis, quam Hus in templis, palmam ab auditoribus obtinebat (Dubrawius, 617).

<sup>(°)</sup> Новиковъ II, 355.

<sup>(\*)</sup> На соборъ — Hieronymum et quadruplo doctiorem Johanne Hus existimabant (Новиковъ Ц, 347).

<sup>(4)</sup> Hus actate et authoritate major habitus, doctrina et facundia superior Hieronymus. Acneae Sylvii. De Rohemorum origine et gestis Historia.

<sup>(</sup>в) Эти свъдънія заимствованы большею частію изъ обвинительныхъ статей и отвътовъ на нихъ Іеронима, помъщенныхъ въ сочинения: *Hardt*. Concilium Constantiense lib. IV, Francosurti et Lipsiae 1695—99 г. стр. 642 и сятд.

<sup>(\*) ...</sup> quia tenderent in destructionem linguae Bohemicalis, Hardt. IV, 757.

Іеронимъ возсталъ противъ ихъ преобладанія въ Прамскомъ университетъ и ратушъ, а танже Гуса «убъдилъ, чтобы въ своихъ чемскихъ проповъдяхъ и опъвозсталъ противъ такого отношенія къ Чехамъ Нъицевъ» (¹). Результатомъ соединенныхъ усилій Іеронима и Гуса и общаго ихъ ходатайства предъ королемъ, чрезъ посредство нъкоторыкъ придворныхъ чемскихъ патріотовъ, было объявленіе указа, лишавшаго пражскихъ Нъмцевъ изъ льготнаго и исключительнаго положенія; это повело за собой извъстное выселеніе нъмецкой части Пражскаго университетъ въ Лейпцигъ, гдъ и былъ основанъ новый университетъ (1409 г.).

Но дъятельность Іеронима не ограничивалась одной Чехіей: онъ безпрестанно дълаль вискурсін въ чукія страны—въ Угрію, Австрію, Польшу и т. д., распространяя свои взгляды съ кафедръ, въ замкахъ дворянъ, на площадяхъ и народныхъ собраніяхъ (2). Какіе же это взгляды? Враги упрекали его въ культъ Виклефу, обвиняли въ томъ, что въ своемъ домъ онъ чимълъ портретъ Виклефа, увънчанный діадемой, которому онъ поклонялся какъ святому» (2). Но онъ очень разумно объяснялъ это пристрастіе: «никогда не видалъ я человъка, такъ хорошо пишущаго» (Hardt, 757); «я и говорю, что онъ сочинилъ много хорошаго, но не утверждаю, будто все въ немъ истиню. Какъ честь за хорошее, такъ и упреки за дурное должны

<sup>(1) ...</sup> persuasit Magistro I. Hus, quod in sermonibus Bohemicalibus deberet inducere populum Bohemicalem, quod talia amplius sustinere non deberent, quod ita tractarentur per Teutonicos. ib.

<sup>(2)</sup> Aulas principum, collegia et cathedras sacerdotum, scholas studentium, promiscui sexus popularem tumultum fidelium,—tuba ipsorum ululans et pestifera (1),—replevit. Палацкій, Дэнны. 3 т. 143 стр.

<sup>(3)</sup> Hardt. IV, 646 m caba.

быть вивняемы ему, а не мив» (обвинит. статьи). Въ своей защитительной предъ собраніемъ ръчи онъ положительно говориль, что насчеть такиствъ онь довъряль болъе авторитету св. Гриторія, Амвросія, Августина и Іеронима, чэмъ Виклефа или Гуса (ib. 761). Предъ самымъ сожжениемъ, безстрашно исповъдун свою въру, онъ сказаль, что насчеть пресуществленія онъ несогласень съ Виклефомъ, а въритъ, вивств съ Августивомч, что «на жертвениять приносится истинное твло Христово» (ib). За что же соборъ осудиль такого правовёрнаго человёка? Здёсь есть какая-то тайна, въ этой безпощадной жестокости отцевъ собора иъ еретику не только покаявшемуся, по даже, отъ страха огненной смерти-metu et timore, quam timebat ignem (ib. 761)—подписавшему вынужденное отреченіе отв единомыслія съ Виплефомъ н Гусомъ. Что же это за тайна? Она была слишкомъ ужасна, чтобы говорить о ней во всеуслышаніе, и вивств слишкомъ обличительна и безпощадна, чтобы премебречь этой ultima ratio—въ обвинительномъ актъ. Влагодаря последнему обстоятельству, ны можемъ хоть нъсколько приподнять завъсу, спрывающую отъ насъ причины такого беззавътнаго самоотверженія и такого безжалостнаго осужденія.

2 апрыя 1413 г. Альбрехтъ, епископъ краковскій, писать нъ Вациану, патріарху Антіохійскому (in partibus nfidelium):

«Прибыль сюда Ісронимь; въ первый день онъ явился обросшимь бородой, а на другой—уже обритымь, въ длинной, красной туникв, въ шляпъ съ перомъ и мъховой обложкой, и рисовался туть, въ присутствии короля и королевы, предъ множествомъ кня-христ. Чт. № 84 170.

зей, бароновъ и шляхты. Несмотря на кратковременное свое пребываніе у насъ, онъ произвель однако въ средѣ духовенства и народа такое движеніе, какого никто и запомнить не можеть въ нашей епархіи». Двяве онъ прибавляеть: «кажется, однако, что наша страна представляеть слишкомъ сухую почву для воспринятія и возращенія его сѣмянъ; простые мужички не въ состояніи понимать ученіе столь великаго онлософа; тѣмъ менѣе можеть онъ успѣть въ Лиметь и на Руси...» (1)

Я не хочу указывать теперь на внутреннее противоречіе первой и второй половины этого письма. Для насъ важно знать только, что въ начале апреля или въ конце марта (ибо письмо адресовано 3 апреля 1413 г.) Іероними Пражский находился въ Кранове, при дворе короля Ягеллы, въ присутствій вёроятно его брата Витовта, на пути въ Литву и Русь. — Что же онъ дёлаль въ последнихъ странахъ? Это для насъ, конечно, самая важная и интересная часть біографіи Іеронима и, къ счастію, мы имеемъ, котя единственный, но довольно обстоятельный разсказъ объ этомъ. Онъ помещенъ въ обвинительномъ на Іеронима акте, читанномъ въ Констанце предъ соборомъ 27 апреля 1416 г. Иваноми изи Роха (Hardt, IV, 642), съ дополнительными къ нему приложеніями «Justigatoris vel

<sup>(1)</sup> Venit huo personaliter, et prima die barbatus apparuit, secunda vero imberbis stolatus, tunica rubra, et caputio foderato, pellibus griseis, se gloriosum ostendebat, coram ipso rege, regina, principum, baronum et procerum frequentia. Qui famen licet paucis diebus faoraretur, majores in clero et populo fecit commotiones, quam fuere factae a memoria hominum in diocoesi ista...

<sup>...</sup> Terra nostra ad semen suum videtur esse arida capiendum et fruetum afferendum, ee qued simplex plebicula tunti philosophi dogmata comprehendere non valet, et multo minus terrae Lithuanorum et Russiae etc. Падаций III, 144.

prometoris haereticae pravitatis (ib. 677). Предлагаю буквальный переведь относящихся къ нашей цали статей.

29-я статья обвинительнаго акта гласить:

«Іеронимъ вызвалъ большія смуты въ Польшъ, и когда, по обвинению въ ереси, ему угрожало заключеніе, то онъ тайно скрылся и улизнулъ». (Іеронимъ назвалъ это обвиненіе вымышленнымъ.)

Затьмъ статья 30-я:

«Въ 1412 (1413?) г., въ мѣс. апрѣлѣ, Іеронимъ, дъйствуя какъ обольститель и лживый проповъдникъ, старался возвратить къ невърію и заблужденіямъ върныхъ, которые обратились къ христіанскому исповъданію. Особенно же въ Литвъ и на Руси, посъщая ихъ храмы, онъ выражалъ предпочтеніе къ ихъ въръ или въроломству, съ премебреженіемъ къ въръ общекристіанской, за что и получалъ большіе подарки. Объ этомъ было много разговоровъ на всю Польшу и Чехію» (1). Когда на это, все еще довольно неопредъленное, обвиненіе Іеронимъ далъ отвътъ довольно уклончивый, то инквизиторъ принужденъ былъ, скръпивши сердце, расказать всъ подробности этого схизматискаго дъла. Онъ совершаетъ это съ такой торжествен-

<sup>(&#</sup>x27;) Hieronymus in regno Poloniae dissensionem magnam fecit et propter infamiam haeroseos eum captivari debuit furtive recessit et evasit (Megat articulum esse verum).

<sup>(\*)</sup> A. B. 1412 de mense Aprilis dictus H—us, seductor et perversus praedicator, fideles factes, ad religionem Christianam conversos, ad infidelitatem errorum reducere conatus est. Et praesertim in Lithuania et Russia, intrans ecclesias corum, fidem seu perfidiam praetulit fidei communi Christianae. A quibus magua munera ex hoc reportavit. Ré de hoc fuit poblica vox et fama in Polonia et Bohemia (Hardt. IV, 642).

ной церемоніальностію, съ такой разстановкой канлю ва канлей спускаеть обвиненіе ка голову сумаствед таго преступника, что никто не могь уже сомив ваться въ роковомъ для Іеронима впечатлівнім этой статьи на членовъ собора. Итакъ:

«повторивши (1) статью 28-ю (по счету выходить

Item ponit et probare intendit, quod in partièus Russias à decem, viginti, triginta, quadraginta, quinquaginta, sexeginta annis proxime praeteritis, et citra et supra, et à tempore et per tempus, cujus initii, sive contrarii memoria homini non existit; fuit, esseque consuevit et hodie est quoddam populosum oppidum, vocatum communiter et appellatum oppidum Wytesco: quodque a dictis temporibus et per ista tempora in dicto oppido Merunt, esseque consueverunt, et hodie sunt homines pro majori parte Ruteni, sive Schismatici, Sectam Graecorum tenentes, à fide Christiana nultum deviantes et errantes. Et sic fuit et est verum.

·:. . .

Item, quod in isto oppido ab eisdem temporibus, et per ipsa tempora, suit esseque consusvit et hodie est quaedam Ecclesia Cathedralis secundum ritum praedictorum Ruthenorum; nec nen etiam quoddam monasterium fratrum minorum (in Lips. et Goth. praedicatorum) secundum ritum verorum Christanorum viventium et degentium.

Item, quod juxta pracdictum oppidum ab eisdem temporibus, tuit, esseque consvevit, et hodie est, quoddam flumen navigabile, per quod communiter homines partium praedictarum navigare solebant et solent.

Item, quod A. D. 1413 et de mense (hic in Brausv. spatium, in reliquis plane omissum; Labb. mense Aprilis) ejusdem anni, illustris Princeps Dux Wytoldus, frater serenissimi Principis, Regis Poloniae, ad praedictum oppidum Wytesco (in Goth. Witalo) cum magno exercitu et comitiva accessit per flumen praedictum, quodque Hieronymus de Praga simili medo-in pruedicta comitiva interfuit personaliter.

tiom, quod fraires ef religiosi Chiristiani oppidi praedicti, anno et mense praedictis, tempore praedicti accessus, secundum verum ritum lidelium Christianorum cum processione et vexillis et reliquiis secris, dicto D-no Duci obviam venerunt et exiverant.

Hem, quod tempore accessus praedicti Rutheni sive Schismatici, cum eliquiis corum perversis el tabulis depictis, more ipsorum damnato, ctiam

<sup>(1)</sup> Hardt IV, 677 exig. Dictus instigator... repetit articulos, per eum datos. Videlicet 28-um in numero positum, ita incipientem: item qued idem Hieronymus in regno Poloniae dissensionem megnam fecit, et 29-um, qui incipit: item, quod de anno D. 1415 (sic!) et de mense Aprilis etc. Quibus repetitis addit et collocat infra scriptos.

29-ю), объенительнаго вита, о смутакъ, вызванныхъ Іеронимомъ въ Польшъ, и ст. 29-ю (30 ю), о соблазважъ, произведенныкъ имъ въ Литвъ и Польшъ, онъ присовонупилъ нежеслъдующее:

«во 1. Онъ утверждаеть и наивремъ доказать, что въ предълахъ Россіи (in partibus Russiae—болье спеціальный оттьновъ), со времени приблизительно 10, 20, 30, 40, 50, 60 и болье истекцикъ лътъ, со времени, начала котораго не можетъ ни опредълить, ни оспарявать человъческая намить, быль и давно существуетъ и теперь стоитъ одинъ населенный городъ, который вообще зовутъ и называютъ Витебском»; и

damnata processione praefate D-no Duel obviam venerunt ef ipsum iu praedicto adventu susceperunt.

Item, quod praedictus Hieronymus tempore praedicti accessus, omissa et spreta processione praedictorum fratrum religiosorum et Christianorum, ivit ad precessionem praedictorum Rushenorum sehtsmaticorum et infidelium gentium. Nec nen ibidem in praesentia quasi quatuor vel quinque millium kominum, sexus utriusque, flexis genibus, reliquias et tabulas depietas perversas praedictorum infidelium schiematicorum et Ruthenarum, venerabatur, palèm et publice, se ad secta a corumdem infidelium schiematicorum convertendo et à communione Christi fidelium se diveriendo.

Item, quod praesatus Hier. tempore prexime praescripto praedictas reliquias et tabulas perversas, genibus flexis venerabatur palam et publice, in contentum religionis Christianae, dicene et affirmans expresse, quantum potuit, et in eq fuit, diatam sectam praedictorum Ruidenorum et infidelium populorum ipserumque fidem fore et esse perfectam.

Item, Hier. quantum petuit circa praefatum Dn. Ducem institit et laboravit, et conabatur, dictum Dn. Ducem cum tota gente eua Christiana à fide Cdristiana avertere, et ad permanendum in dicta secta Ruthenorum et infidelium popularum inducere. Et sie fuit et est verum, publicum et notorium.

Item, Hier. post praedicta, coram reverendo patre, D-no Episcopo Wylnensi constitutus, dum praemissis suis erroribus et excessibus repsehenderetur paterne, ore polluto iu contemtum religionis Christianae suos erreres confurmando, dixit expresse, quod praedicti sehismatici et Bulkeni essent bosi Christiani. Quodque idem Dn. Episcopus eidem Hieronimo in facien suam tune restitit, dicens: quod non diceret, cos esse

что съ незапамятныхъ времевъ этотъ городъ быть в есть неселенъ людьми по большей части русскими или схивнатиками, которые держатен секом треческой и значительно отбились въ своихъ заблуждениять отъ въры христіанской.

- И такъ было и это върно.

«2. И въ томъ городъ съ незапамятныхъ временъ была и есть канедральная цержовь, по обряду названныхъ русскихъ; есть также и ионастырь братьевъ миноритовъ, живущихъ и дъйствующихъ по обрядемъ истинныхъ христіанъ.

bonos Christianos. Ipse vero Hus in eisdem suis erroribus permansit, eosdem Ruthenos et fidem ipsorum pervetsem approbande.

Et sic fuit et est verum.

Item, quod de praemissis omnibus et singulis fuit et est publics vox et fama.

Item, ponit et probare intendit, quod à temporibus, supra in prime articule descriptis et per ipsa tempora, in praedictis partibus. Russias fuit esse que consvevit et hodiè est quoddam oppipum, vocatum communiter et appellatum, Plescaw, quod que idem oppidum distabat, distatre que solebat et adduc disstat à finibus Christianerum per centum milliaria Teutonicalia.

Item, Hieronymus A. D. 1410 (in Lips. et Goth. 1413) ad praedictum oppidum Pleskow personaliter accessit, nec non ecclesiam vel synagogam corundem Ruthenorum et infidelium populorum intravit, infra officium ipsorum sacramentorum perversorum veneratione. Hus tone in praesentia nonnulorum Christi fidelium ibidem actantium, et in contemtum clavium et opprobrium religionis Christianae, et ad confortationem ritus corundem infidelium populorum, genibus flexis assertum sacramentum corundem ibidem adorabat, palem publice et notories.

Item, ex praemissis quamhlurima scandala inter Christianos et Ruthenos praedictos fuerant et sunt exorts; eo maxime, quod idem H-us tam publice infidelitatem, schisma et haeresin dictorum Rushenorum epprobabil, as ipsos in corum erroribus confortavit.

Item, H—us ut magis ac magis praedictis infidelibus populis complecere posset, eisque, quod corum sectam et perversam fidem sectareur ostenderet, se que eis etiam in moribus conformeret, ad ritum corundem infidelium longam barbam detulit, atque defert, ac comam; habitum et tonsuram clericales penitus abjictendo et omittendo.

- «З. А подлъ города издавна протекала и протекаетъ судоходная ръка, по которой обыкновенно плавали и плаваютъ жители тъхъ странъ.
- «4. Въ дъто отъ Р. Х. 1413-е, въ мъсяцъ апръдъ этого года, славный государь князь Витоетъ, братъ свътдъйшаго государя, царя нольскаго,—прибыль по названной ръкъ къ городу Витебску, съ большимъ войскомъ и многочисленной свитой, въ которой лично присутствовалъ также и Іеронимъ Пражскій.
- «5. Братья и христіанское духовенство названнаго города, въ показанный день и мъсяцъ, во время этого прибытія, по истинному обряду върныхъ христіанъ, съ врестнымъ ходомъ и хоругвями и святыми мощами, вышли на встръчу господину князю.
- «6. Названные *русскіе* или схизматики, со своими превратными мощами и съ писанными образами, по ихъ проклатому обычаю и въ проклатомъ крестномъ кодъ точно также вышли на встръчу г. князю и привътствовали его прибытіе.
- «7. Во время этого прибытія, Іеронимі, ст пренебреженіемі отвернувшись от процессіи названных духовных братьеві (миноритові) и христіані (т. е. католиковь: въ этомъ смысть нужно понимать слово Сhristianі и во всёхъ нижеслёдующихъ мёстахъ), на правился ко крестному ходу названных русских схизмазикові. И туті, ві присутствій четырехі или пяти тысячі народу, обогю пола, оні, преклониві кольна, поклонился мощамі и превратнымі писаннымі образамі этихі невърныхі схизматикові и русскихі, открыто и всенародно обращаясь кі секть этихі невърныхі схизматикові и отвращаясь от общенія сі върными Христа.

- «8. И этотр самый Іеронимъ, въ показанное время, открыто и всенародно на колвияхъ покланялся названнымъ мощамъ и превратнымъ образамъ, въ поругание христинской религии, говоря и утверждая настойчиво, всими силами и съ полнымъ убъждениемъ, что эта секта русскихъ и невърныхъ народовъ и ихъ въра суть и пребудутъ совершенными.
- «9. Іеронимі встыни силами, настойчиво хлопоталь у г. князя, стараясь отклонить его и весь его христіанскій народі от христіанской втры и убъждая оставаться ві этой секть русских и невтриых народові. И такъ было, и это върно, всенародно и гласно.
- «10. Посять этихъ событій, когда Іеронимъ представился честному отцу, епископу виленскому, и когда посятьній отечески сталъ упрекать его въ совершенныхъ имъ соблазнахъ и выходкахъ, то Іеронимъ мерзкими устами произнесъ подтвержденіе своихъ заблужденій, въ поруганіе христіанской религіи, положительно утверждая, что поименованные схизматики и русскіе суть хорошіе христіане. Тогда епископъ съ негодованіемъ возсталъ противъ Іеронима, говоря, чтобы онъ не смёлъ называть ихъ хорошими христіанами. И однако Іеронимъ остался при своихъ заблужденіяхъ, восхваляя русскихъ и ихъ превратную въру.

И такъ было и это върно.

- «11. И обо всемъ этомъ вообще и въ частностяхъ была общая молва и толки, которые и теперь не затихли.
- «12. Затвиъ онъ утверждаетъ и наивренъ доказать, что съ твхъ же поръ и въ твхъ же предвлахъ Россіи

быль, есть и стоить по сей день городь, извъстный подъ общинь названиемь Пскова и что этоть городь на сто нъмециих миль отстояль и отстоить оть границь христівиства.

- «13. Въ лъто отъ Р. Х. 1410 (въряве 1413) въ этотъ городъ прибыль Іеронима, при чемъ онъ во-шелъ ва черковъ или синаголу тъхъ же русскихъ и невърныхъ народовъ, почтительно относись къ совершеню ихъ превратныхъ таниствъ (?). Въ присутствии нъсколькихъ върныхъ Христа, случившихся тамъ, въ поруганіе ключей (св. Петра), яз укоризну христіанской религіи и для. вящивго утвержденія обряда трх невърныхъ народовъ, онъ, преклония кольна, приносиль поклоненіе ихъ мнимому таинству, открыто всепародно и гласно.
- «14. Отъ этого произошли и происходять величайшіе соблазны между христівнами и русскими; тъкъ болье, что Іеронимі такъ всенародно выражаль свое одобреніе невърію, схизмь и ереси русскихь, утверждая ихь въ прежнихь заблужденіяхь.
- «15. Чтобы привлечь къ себъ еще большее сочувстве этих невърных народовъ и наглядно показать, что онъ приверженъ къ ихъ сектъ и раздъляетъ ихъ превратную въру, примъняется даже къ ихъ нравамъ, онъ, согласно съ обычаемъ этихъ невърныхъ, отростилъ себъ длинную бороду, которую носитъ и теперъ, совершенно отвергая и оставляя священическую прическу, костюмъ и тонзуру (гуменцо)»?

И такъ мы имъемъ предъ собой положительное доказательство приверженности Іеронима къ право-

славію. Но есть ли это факть констатированный? Не измышлень ли онъ инквизаторомъ для успъха обвиненія, въ родъ напр. обвиненія Іеронима въ поруганім католической гостім или воровскаго бъгства изъ Кракова и Въны, что Іеронимъ съ негодованіемъ отрицаль, какь измышленную ложь и безчестную клевету? Конечно, самаго факта путешествія Іеронима въ Литву и Русь нельзя отрицать уже потому, что объ этомъ мы знаемъ не только изъ словъ инквизитора и Альбрехта, епископа Краковскаго, но и изъ показанія самаго Іеронима, даннаго на допросъ 27 апрвля 1416 г. по обвиненю, сообщенному выше, въ 30-й статьв перваго обвинительнаго акта. Впрочемь этотъ первый отвътъ Іеронима еще столь же неопредъленъ и уклончивъ, какъ и слова обвинительнаго arta:

«Іеронимъ отвътилъ (1), что они (т. е. жители Литвы и Руси) крещены по обряду греческому. Повтому на вопросъ князя Витовта и мъстивго епископа, нужно ли ихъ перекрещивать, онъ посовътовалъ, что это излишне и что ихъ прямо слъдуетъ наставлять въ римской въръ».

Изъ этого видно уже однако, что Іеронимъ не отрицаль самаго факта, но зная, съ къмъ имъетъ дъло, больной и истомленный годичнымъ заключеніемъ въ тюрьмъ, и колеблясь еще между надеждою жизни и тоскою смерти, онъ уклоняется отъ прямаго отвъта, въ роковыхъ послъдствіяхъ котораго могъ быть

<sup>(1)</sup> Hard, IV, 643. Hier. respondit, qued illi erant baptizati secundum ritum Graecorum. Et ipse Hieronymus, interrogatus per dacem Wytoldum et episcopum loci illius, si erant rebaptizandi, Hier. consulit, quod non, sed simpliciter iu fide Romana instruendi.

увъренъ. Къ счастію, мы можемъ указать двъ строчки, которыя обнажають намъ его совъсть и возводить Іеронима на степень нетишаюто и гласпато исповъдчика православія.

Исповадание столь пратко, что никъмъ еще не замъчено и столь опредълительно, что нельзя сомнаваться на счетъ его смысла.

Это одно изъ отнетных полазаній, даннее Іеронимомъ на опончательномъ его допрось 23 мая 1416 г., то есть за недвин до его сожменія. Допросъ шель по статьямъ хотя несколько перестановленнымъ, обеннительнаго акта (отъ 27 апреля), съ некоторими дополненіями (Additiones) инквизитора. Во всякомъ случав, считать ди статьи по акту, или по дополненіямъ (1), а моридиамая статья придется именно о путешествін Іеронима въ Литву и Русь.

Вотъ отвътъ на это обвинение Іеронима:

Ad tricesimum articulum dixit, esse werum; quia defendit et hodie defenderet si posset. (Т. в. на тридцатую статью отвътикъ, что это правда; потому что онъ защищаль, да и теперь бы защищаль, еслибъ могъ. (Hardt. IV, 680).

<sup>(1)</sup> Туть она ешибочно названа 29-ю; по этому счету 30-ю выходила бы статья о защищения Іеронимомъ одного сочинения Виклеова, на которую онъ отвътнять, что въ то время онъ быль въ Іерусалимъ и что съ своей сторомы онъ отрицаетъ принадлежность Виклеоу означеннаго сочинения, въ которомъ plures articuli sunt fatui. (Hardt, IV, 643). Сладователено вта статья никакимъ образомъ не можетъ быть той 30-й статьей, на которую отвътъ Іеронима мы сейчасъ приведемъ. Если же въ допросныхъ пунктахъ статья: А. D. 1412 (13) etc. помъщена согласно счетамъ инквизитора 29-ю, то 30-ю поставлены его собственныя къ ней прибавления, что для насъ все равно. Этотъ вопросъ требовалъ разъяснения лишь потому, что въ нашемъ издания статьи не нумерованы, а отдълены одна отъ другой начальнымъ: item: 30-е item приходится именно на статью о путешествия Іеронима въ Литву и Русь.

Кого, предъ къмъ и въ чемъ онъ защималъ? Для этоно намъ стоитъ линъ вспоминъ его бесъды съ Витовтемъ и съ Виленскимъ енисиономъ, о которыхъ выше сказано. Ни на одну статью нътъ такого полнаго и безусловнаго, такого гласнаго и нераскаяннаго сознавія. Іеронимъ зналъ уже тогда, что его смерть ръшена.

А рышена была его сперть потому, что, по замычание инквизитора, которымь заключается его торжественный разсказь о приверженности Іеронима къвосточной схизив:

«всё (1) сладкін его річи, обіщанія, отріченіе, все это притворно и произносится лишь устами, а не сердцемъ. Ещу бы только найти возможность бівтства, во чтобы оно им стало, чтобы затімъ еще боліве и шире разсівать свои заблужденія и соблазнять вірныхъ Христа».

И мы должны сознаться, что обвинитель быль превъ. Дъйствительно, маледушное отръчение Іеронима отъ Гуса и своихъ прежнихъ взглядовъ было исторгнуто изъ его устъ страхомъ смерти. Въ день самаго осуждения онъ гласно заявлять, что «никогда въ жизни онъ не тосковалъ стольно о своемъ гръхъ, какъ по отръчени отъ Гуса и Виклефа и одобрени ихъ казни»,... «что онъ сдълалъ вопреки своей совъсти» (ib. 361).

' Отчего однако не вспомнилъ онъ предъ смертію

<sup>(4)</sup> Hard. 680, verba bona et dulcia, promissiones, abjurationes... sunt ficta et aliter corde concepta, quam ore suo polluto prolata (probata). Illa facit, ut occasionem habeat effugiendi, ef, fugă quod absit captata, errores hujusmodi fortius seminandi et Christi fideles amplius seducendi.

е своихъ дальнихъ другьянъ, о тёхъ невёрныхъ русскихъ схизматикахъ, которыхъ сочувстве онъ такъ высово цённять и которыхъ чашть поклонялся?

Почемъ же мы однате знасиъ, что онъ не вспоминалъ? Его ди вина, что мы имъемъ не стемогрясію, а лишь передачу общаго содержанія его ръчи, по выбору писавшаго? Волье удивительно, что славный Поджіо Браччіолини, въ своемъ навъетисиъ нисьив о послъдинтъ двять Јеронина (1), довольно подробно излаган содержаніе его знамешитой ръчи иъ собору (26 мая), ничего не упоминаетъ объ отношеніять Ісронима иъ греческой слизиъ. Менду тъпъ мы пожожительно знасемъ, что Ісроминъ говорилъ объ втоиъ. Мы читаемъ въ праткомъ, но осояціальномъ конснентъ этой ръчи у Гардта:

«разбирая (2) причины ненависти жъ себъ ивмцовъ и некоторыхъ чеховъ, онъ разсказалъ, какъ основано чешское государство и какъ Чехи происходата (!) от Греноез, какъ потомъ возникла ерасосди
между Греками и Германцами в какъ наконецъ Чешское государство досталось въ руки Карха IV». Очевидно, что слово Грени здесь нужно понимать въ
смысле не этнографичесномъ, а религизаюмъ: лишъ
въ этомъ смысле Чехи могли наследовать преданія
греческія; извёстна также исторія и вражда между.
Греками и Итамисми, т. в. между православіемъ и

<sup>(1)</sup> См. его русскій переводъ въ соч. В. И. Ламанскаго. О славинать въ Махой Азін, Аерант и Испаніи, прилож. стр. 125 и слъд.

<sup>(2)</sup> Hardt. IV, 757. Allegando causam odii, incipicade, qualiter regnum Bohemiae fuisset constructum, et Bohemi descendissent à Greecis. Et quomodo fuisset invidia inter Graecos et Teutonicos et tandem devenisset illud segnum Bohemiae ad manus Carori IV.

католицизмомъ, поторый въ средніе въва на языкъ славниъ дъйствительно былъ почти синонимомъ германизма. Мы можемъ вообразить себъ, наное впечатлъніе должно было произвести на отцевъ собора это уноминаміе саязи Чехів сз Грецієй или зусимства съ православість, это уназаніе на въроненовъдный и народный характеръ завизавшейся борьбы, которая начата не только проповъдію противъ неустройствъ и заблужденій западной церкви, но и изгнаніемъ Нъищевъ сначала изъ Праги, а потомъ и изо всей Чехін...

Къ сожальнію, сообщенными данными исчерпано изъ существующихъ-источниковъ все, что можно узнать объ отношеніяхъ въ привеславію Іеронима.

Замвчу развв еще, что та тенфенціовная черная борода, которую, въ угоду православнымъ, носиль Геронить, замвчена была на немъ и очевидцами его тяжелой казни:

«cum autem jam quasi totum corpus, ина сит barba, fuisset adustum» (погда все твло, вивств съ бородой, уже обгоръко)... (Hardt, 752).

Его прахъ, какъ и Гусовъ, былъ брошенъ въ Рейнъ и унесенъ въ Нъмецкое море: отчего бы не въ Дунай и не въ Черное Славинское море?.. Расназываютъ, что Гусъ на костръ хотълъ умирать стоя 
ищемъ въ Востоку, во это сочтено было пренебрежеміемъ въ Западу—и въ этой милости отказано умирающему. Но времена перемънились и въ началъ 
ХІХ в. въ Констанцъ поставленъ, на мъстъ костра, 
памятникъ славянскимъ праведникамъ — отъ имени 
иъмецкой націи...

Ужели беззаконна православная по нимъ панихида, если церковь причисляетъдаже кълику сеятых твхъ язычниковъ, которые крещены огнемз? Предоставляю нашимъ канонистамъ решить этотъ вопросъ.

Изследованіе отношеній въ православію последователей Гуса и Іеронима выходить за предълы предложеннаго мною вопроса. Замвчу дищь, что гуситская чаща несомивнио имветь соотношение съ обрядами восточной церкви. Она существовала въ церковной практивъ Чехіи еще до начала гуситскихъ волненій у Матвъя Яновскаго и его учениковъ. Возобновление ея въ Чехии (если когда нибудь это прекращалось) относится къ 1414 г. и принисывается обывновенно нъкоему Якубку изъ Стрибра; позже эта честь перенесена была на какаго то Петра Дрезденскаго, лице очевидно подставное. Хотя теперь не найдено никакихъ положительныхъ указаній, но можеть быть со временемь обнаружится, что распространеніе въ Чехін чаши совершилось не безъ вліянія Іеронима, который въ то время только что возвратился изъ Россіи и конечно, въ отсутствіе изъ Праги Гуса, долженъ былъ играть эдёсь первую роль. Но его пропаганда въ этомъ отношении не могла быть рашительна потому, что онъ не быль священникомъ, следовательно не могъ, какъ Якубекъ, начать причащение народа жадъ двумя видами. Гусъ же лишь одобриль это нововведение, находя его согласнымъ съ правтикой первобытной церкви. Но что Чехи имъли при этомъ въ виду не одни тексты, но и практику восточной церкви, полузатемненныя преданія которой могь имъ напоминать и освёжать Іеронимъ Пражскій, это видно напр. изъ заявленія объ этомъ предметъ, сдъланнаго на Базельскомъ соборъ геніальнымъ вождемъ гуситовъ-Прокопомъ Великимъ:

«соборъ не долженъ противиться чашъ, потому что и Греческая церковъ придерживается ея» (Палацкій, III, 243).

Что сознаніе связи съ восточнымъ православіемъ, самымъ яркимъ выразителямъ которой слідуетъ считать Іеронима, долго еще была живо и сильно въ Гуситствів, видно изъ тіхъ непосредственныхъ сношеній съ Царьградомъ, въ которыя вступили наконецъ Чехи въ половинъ XV в. Это видно изъ грамомы, данной гусимамъ омъ имени омиевъ востояной перкви (1452), которую представляю здісь въ извлеченій, сділанномъ Палациимъ въ его чешской исторіи (ІІІ, 259):

«святая церковь Константинопольская, всехъ правовърных мать и госпожа, славнымъ братьямъ и сынамъ о Христв милымъ чешскаго народа, высокой общинъ города Праги, биагороднымъ и могущественнымъ князьямъ, воеводамъ, панамъ, рыцарямъ, достойнымъ пастырямъ, докторамъ, магистрамъ и начальникамъ церкви, равно какъ горожанамъ и новникамъ, и всемъ правовернымъ Іисуса Христа исповедникамъ, которые увидять это письмо: привътъ въ Сынъ Преславной Дъвы и сторичный разцвъть духовнаго успъха! Святая невъста Небеснаго Жениха, который есть глава всеобщей церкви, не знаеть отрады выше той, когда ей удается слышать, что сыны ен ходять по путямъ правды. И поедику не безъ величайшей радости, какъ залогъ будущаго блага, прозвучалъ къ ушамъ милосердой матери голосъ о вашемъ успъхъ въ познаніи правой въры, и мы, чрезъ посредство вашего брата, сына нашей церкви, Константина-Ангелика, податеия сей граматы, магистра и честнаго ісрея, пріобръли совершенную увъренность, что вы, не заботясь о новшествахъ, вводенывъ некоторыми противниками Христовой церкви, держитесь твердо основаній візры, завъщанной намъ Господомъ и его Учениками: поэтому ностановила святая церковь не медля писать вамъ и напоминать вамъ, чтобы вы приступили къ единенію съ нами, не тому которое было предложено во Флоренціи и которое мы всецьло отвергаемъ, и которое върнъе бы называть отсупленіемъ отъ правды; но тому, которое основывается на непреложномъ правиль въры, на которомъ мы единственно и безопасно можемъ соединиться. Церковь Христова ни сколько не сомиввается, судя по полученнымъ извъстіямъ, что, воспротивившись небезопаснымъ скимъ новшествамъ, вы согласитесь съ нею во всемъ, при посредствъ свящ. Писанія, судін самаго справедливаго. И хотя мы прежде нивли оппибочныя о васъ извъстія, что будто вы возстали не столь противъ римскихъ новичествъ, сколько противъ древнихъ преданій вселенской церкви, но съ недавнихъ поръ мы убъдниясь, что напротивъ вы проснужись къ новой жизни, возвратившись къ исповъданію общехристіанскому и съ томленіемъ ища истинной матери. Присутствіе названнаго честнаго іерея еще ясиве намъ это доказало; изложивни намъ подробно ваши дъна, онъ представиль собственное исповъдание, здравое и пріятное церкви, и опить услыхаль отъ нея ученіе правой віры, на которомъ должны согласиться всв, жаждущіе спасенія и которое будеть предложено вашей любви. Повтому, милые братья и сыновья, если върно то, что мы слышимъ и Христ. Чт. № 4. 1870.

чего надвемся, не медлите приступить из единенію съ нами. Ибо гив найдете вы безопасивйщую охрану отъ непріятелей, каки не въ лонв матери и въ истинв ввриаго спасенія?

«Или гдъ легче можете вы освъщиться, какъ не тамъ, гдъ быетъ ключъ живыхъ водъ? Итакъ всъ жаждущіе приходите въ водамъ и кокупайте безъ уплаты вино благоразумнаго веселья и мдено изъ сосцевъ отрады. Уповая на Бога, что вы вступите въ единомысліе съ нами, съ заботою и величайшею любовію мы костараемся о духовныхъ пастыряхъ, и епископахъ, которые будутъ васъ пасти словомъ правды и примъромъ неблазненной жизни. Что же касается до вашихъ церковныхъ обычаевъ и обрядовъ, то мы хотимъ, по Апостолу, относиться въ вамъ съ благомысліемъ и готовностію по всему, что будетъ исходить изъ добраго корня и чистой мысли, служа духовному образованію, не противоръча чести и послушанію св. матери церкви»...

Эта грамата отъ имени всей греческой церкви подписана тремя митрополитами (Макарій Никомидійскій въ Виеннін, Игнатій Терновскій въ Болгаріи и Іоспоъ-Анацій Филиппопольскій) и тремя учеными (Сильвестръ Сиропулъ, Осодоръ Агалліонъ и Геннадій, тотъ самый, ноторый быль важнымъ дъятелемъ Флорентинскаго собора, а вскоръ затъмъ набранъ въ константинопольскіе патріархи: изъ модъ его знаменитаго пера, повидимому, вышла грамата къ гуситамъ).

29 сент. 1452 г. составлено Чехами ответное послоніе на эту грамату, адресованное:

«Императору Константину Палеологу и высочай-

мему патріарку Геннадію и эсей: Греческой церкви»: Туть высказывается «благодарскіе Вогу, который нросвытиль любовію чещскія сердца, чтоби они возвратились въ лоно первобытной церкви». «Въ Чехахъ, говорится дагье, не было святонунства въ духовенствъ, ни жадности и гордости, а всякое антихристи анслое знаніе было въ презраніи у парода; и когда ва то антихристь повъяль противь нась, сожигая нашихъ братьевъ и высылая безчисленныя войска къ нашему истреблению, то Богь самъ воеваль за насъ. выгоняя непріятелей за границы нашего отечества. Теперь же мы видимъ новое доказательство его неисчернаемой въ намъ милости, когда Ваша любовь постила насъ писаніемъ, исполненнымъ ласки, сочувствія и пріязни, полученнымъ неожиданно чрезъ М. Константина, милаго прінтеля, помощника и посла нашего. Поэтому возносимъ благодарение Господу, такимъ дорогимъ даромъ изъ дальнихъ свъта странъ, помимо нашихъ заслугъ, утъщить насъ благоволившему; и такъ какъ честный отецъ Константинъ опять отправляется въ вамъ, то мы просили его съ усильной ваботой, чтобы онь изложиль вамъ довъренное нами въ коно тайнъ его сердца, вполнъ довърня его правдивости и благородству. И просимъ сердечно, чтобы вы воспріяли къ намъ милость и любовь, и не сомивваемся, что вы это сдвлаете для славы Божіей и возведиченія вседенской христіан-

Есть еще одно извъстіе о гусить, бывшемь въ Царьградь, почти наканунь постигшей его катастрооы. Онъ явился туда во время самаго сильнаго разгара борьбы греческихъ приверженцевъ уній съ Ри-

ской церкви».

момъ и противниковъ ся. Ябившись къ монахамъ, этотъ «чешсий еретикъ» сталъ поносить преступнаго напу, превознося догматы греческие. На него обратилъ внимание Схоларій (онъ же потомъ папа Геннадій). Былъ паскальный день; въ Софійскую церковь стеклось множество народа, тогда гуситъ въщетинистой одеждъ, съ длинными волосами на плечахъ, поднялся на кафедру и произнесъ ожесточенную ръчь противъ папы и датинянъ. По всему городу разнеслась молва о вдохновенномъ иноземцъ, прославляющемъ греческую въру и удерживающемъ отъ соединенія съ папою (1).

Паденіе Константинополя престило эти сношенія. Гуситство распалось на нісколько толковъ, изъ которыхъ нівкоторые слились впослідствій съ католичествомъ, а другіе, особенно община «чешскихъ братьевъ», перешли въ лоно протестантизма. Католическая реакція XVII в. смыла всі сліды этой великой двухвіжовой религіозной борьбы, начало которой положено проповідью Гуса и Іеронима. Ихъ убіжденіе и исповіданіе довольно чужды современнымъ Чехамъ, между тімъ, какъ для ихъ предковъ XV в. имена Гуса и Іеронима, по свидітельству Энея Сильвія, были равносильны съ именами Св. Апостоловъ Петра и Павла.

. Антонь Вудиловичь.

Digitized by Google

<sup>(7)</sup> См. Elissen, Analecten III Т., Leipzig. 1857. Это указаніе уже сообщено нами разъ, въ статью о Гусю (Голосъ, 1869 г. Ж 173).

## ЦЕРКОВНЫЙ ВОПРОСЪ ВЪ АВСТРІИ.

Начало церковнаго вопроса въ Австріи относится къ тому же самому времени, какъ и начало вопроса національнаго, т. е. къ концу первой половины прошлаго столътія. Причину своего произхожденія оба вопроса имбють тоже одинаковую: такъ какъ Австрія представляеть въ своемъ развитіи не живой внутренній организить, получившій свое начало въ себт самомъ, а грубый наростъ разнородныхъ національностей, соединившихся въ одно целое, отчасти случайно-путемъ наследствъ, отчасти по необходимости, для болье дружнаго отпора врагамъ, то лишь только начали устраняться мало по малу тв обстоятельства, которыя содъйствовали такому соединенію, и наростъ началь выказывать всв признаки распаденія. Вследствіе этого, правительству ничего другаго не оставалось, какъ принять на себя роль медика и изыскать такія испусственныя средства, которыя сообщили бы этой разнородной массъ временно какое-либо единство и твиъ продлили бы ея существованіе. Такими годиыми средствами оказались два: во-первыхъ, германизація, во-вторыхъ, церковь. Первая должна была объединять болье внутренно, посредствомъ усиленія намецкаго вліянія и особенно языка; вторая — болве вившие посредствомъ зависимости церкви отъ государства. Примъненіе перваго средства, возбудивъ оппозицію въ національностяхъ, положило начало вопросу національному, примъненіе втораго, возбудивъ оппозицію въ Римъ и духовенствъ, образовало въ Австріи вопросъ церковный. Первое примъненіе названныхъ средствъ началось со временъ царствованія Маріи Терезіи, а потому этимъ временемъ начинаемъ и наше изслъдованіе о церковномъ вопросъ въ Австріи.

## Марія Терезія.

(1740-1780)

Въ то время, когда австрійское правительство задумало проводить въ своихъ владеніяхъ систему германизаціи, въ отихъ последнихъ господствовала во всей силь другая система, которую можно назвать системой романизаціи. Задача ея состояла въ томъ, чтобы изъ последователей, римо-католицизма образовать одно государство, которое стоямо бы въ отношенін къ мірскимъ государствамъ въ такомъ же отношеніи, какъ духъ въ отношеніи къ тълу. Какъ на унизительна была для австрійского правительства та роль, которую навязывала ему указанная система, но благочестивые Габсбурги, считая ее выгодною для другихъ цваей, нетолько просто допускали эту систему, що и ованьвали ей до сихъ поръ свое покровительство. Сообравно съ духомъ этой системы, состояние церкви въ ввстрійскикъ владеніяхъ находилось въ олбдующемъ видъ: римско-католическое вфроисповъдаліе было нетолько вполні господствующих, но в единственнымъ, какое привнавадось въ государсвтъ; что же касается другихъ въроисповъданій, то онв

были или положительно преследуемы, какъ, напр., протестантское, или только тердины, какъ, напр., восточное православіе, и пполев предоставлены пропагандв Литинскаго духовенства. Назначение на мъста еписконскія и другія церковныя должности находилось въ зависимости или отъ папъ, или ивкоторыхъ архіепископовъ, напр. Салцбургскаго, который пользовался правомъ нетолько назначать и утверждать подвъдомственныхъ ему епископовъ, но даже посвящать. При такомъ назначеніи обращалось вниманіе, по преимуществу, не на личное достоинство избираемаго, а на его происхожденіе, состояніе и преданность Риму. Въ сявдствім этого, всв еписконскія міста были заняты лицами высшаго дворянства, поторыя сами управляли мало, а все предоставляли на волю своихъ советниковъ. Сношенія папъ съ епископами и епископовъ съ духовенствомъ и народомъ было овободное и безконтрольное. Предвам снархій разграничены были такъ, что для правительства отнималась всякая возможность следить за состояніемъ народа. Такъ епархія салцбургская находилась и въ предвлакъ Баварін и Венгрін, архіспископство Праженов въ предъяжь Вотеміи и Пруссіи. Отношенія между Епископами и дуковонствомь установлены были токь, что последное было совершенивишимъ орудіемъ первыхъ. Для этой цели, при камдой приходской церкви, промв штатнато священника, находилось несколько сверхъ-штатныхъ, которые, желяя получить штатное мъсто, зорно следили за своими сослуживцами и о всемъ допосили епископу. Образоваміе духовенства было данеко не блистательное. Школъ для духовенства было много, но всесторонняго богословскаго

образованія не давали на одни. Каждая старалась о томъ только, чтобы сдълать изъ воспитанниковъ годное орудіе техь, въ чьихь рукахь ока находилась. Въ университеть, гдъ преобладали і взунты, старались образовать ревиостныхъ слугъ панской системы; въ ніколахъ епископскихъ занимались развитіемъ системы епископальной; въ школахъ монастырскихъ обращалось особенное вниманіе на тр пункты въ вроученін, которыхъ особенно держался тотъ или другой орденъ. Такъ Августинцы и Доминиканцы занимались по преимуществу полемикою по вопросу объ отношени человъческой свободы къ благодати. Школы, начиная отъ университета до последней сельской находились въ рукахъ духовенства, которое, не имъя съ государствомъ ничего общаго, обращало вниманіе нестолько на науку, сколько на преданность учащихся Риму. Это обстрятельство еще не было бы такъ важно, если бы школы стояли подъ влінніемъ обывновеннаго духовенства, но онв находились подъ вліяніемъ духовенства ісзуитскаго, которое выписано было Фердинандомъ 1-мъ для противодъйствія ресормацін и которое съ техъ поръ завладело всеми вліятельными мъстами. Не довольствуясь пропагадидою въ школь језунты изыскивали средства развивать ее и въ массъ народной. Къ такимъ средствамъ принадлежали: а) консикты, или воспитательныя заведенія. Сюда поступали тв, которые, хотя и желали заниматься богословскими науками, но санъ духовный принимать не хотван. б) братства. Назначение ихъ было очень гуманное: попеченіе о б'ядныхъ, больныхъ, сиротахъ, но въ сущности онъ были орудіемъ въ рукахъ ісзунтовъ. Здёсь гифздидась всякаго рода агитація, направленная канъ противъ правительства, такъ и посл'ядователей другихъ въронсповъданій. Канъ орденъ ісзуитскій такъ и всъ другіе монашескіе ордена ни отъ какого государственнаго начальства не зависъли, а стояди подъ управленіемъ особаго, жившаго въ Римъ, генерала орденовъ.

Такая строго централистическая система, крайне неблагопріятная даже и для такихъ государственныхъ организмовъ, какова Франція, для Австрін, съ ен наростомъ разнородныхъ влементовъ, была положительно вредною. Съ техъ поръ, какъ утратилась та сила, которая соединяла эти элементы, каждый изъ этихъ последнихъ, чувствуя потребность въ жизна независимой самостоятельной, началь или тяготиться сю, или, пользуясь тою независимостію, какую давала она церкви, началъ прятаться за ширмы разставленныя этой последней. Къ числу первыхъ принадлежаин: протестанты-словани, галицкіе русскіе, русскіе въ Венгрій, и православные сербы. Къ числу последнихъ: чехи, мараване, словенцы и отчасти проаты. Савдовательно, какъ въ томъ такъ и другомъ случав, Римъ съ своею системою стояль въ разладв съ планами правительства; въ первомъ-потому, что возбуждаль неудовольствіе въ тёхъ національностяхь, которыя принадлежали къ другимъ въроисповъданіямъ, во второмъ-потому, что сообщалъ укрывательство зарождавшейся національной оппозиціи. Такое укрывательство со стороны Рима, хотя и было направлено не столько въ пользу національностей, сколько но вреду ихъ, для большей и лучшей ихъ латинизацін, но какъ опасность германизацін была сильнъв опасности со стороны датинизаціи, то онв и стара-

лись стать подъ защету, каную давала школа и церковь. Поэтому, правительство, рашившись посягнуть на права первыкъ, необходимо должно было устранить вліяніе последней. Но принявъ такое решеніе, правительство долго не знало, какъ поступить. Въ традиціи дома Габсбургскаго такого случал еще не было, а примъръ другихъ измециихъ государей, принявшихъ сторону протестантизма, не согласовался ни съ личными убъждениями, ни съ достоинствомъ нъмецкаго императора. Такая мерашительность и прогладываетъ какъ во все время правления Карла VII, такъ и въ первые годы царствованія самой Марін-Терезіи. Быть можеть она продлилась бы и далье, если бы правительству не помогло следующее обстоятельство: домъ Габсбурговъ, после вековой вражды съ домомъ Бурбоновъ, заключилъ, въ это время, союзъ съ намъ. Следствіемъ такой перемены было то, что сношенія между обоими дворами увеличились и кань по двору, такъ и къ управлению получили доступъ лица, проникнутыя идеями оранцузскаго общества. Первымъ представителемъ такого рода лицъ быль главный министрь государства графъ Каунитцъ. Возвратившись изъ Парижа, гдъ занималь онъ должность посланника, онъ вывезь съ собою оттуда и тв возервнія на отношенія церкви къ государству, накія господствовали въ тогдашнемъ французскомъ обществв. Возервнія эти составлний смісь идей галликанизма и янсенизма, изъ коихъ первый отнималь у папы всягое влінніе на дела государочна, а последній и въ свмой духовной области не усволь ему полной непограшимости. Этими-то возграніями и захотвль воспользоваться Каунитць для поправленія

больнаго государственнаго организма. Со стороны императрицы Каунитцъ пропятствій не встрётиль. Марія-Терезія, хотя и была женщина очень благочестивая, но, какъ женщина умная, отъ оанатической преданности Риму была далека и интересы государства ставила выше всего. Такимъ образомъ между министромъ и императрицей было рёшено: прежнюю централистическую систему папства мало по малу устранить, а вмёсто нея провести другую централизацію церковную, благопріятную для государства.

Такъ какъ для выполненія такой трудной задачи у правительства не доставало, на первыхъ поракъ, ни твердой непреклонной воли, ни способныхъ на это людей, ни яско опредъленнаго плана, то первыя его дъйствія носять еще характерь нерышительности. Онъ ограничиваются пока однимъ устраненіемъ вліянія папы на діла государства. Воть рядь распоряженій, относящихся къ этому времени. Въ 1749 году оно отвлонило визитацію папскаго легата по австрійскимъ владеніямъ, визитацію же по монастырямъ оно поручило папскому нунцію въ Вёнь. Съ того же 1749 года, папскія посланія перестають болье пользоваться тамъ безусловнымъ доверіемъ, какое оказывалось имъ до сихъ поръ; для нихъ требовалось теперь талъ называемое placetum regium. Съ. 1752 года правительство перестаетъ испращивать согласіе папы на то обложение податыми духовенства, какое требовалось иногда особыми нуждами государства. Въ 1753 году отправлена была императрицею просьба къ папъ объ уменьшенім числа праздникови, кановую папа хотя п унаживь, но съ услоніемь, чтобы какь литургія такь м пость, опредъленный для ивноторыхъ изъ нихъ со• биюдаемы были строго. Въ 1854 году изданъ былъ декретъ, по которому ни одно сочинение, ни по собственно богословской, ни по философской, ни канонической наукамъ, не могло быть издано безъ предварительной государственной цензуры. За устраненіемъ вліянія папы не могло не последовать устраненія и вліянія техъ, вто были главными проводнивами папской системы, -- это језунтовъ. Зная однако, какъ сильно было ихъ вліяніе на народъ, правительство не поступило съ ними такъ жестоко, какъ поступали тотда съ ними въ Португаліи и Франціи и ограничилось, на первый разъ, темъ, что отставило ихъ отъ мъстъ училичныхъ. Прежде всего потеряли свои мъста тв изъ ісвунтовъ, которые состоями при Ввискомъ Университетъ, это были Р. Францъ и Р. Дебейль, первый быль директоромь философскаго, а второй --- богословскаго оакультета. Желан оградить школу и на будущее время отъ вліянія іезунтскаго, правительство учредило, для завъдыванія училищными дълами, особую комичестю и опредълня, чтобы всв учебныя должности раздавались не иначе, какъ но понкурсу. Въ следствии этого, самъ архіспископъ Въны, хотя и получиль должность протектора при университеть, но получиль не какъ архісписнопъ, а лично, жанъ поминсаръ правительства За удаленіемъ іезунтовъ отъ школы последовало и удаленіе ихъ отъ двора. Ихъ воспрещено было принимать сюда вообще и особенно въ качествъ духовныхъ отцовъ.

Съ 1765 года политика правительства принимаетъ болве ръшительный карактеръ. Францъ І-й, мужъ Маріи-Терезін, умираетъ и сынъ ихъ Іосиеъ ІІ-й объявляется сорегентомъ при своей матери. Такъ какъ

Іоснов II-й принадлежаль уже по своему направленію совершенно новому времени, то партія либеральная нашла въ немъ сильную опору. Кругъ двятельнести его хотя и не быль еще общирень, но самое уже появление его, въ качествъ сорегента, внушило партін бодрость действовать более решительно. Вліяніе новаго сорегента не замедицю обнаружиться. За два года до незначенія Іосифа сорегентомъ, епископъ Трирскій Хонтгеймъ издаль, подъ именемъ Іустина Федронія, савдующее сочиненіе: De statu Ecclesiae ct de legitima potestate Romani Pontificis liber singularis ad reuniendos dissidentes in religione christianos compositus. Въ этомъ сочинении, Хонтгеймъ наглядно и убъдительно издагаль распаденіе римско-патолической перкви и, какъ върное средство къ устранению его, предавгаль: ограничение папской власти и болье тысный союзь епископовь съ правительствами. Появленіе такого рода вниги было первымъ пробнымъ камнемъ для правительства. Отъ отношенія его къ ней. зависъю решеніе вопроса: на какую сторону жедаеть окончательно стать оно: на сторону ли строго илерикальную и въ такомъ случав запретить продажу такой книги, которая торжественно осуждена папой и признана еретической, или на сторону партіи диберальной и, не стисняясь осуждениемь, допустить ея продажу. Управляй дълами Марія Теревія одна, вопросъ безспорно ръшенъ бы быль въ первомъ смыслъ; но какъ при ней отониъ Іосифъ, то после долгихъ колебаній, при чемъ дело разъ дошло до запрещенія, кончилось вое-таки тъмъ, что продажа книги была дозволена. Сочинение Федрония, произведшее впечатывніе на весь римско-католическій міръ, дело политикъ

австрійскаго правительства новый толчевъ. До сехъ норъ у него не доставало опредвленнаго плана, съ жоторымъ бы можно было приступить въ двятельности болье рышительной. Теперь стоило только примънить положенія Федронія спеціально въ Австрін, и планъ могь быть готовымь. Недостатва въ такихъ примъвителять не было. Самымъ знаменитымъ изъ инхъ и самымъ впоследствін вліятельнымъ быль чещскій священникъ Раутенстраухъ. Онъ написаль compendium канонического права, гдв отношенія церкви представиль именно въ томъ видь, какъ требовалось новой, принятой правительствомъ, системой. Основная мысль сочиненія его была та, что церковь, хотя и есть учреждение высщее и независямое, но невависимость ея простирается только на дъда въры и правственности, во всемъ же остальномъ, она стоитъ наряду со всёми другими государственными учрежденіями. По этому то, начертанному Раутенстраукомъ, плану и решило действовать правительство. Теперь ему оставалось только, съ одной стороны, приготовить себъ годныкъ двятелей внутри государства, съ другой найти для себя такого посредника при римскомъ дворъ, поторый съумнаь бы двиствовать такъ, что, не смотря на проведение правительствомъ новой системы, добрыя отношенія между тэмъ и другимъ не прекращались. Первыхъ оно вскоръ образовало при посредства новоучрежденныхъ при университетъ канедръ, такъ называемыхъ государственныхъ наукъ: политической экономін, статистики, полицейскаго права и науки о финансахъ; послъдняго нашла въ умиомъ и ловиомъ епископъ Герцанъ, находившемоя въ то время какъ Апditor Della Rota Romana. Такъ какъ личность эта

играла большую роль въ дълахъ дериви и государства, въ теченін цвимхъ трехъ царствованій, именно: Марін Терезін, Іосифа II-го и Леонолька I-го, то мы должны спазать о ней ивсполько словь. Францъ Герцань родился въ Прагв въ 1735 году; получиль воспитавіе подъ руководствомъ ісзунтовъ, которымъ отдань быль своими осстрами. На семнадцатомъ году онъ отправился въ Римъ для дальнъйшего усоверпоствованія въ своихъ богословенихъ порианіяхъ, гдъ и поступиль въ школу св. Аполлинарія. окончаніи образованія, онъ назначень быль сперва каноникомъ въ Бреславдь, а потомъ деканомъ въ коллегию всвять святых въ Прагв. Императрица, увнавъ о его способностяхъ, нааначила его сперва посланникомъ въ Парму, а потомъ и аудиторомъ Della Rota. Съ 1775 года до 1780 г. е, до самаго вступленія на престоль Іосифа II онь является повіреннымъ въ дълахъ при римскомъ дворъ, а съ 1780 года уже полнымъ последникомъ, въ каковой должности и оставался почти до 1799 года. Последніе годы жизни онъ провель отчасти въ Венеціи, отчасти въ Ввив, гдв и умерь 1 іюля 1804 года. Какъ могь согласить Герг цанъ свое кардинальское звание съ такою трудною должностью, панъ должность досланника и при томъ трехъ совершенно: равнохарактерныхъ правительствъ, это можно объяснить только свойствами его характера. Не будь Герцанъ такъ честолюбивъ и корыстолюбивъ, панивъ онъ оназывается по недавно опубликованнымъ цисьмамъ его къ Каунитцу (1); омъ никакъ не могъ бы удержаться такъ долго въ своей

<sup>(&#</sup>x27;) Die Theologische Dienerschaft am Hofe joseph II. v. Brunner 1868.

должности, но благодаря названнымъ свойствамъ, каждое правительство могло находить въ немъ самаго покорнъйшаго слугу. При Маріи Терезіи, онъ дъйствуетъ такъ, при Іоснов—иначе, при императорахъ Леопольдъ и Францъ — еще иначе. Герцанъ умълъ всегда обставлять дъло такъ, что самый Римъ не считалъ его измънникомъ своимъ планамъ. Этомуто мужу и поручены были Маріей Терезіей сношенія по дъламъ церкви и государства съ римскимъ дворомъ.

Когда, благодаря указаннымъ мёрамъ, недостатка въ двятеляхъ уже не было, правительство приступило въ примъненію техъ реформъ, какія требовались новой системой централизаціи и германизаціи. Первое, что особенно въ противоръчіи съ ней стояло, это надзоръ духовенства въ школахъ. Вследствін этого, правительство начало мало по малу отбирать ихъ въ свои руки и приспособлять своимъ цълямъ. Школы для духовенства были поставлены подъ надворъ правительства еще много ранве, именно въ 1751 году; теперь оно занялось инколами народными, гимназіями и университетами. Образованіе народа подвергнуто было реформъ въ самой своей основъ. Вибсто прежнихъ школъ, существовавшихъ только кое-гдв при церквахъ, устроены были повсюду новыя, которыя разделялись на три разряда: городскія, сельскія и деревенскія (1). Вийсто прежняго свободнаго, непринудительнаго ихъ посъщенія, введено было, по примпру Пруссіи, обязательное, накъ для лиць

<sup>(1)</sup> Первыя обыкновенно восять названіе нормальных (normal-schulen), вторыя: главныхъ Hauptschulen), третьи: тривіальныхъ (Frivialschulen).

мужескаго пола, такъ и женскаго. Священникамъ въ новыхъ школахъ предоставлялось только право обученія редигіи, надзоръ же въ нихъ порученъ былъ лицамъ свътскимъ, избраннымъ коммиссіею. Должность учителя предоставлялась всякому, ито оказывался способнымъ по испытанію. Въ школахъ болье обширныхъ, или такъ называемыхъ главныхъ (Haupt-Schulen), преподавание и самой религи поручалось не священникамъ, а лицамъ стороннимъ, которыя носит ли названіе катехетовъ. Методъ преподаванія религіи быль введень сократовскій, по которому учащійся быль обязань самь доходить до извъстныхь религіозныхъ положений. Введение такого метода было большой ошибкой правительства. Оно послужило средствомъ къ развитію въ народе раціонализма. Преподаваніє вспор предметовь предписано было производить на языко номецкомъ, какъ языко государственномъ. Для наблюденія за школами, въ каждой провинціи устроена была особая школьная коммиссія, которая состояла подъ управленіемъ высшей учебной коммиссіи въ Вънъ. При этомъ обращено было внимание и на учебники. До сихъ поръ во всахъ школахъ находился въ употребленін катихизись іступта Канисія. Въ немъ вниманію учащихся представлялись только особенные пункты римско-католическаго ученія, другимъ же пунктамъ христіанского ученія придано было очень мадо значенія. Вивсто него составлень быль новый, сперва предатомъ изъ Саганъ, а потомъ, когда этотъ Папъ не понравился, составлень быль въ 1777 году, на основанія его, другой. Въ обоихъ последнихъ катихиансахъ пунктамъ строго римско-католическимъ какъ то: ученію о главенствів папы, о безбрачім духовенства, Христ. Чт. № 4. 1870.

объ особенномъ почитанім Матери Вожіей, о употребленія датинскаго языка въ церкви придано было настолько значенія, насколько стояли они въ связи съ другими пунктами христіанскаго ученія.—Въ отношенін въ гимназіямъ, кромъ катихизиса, обращено было внимание и на другие предметы. До сихъ поръ основой гимназіальнаго ученія быль языкь латинскій. какъ языкъ духовенства и церковнаго богослуженія. Чтобы устранить такую односторонность, школьная коминссія первоначально хотвла было усилить значеніе намка греческаго, какъ оказавшаго услуги наукъ библейской, но потомъ отминила это предложение н усилила значеніе наукъ реальныхъ. Такить образомъ. вивсто прежняго строго церковнаго направленія, введено было реальное. — Покончивъ съ училищами и гимназіями, правительство обратило вниманіе на университеть. Здёсь боле всего требоваль преобразованій факультеть богословскій, бывшій до сихъ поръ не болве, какъ орудіемъ пропаганды іссунтской. Раутенстраухъ составиль для него программу по образцу другихъ германскихъ университетовъ. Курсъ ученія раздълялся на пять леть и заключаль въ себъ слъдующія науки: ветхо-заветный и ново-заветный экзегисъ, догматику, церковную исторію, правственное богословіе, пастырское богословіє (патехетива, гомилетика, казуистика и аскетика), каноническое право, полемическое богословіе. Въ программъ, представленной Раутенстраухомъ указывался даже характеръ самаго преподаванія. Въ экзегись должно обращать винманіе на болве трудныя, библейскія міста; въ матикъ-на необходимость откровенія; въ каноническомъ правъ-держаться далье отъ системы декрета-

ріальной; въ аскетикъ обращать вниманіе на краткія внушенія евангелія объ обязанностихь: гражданина отца и т. п. Программа эта хоти и была одобрена учебною коммиссию, но Императрица, желая придать ей болве значенія, поскала ее на разсметреніе енископовъ. Вольшинство епископовъ пришло въ сильное негодованіе. Епископъ города Ерину написвив на нее опроверженіе, а архіспископъ Ваны въ 1777 году даль объ ней такой отзывь: «оть этой программы нельзя ничего другаго ожидать, кань для религипаденія, для церкви-безпорядковь, для служителей алтаря—невъжества, для народа—ваблужденій». Умная Императрида понимала вначение этихъ отзывовъ, но, не желая однако ни возставить противъ себя духовенство, ни отназаться отъ необходиных реформъ, предписала привести въ исполнение эту программу для пробы на пять льть. Епископать примирился съ этой мърой, но една началась проба, подняль новый шумъ. Поводомъ къ этому послужило преподавание въ университеть наноническаго права. Преподаватели этой науки, желая сродать ковые принципы воможно болье доступными для учащихоя, подали нъсколько сочиненій. Ригеръ проф. въ школь св. Марка написаль Institutiones Jurisprudentiae ecclesiasticae (7 фол.) инига эта была одобрена и принята вакь учебникъ. Въ дополнение въ мей вскоръ появилось другое сочинение напечатанное самимъ Раугенограукомъ, подъ заглавість: Synopsis juris ecclesiastici. Windobonnae 1776, гдъ обозначены были государственныя постановленія, которыми должно бімло руководствоваться при рашени вопросовъ, насающихся церяви. - Отношенія между церковію и госудерствомъ

определялись въ втомъ сочинени такъ: Двятельность христівновой редигінддя благоподучія государствъ обширна и многозначительна - CXLI. Это значение еще болье можеть увеличиться чрезь согласіе между духовенствомъ и государствомъ-СXLII. Область церкви и государство, между собою независины. Эта независимость: произходить а) изт различія цвлей, жь которымъ та и другое стремится; б) изъ различія средствъ, ноторыя употребляются ими; и в) различія предмета съ которымъ имвютъ дъло-СХLIII. этого сабдуеть, что вавсти гражданской не подлежить јив ін виста, состоящій въ опредъленіи Божественныхъ предметовъ (ід фетегріватіоне sacrorum), ко ей подлежать однало все та дела, которыя стоять въ соприкосновении съ втою властию-СХLIV. Сюда относияся мадзоръ за всемътемъ, что совершается въ области государства, чтобы втому последнему не быдо наносимо микакого ущерба, равно какъ и право охраненія віры и дисцицины церкви—CXLV. Гражданская власть можеть, въ извёстныхъ случаяхъ а) совывать соборъ б) обуздывать тахъ поторые осмаливаются делоть на религио нанадения, в) воспрещать вредымя лимги г), наноминать о соблюдения каноновъ (admonoadi) д) воспрещать предатамъ продажу церновимът жиуществъ — СХLУІ. Къ правамъ государя въ отвошения высмаго надгора, относятся: право налагать places на церковныя буклы, 2) право-избирать прелатовъ, 3) приниметь аппеляцію на злоупотребление цервовною властию; 4) дозволять гражданамъ, принадлежащимъ въ другимъ въроисповъдавіямъ свободное пользование этими, последиции, говоридось такъ: LXXXVI., епископовъ цацы -;

власть! епископовъ иминеть Вожественное произхожденіе и они получають ее не оть Римскаго папы а отъ Bora LXXXVIII. "Отсюда они управлиють своими епархіями, не напъ представители папы и по ero menocre, no no cooctbenhous upany (jure proprio), какъ поставленные Богомъ ісрархи, впрочемъ не безъ подчиненім пап'в или примасу всеобщей периви. LI., высшее духовное правительство есть вселенскій соборъ. Его непогращимость относится тольно иъ дъжамъ въры и нравственности, но отнюдь не къ предметамъ дисциплины, поторые изманчивы LXIV., папа имъеть право созывать соборы, предсъдательствовать на нихъ и рашенное на нихъ утверждать. Въ спорныхъ вопросахъ, касвъщихся въры, голосъ его имъстъ преимущество. Онъ долженъ заботиться о выполненін каноновъ. Онъ имфеть право издавать законы, жасающіеся дисциплины, но только законы эти должны стоять въ согласіи съ правами частныхъ церквей и государства. - Уже одно появление такихъ сочиненій возбудило во многихъ епископахъ сильное недовольство, а когда проф. каноническаго права при университеть назначень быль непто Фибель, известный по своему сочинению: introductio in jus ecclesiasticum, какъ открытый и еще болье сильный врагь папской системы, недовольство перешло въ явный протестъ. Учебная коммиссія требовала напечатанія этихъ внигъ, а епископъ Пассавскій требоваль ихъ запрета. Императрица умъла потушить и этотъ раздоръ. Она приказала печатаніе сочиненій пріостановить и отдать ихъ на пересмотръ двухъ профессоровъ богословія. Исправители кое что выпустили, но основный принципъ объ отношении церкви къ государству останся во всей силь и получиль право граждан-

Объявленіе панской булям объ укучтоженіи ордена ісаумтовъ, последовавшее въ 1773 году, доставило правительству еще большую свободу действій. Оно уничтожало опончательно тъ преграды, которыя поставдяль ісзунтивнь для развитія новой государственной системы. Объявление это въ иезумтскихъ коллегіяхъ въ Вънъ произведено было саминъ кардиналомъ архіспископомъ вінскимъ, а въ провинціяхъособыми поминсарами. Кроткій духъ императрицы высказался и въ этомъ случай. Предписывая коммисарамъ произвести объявление объ уничтожении ордена, она увъщевала ихъ совершать это протво, снисходительно и, въ случат нужды, оказывать језунламъ даже помощь, Она дозводяда имъ нъкоторое время оставаться въ Австріи и объщала свое покровительство, если только будуть они върными служителями церкви и государства. Изъ имуществъ іезуитскаго ордена, она сдълала такое употребление. Изъ продажи ихъ, она образовала такъ называемый учебный фондъ (Studien-Fond), который предназначила для всвят школт безт различія вфроисповеданій, и , который послужиль весьма прочной поддержкой только что произведеннымъ реформамъ въ школъ.

Много было издано правительствомъ постановлевій, касающихся монастырей и другихъ орденовъ. Болье замічательныя изъ нихъ слідующія: Въ 1764 году опреділено, чтобы каждый монастырь и каждая приходская церковь, пользующіеся тімъ или другимъ имуществомъ, должны были платить два процента годоваго дохода. Въ 1772 г. запрещено было ділять завъщание монастырямъ или церквамъ на сумму, превышающую 1500 гульд. Въ 1774 году эта сумма была ограничена еще болъе. Въ томъ же 1775 году вышло постановление, по которому для каждаго болъе или менъе строгаго наказания, налагаемаго на мірское или монашествующее духовенство, испращиваемо было дозволение правительства. Многие женские монастыри, какъ напр. св. Іакова, Лоренса и др. получили приказание устроить женския школы. Для принятия въ монастырь новыхъ лицъ требовалось согласие правительства. Дозволено было принимать въ монастырь отнюдь не ранъе 25 лътъ.

Въ отношения въ другимъ въроисповъданиямъ, правительство действовало съ темъ же политическимъ расчетомъ, какъ и въ отношении къ римо-католициаму. Первое, что особенно бросается въ глаза въ этомъ отношеніи, - это особенная забота правительства о церквахъ уніатскихъ. Причина такого особеннаго вниманія состояда въ томъ, что унія, за исплюченіемъ протестантизма, болье чьмъ всякое другое въроисповъдание была благопріятна, для этой централистической цёли, къ которой стремилось правительство. Не принадлежа близко ни въ римо-католицизму, ни въ восточному православію, она доставля а правительству удобное средство поставить уніатскія церкви подъ болве близкое и болве непосредственное свое вліяніе. Поэтому оно сильно хлопочеть о распространеніи унім и старается поставить уніатскія церкви въ положеніе болье независимое отъ римской курік. В отношеніи к галичким уніатам внимание правительства высказалось въ следующихъ обстоятельствахъ: оно защитило ихъ противъ пося-

гательствъ латинскаго духовенства на чистоту ихъ восточнаго обряда, охранило самостоятельность ихъ церковнаго правленія, дало средства къ матеріальному благосостоянію и въ умственному развитію духовенства. Вотъ рядъ его постановленій: 22 декабря 1774 года, во вниманіе къ представленію о бъдности духовенства, повълено было уплатить три части убытковъ, понесенныхъ во время войны, а совершенно бъднымъ выдать вспоможение изъ государственной казны. Въ 1775 правительство основало въ Ввив для уніатовъ семинарію, назначивъ всемъ обучающимся въ ней воспитанникамъ полное казенное содержание, которое простирается до 600 (1) на каждаго восимтанника. Число воспитанниковъ, опредъленное для Галипкихъ уніатовъ, состояло изъ 14, изъ нихъ: 7 назначалось для епархіи Львовской и 7 для Перемышльской. Въ 1776 вышло отъ правительства слъдующее постановление: о всякомъ переходящемъ отъ одного обряда къ другому доводить до сведенія правительства и строго соблюдать, чтобы обряду греческому ни въ правахъ, ни въ преимуществахъ ущерба наносимо не было и чтобы между клиромъ обоихъ обрядовъ сохранялись миръ и согласіе. Такимъ постановленіемъ Латинской пропагандъ среди Уніатовъ положена была сильная преграда. Въ 1779 году было опредвлено, чтобы какъ учрежденія капитуловъ, такъ и назначение епископовъ зависъло впредь отъ правительства и что это последнее вз своемз выборю епископовт не будеть ограничиваться однимь монашествующимг духовенствомг, но что будетг предоставлять

<sup>(4)</sup> Въ настоящее время 700 фр. около 500:p.

этот сана и васлуженными лицамичим мірокаго дукосономов. Чтобы придать этому определению болье значенія, правительство постаралось вспорф привости его въ: исполнение. Оно возвысиле львовскую коосдру на степень митрополичьей каседры, подчиние львовской митрополіи всь другін уніатскім епархім въ Вонгрін и 30 октября 1779 года : назначино Львовскимъ митронолитомъ Петра Бълянскаго, мірскаго священника изъ Львовскаго капитула. Такимъ постановленість устранались притязанія Вазиліанских монаховъ, дънствонавиниъ за одно съ Датиннами, на управленіе дълами епархій. Императрица не только дозволила епископу Рылло устроить въ Перемышлъ новый крамъ, но и назначила на его постройку 40,000 гульд. Этому доброму двлу не пришлось однако осупествиться.

Вз отношени из русским уніатам в Венгріи, заботы правительства состояли въ савдующемъ: здесь шли тогда сильные споры относительно іерврхической подчиненности. Еписнопы Латинскіе всеми силами старались подчинить новыхъ уніатовъ своему управленію. Деррость ихъ простиралась въ этойъ случав до того, что въ 1749 году епископъ Орловскій Баркочій вызваль Мухачевскаго епископа, которымь быль тогда Олшавскій, иъ себъ и насильственно требоваль, чтобы тоть даль присягу на подчинение епископамъ Орловокимъ. Преемникъ Варкочаго графъ Естергази требовать, чтобы десятивы, собираемыя съ Русскаго народа, доставлящись не Русскимъ священникамъ, а Латинскимъ и чтобы при наждомъ отправленіи церковныхъ службъ на домахъ, присутствовали также и священиями Латинскіе. Всь такія

притязанія сильно оспорбляли русскихь унівтовь и они чрезъ архидіакона Ивана Бродоча образились из Императридь съ пресъбою объ учрендения для нихъ отдельной семоскоятельной спархін. Такъ какъ жедание это не тольно не стелло въ противоръчин съ намърениями правительства, по даже содъйствовало имъ, то око приняко его бинако иъ сердцу. Марія Терезія сама обративась на папа Клименту XIII съ письмомъ, гдъ выставила подробно всв причины, по которымъ русскіе укіаты въ Венгрін должны были имъть отдъльную епархію. Причини эти, но ея возвржнію, были следующія: 1) Объемъ сперхін грекоуніатокой пакъ великъ, что канедра Мукачевская рвинительно можеть быть самостоятельною. Она обинместь 675 колеблющихся приходовь и 119, 107 вполив уніатскихъ. 3) Чрезъ канонизацію Мукачевской каоедры прекратится споры еписконовъ-викаріевъ съ епископами Ордовскими, которые котять иметь власть надъ вежии Уніатами. 3) Настоящее положеніе Уніатокой церкви наносить унів больщой вредъ. Теперь народъ русскій, любящій во всемъ вибшность, смотрятъ на православнаго владыну (при Маріи Терезін въ Мукачевъ находился еще правоснавный епископъ) не только, какъ на равнаго съ владыкой Уніатскимъ, но даже какъ на высшаго, да и самъ православный владыва смотрить на своего соперника-уніата съ гордостію и даже презраніемъ; когда же еписковъ уніатскій сділается по своей независимости равнымъ ему, логда можно надъяться, что и остатокъ правослевных Русиновъ перейдеть въ унія». Императрица опредълила на содержаніе сапостоятельнаго епископа 5000 гульд. Съ этимъ письмомъ она отправила другое

къ кардиналу Албиного, гдв говорила, что русскіе ничего большаго не желають, какь только вого, чего желали въ 1649 году, когда принимали унив. — Какъ ни тяжела для Рима была такая уступка, но какъ распространение уни считаль онь все-таки дороже для себя, то, спустя пять леть, просьба была уважена. Булдою отъ 13 сентября 1771 года рамская курія сообщила Мукачевскому престоду канонизацію; Мукачевъ избранъ мъстомъ резиденцін вдадыки; церковь мукаченская обращена въ каоедральную и русскому епископу присвоены были всё тё права и преимущества, какими нользовались латинскіе епископы. Епископъ Мукачевскій, наравит съ епископами Львовской и Перемышльской епархін, получиль право посыдать въ Вънскую уніатскую семинарію семь восийтанниковъ. Такимъ образомъ церковь уніатская поставлена была въ еще большую зависимость отъ правительства, чемъ церковь Латинская.

Церковъ православная, состоявшая отчасти изъ нореннаго населенія въ Венгріи, отчасти, или лучще сказать, по преимуществу, изъ поселившихся въ Славоніи, по берегамъ Тиссы и правому береку Дуная, Сербовъ, по своимъ древнимъ институціямъ, хотя и мало согласовалась съ планами правительства, но какъ поселенцы эти подъ тёмъ условіемъ и поселились, чтобы имъ предоставлена была полная свобода пользованія ими, то оно и не могло подчинить ихъ прямо своей системъ. Но чего не могло сдёлать открыто, то старалось сдёлать стороной. Услужливые Мадьяры употребляли всё средства для совращенія народа ль уніи, а вёнское правительство, подъ предлогомъ заботъ о благоустройствъ церкви, старелось незамётно подчинить своему вліннію. Сообразунсь съ обычалин народа, Марія Терезія собрала народный конгрессъ, на которомъ подтвердивши всв привиллегіи, дарованныя Сербамъ прежими императорами, поручила, чтобы конгрессъ заняяся составленіемъ провита внутренняго благоустройства. Конгрессъ исполниль свою задачу добросовъстно; онъ опредълиль границы епархій, составиль провить объ учрежденіи ежегоднаго ечнода, о устройствъ консисторій, о развитіи народныть школь, о образовании народнаго фонда; но когда двло потребовало утвержденія, то ни венгерская придворная канцелярія, ни иллирская (такъ называлась канцелярін, находившаяся въ Вань для завадыванія двлами илипрекой націи) не хотвли ничего сдвлать. Такъ какъ каждая изъ нихъ имъла въ виду не собственно благоустройство церкви, а только подчинение себъ Сербовъ, то, не зная опредъленно въ чью пользу рвшится вопросъ (т. е. подъчьимъ правленіемъ должны стоять Сербы-мадыръ или нъмцевъ), оставались объ равнодушны въ двиу. Но чего отчасти не хотъло, отчасти не могло одблать правительство, то дблали заботливые о благъ народа іерархи. Такъ митропоантъ Павелъ Ненидановичь образовалъ изъ установленнаго съ клира и народа взноса школьный фондъ, ноторый, по его смерти, оказался состоящимъ изъ :31,000 одор. Онъ возстановиль въ Карловцахъ существовавшую прежде латинскую школу для духовенства; поддерживаль такую же школу въ Новомъ Садъ и заботился о учрежденіи школь при общинахъ. Въ 1769 году собранъ былъ, по желанію правительства, новый церковный соборъ. На немъ было 22 депутата отъ духовенства, 24 отъ военныхъ чиновъ и 23 отъ

гражданскихъ, Хотя соборъ былъ, собранъ, для совъ щанія по діламъ церкви, но правительству опять нестолько важны были эти последнія, сколько ограниченіе правъ митрополита. На втотъ разъ желеніе его было исполнено. Соборъ, посет разсмотранія жал лобъ на духовенство, права епископовъ, правида для школь духовенства и народа, правиль для управления, дълами и доходами опархій, для опредвленія сборовъ съ духовенства и жірянь, опредвлидь, для заведывал иія ділами спархій, учредить сунодь, который бы собирался ежегодно и состоядь, изъ присторыхъ, епил споповъ и высшаго духовенства. Такое опредълсніе прямо устраняло то прежнее вліяніе, какое вмель митрополить на дъла цериви и націи. Его місто заступаль сунодь, въ воторомь всегде было дегче найти правительству диць предвиныхъ себь, чвиъ прежде. Опредвленія собора были изложены въ такъ на вываемыхь: «constitutiones nationis illiricae», которыя были изданы въ следующемъ же 1770 году и въ ко--веня окраничение превъ митроподита было выражено уже ясно и опредъленно. Она устранялов отъ всяваго вліянія на двла гражданскія, канимъ польювался до сыть поръ. Но чего уделось достигнуть правительству посредствомъ жиеновъ собора; того не дагно было достигнуть у самаго народа, дорожившато своими древними патрівльхальными отношенівми. Онъ принядъ тажое ограничение правъ митрополите съ правника медовольствомъ, въ сладствін чего правительство въ 1776 году должно было собрать новый соборъ, на которомъ кромъ разсумденій о къдадъ. тонистырских и ішкольним, положено филе испривиль изданныя постановленія, устранива иза ниха все, что

было неблатопріятно для народа. Результатомъ этихъ передъловъ появился въ 1777 году иллирскій регуляменть, въ которомъ заключался сводъ постановленій бывшаго собора, утвержденных правительствомъ. Но народъ, увидавъ изъ этого документа, что правительство все-таки не наиврено отказаться отъ мыслиограничить права митрополита встрётиль допументь еще бойве вреждебно; двие доходиле но мъстамъ до возмущенія: Савдствіемъ этого было то, что правительство должно было вновь исправить свои постановленія. Для этой цван оно пригласило митрополита и Темешварскаго епископа въ Въну и подъ ихъ руповодствомъ поручило придворному советнику Изденспому составить новыя постановленія. Онв были изданы въ 1779 году подъ именемъ деклораторія. Хотя о правахъ митрополита и говорилось здёсь по прежнему, но какъ народъ принялъ новый документъ уже равнодушно, то онъ «оставался въ силв даже до настоящаго времени. Мы приведемъ изъ него тъ §§, поторые насаются церкви. § Архіепископъ или митрополить есть глава народа только въ дълахъ церковныхь, но не свытскихь. § 4. Архіспископу назначаются доходы: а) изъ намеральныхъ нассъ: Осецной 6000 сл. и Теметварской 300 с. б) съ помъстья Даль, в) вивсто уступаемыхъ по желанію націи, монастырю Гергетегу села Нерадина и пустоши Банковца, по 5,000 ф. наждогодно изъ государственной казны, г) ему принадлежать всв доходы съ епископовъ за утвердительныя граматы, именно: епископы Вержецвій и Темешварскій илатили при своемъ поступленіи на енископскую каседру по 200 сл. Пакрацкій — 125, епископы Ковасадскій и Арадскій по 150, Карастад-

скій и Офенскій по 100 дукатови. §. На нивнік мі+ рявъ, не оставившихъ наследниковъ, митропелитъ не имъетъ никакого права, изъ имъній жо лицъ дуков« ныхъ треть идеть на церковь и двв трети получають. назначеніе но зав'єпранію. § 7. Епроковы должны вести инвентари церисвамиъ инуществамъ своимъ епархій. § 9. При патріархім существують два сонда: кародный и школьный; какъ тоть такъ и другой хотя и должим стоять подъ управлениемъ митрополита, но тольно при содъйствін врехъ депуталовь отъ духовенства, военныхъ чиновъ и гражданскихъ. §§ 20—45 опредвляются правила для замещенія вакантныхъ мъстъ: епископскихъ, архимандритежихъ, протојерей» скихъ и свищениическихъ. Изъ иихъ болве замвчательны следующія: а) установленіе платы за нашую ставную грамату. Овященникъ. получелний таковую, обявань быль нлатить по 30 кр. за наждаго члена своего семейства; б) воспрощеміе посвящать въ духовный сань ранве 25 лють; в) опредвление, чтобы приходы имвющіе не болве 130 домовъ не имвля болье одного священника. § 47 воспрещавась постройка новыхъ монастырей. Весьма замичателенъ § 51. Имъ опредължиев, чтобы им архіспископы ни CHRCROWN HE CHRIN HARASHBATL INES HYLORULIS DOбоями, оконами, принудительными работами в т. п. по § 52 отлучение отъ цернви могло быть положено не иначе, какъ съ разръшенія короля, § 53: Право-Славное духовенство подлежить власти духовной тольно по дълами церковнымъ, въ дълами ме уголовими оно подчинено общинь законами королерства: Впрочемъ, но желанію енискена, допускаются къ присут ствію при разбирательстві два члена консисторіи,

вы качества депутатовы. § 54 воспрещаеть духовенству, подвериать міринь талеснымь навазаніямь. Въ § 59 говорилось: воспрещеемъ безъ предварительнаго нашего разръщенін вновь печалать: резолюцін, законы, декреты, касыршиеся правоскавныхъ. Въ § 61 воспрещалось евископамь выдавать обдигаців отъ имени сербсиаго народа. Вы § 68 воспрещался, подъ строховъ, смергной: казые, переходъ къ Магометанской варь. Кромъ указанных правиль установлень быль череменеле, который пазначания для понгресса въ текъ случаямь, погда этотъ посведній целію собранія живль-пабраніе аркіспискова. Этоть цере-MONIARD PACLYMENDACTO TOTO, TOTO, TOOM, HORNARONITE CA нымъ образомъ: къ торжественному принятно-коммисара, который представляль въ этомъ случав особу государа. Вотъ въ: чемъ состоявъ овъ: лишь, только члены національного конгресса узнають о приближенів въ Карловицамъ назначеннаго коммисара, высынають жат среды себя особую депутацію, которая встрачаеть его за 400 маговь оты города и приватствуеть, ств. имени, напра и народа. "Послъ пративго отвата на это првивтствие коммисаръ вступанть въ самый городь гда приватствуеть его уже новая депутація. Вълсопровожденіе этой последней онъ отправляется при промет положолово, ят отведенному для вего весту мирольства, так привытствують его уже остальные депутаты. Напутор, после обивиа обычными визиломи, является опять дошувація, котором сообщаеть ему сведенія о соспава допутатовъ и проситъ о назначания дин отпрыти конгресса. Напануно назначенняю дия, совершается списношами

жолебствіе, которое бываеть при обильномъ стеченій народа и продолжается нервдко далеко за полночь. Въ назначенный часъ, коммисаръ въ сопровождения епископовъ и гражданскихъ чиновъ вступаеть въ залъ. Здесь устроивается для него возвышенное место подъ балдахиномъ, на которое онъ вступаетъ не прежде какъ по прочтеніи секретаремъ конгресса именъ присутствующихъ. Вступивши на указанное мъсто, онъ объявляетъ о императорскомъ согласіи на созваніе конгресса и о своемъ назначения въ должность коммисара. За тъмъ следуеть самое открытіе, которое начинается призываніемъ св. Дука и привътствіемъ коммисара отъ имени епископовъ и націи. По окончаніи привътствія, онъ обращается въ собранію съ ръчью, въ которой, между прочимъ, назначаетъ время, въ теченім котораго должно произойти избраніе архіспископа; за твиъ самъ привътствуетъ собраніе и удаляется. На всвхъ дальнвишихъ засъданіяхъ коммисаръ не присутствуеть. Когда избраніе последуеть, коммисарь извъщается объ этомъ особой депутаціей, въ сопровожденім которой и вступаеть въ заль. Здёсь онъ спрашиваетъ: всв ли довольны избраніемъ? получивши утвердительный отвыть, онь собираеть голоса, записываеть въ актъ, который сперва подписывается всеми членами конгресса а потомъ скрепляется подписью и печатью самого коммисара. На слъдующій день коммисаръ доводить до свъденія Императора и получивши утверждение снова припрежнею торжественностію въ собраходитъ съ ніе. Онъ объявляеть объ Императорскомъ утвержденін, поздравляєть собраніе съ новоизбраннымъ

и назначаеть день торжественнаго введенія въ управленіе митрополією. Въ назначенный день, новонабранный въ сопутстви двухъ епископовъ отправляется въ церковь, куда немного спусти является и ком-При входъ, его встръчаетъ новоизбранный мисаръ. архіспископъ со всвин депутатами конгресса и отводить въ особо-приготовленное мъсто. Здёсь онъ принимаеть отъ новоизбраннаго присягу, послъ чего посавдній, съ произнесеніемъ троекратнаго «hoch», поднимается народомъ вверхъ. За тъмъ новоизбранный благодаритъ коммисара за предпринятые труды, а коммисаръ проситъ какъ его такъ и всвхъ присутствующихъ быть върными подданными императора и жить во взаимной любви. После торжественной объдни, коммисаръ и депутаты отправляются на объдъ къ новоизбранному, которымъ и заканчивается церемоніалъ. Избраніе опископа на сунодъ совершается также въ присутствіи коммисара и съ соблюденіемъ того же церемонізла, только съ меньщею торжественностію. Единственное, чамъ отличается церемоніаль сунодальный отъ церемоніала на конгрессв, состоитъ въ томъ, что введение въ управление епархиею бываетъ не на мъстъ собранія сунода, а въ резеденців епископа. Для этой цёли отправляются туда митрополить и коммисарь. Если первому не позволяють обстоятельства, то онъ можетъ назначить вмёсто себа, кого хочетъ. Здёсь опять совершается въ миніятюрь тоже самое, что было сказано объ утверждения архіепископа съ тэмъ только различіемъ, что дъйствующимъ лицомъ является болве митрополитъ, чвиъ неминсаръ. Такъ объ утвердительной граматъ ходатайствуеть уже не номмисарь а митрополить, при чемъ последній прилагаеть свое одобрительное цисьмо. Во всемъ остальномъ церемоніаль остается тотъ же самый.—Относительно времени собранія конгресса и сунода первоначально определено было такъ, чтобы конгрессъ собирался тогда только, когда потребують этого нужды церкви, а последній т. е. сунодъ каждогодно въ день св. апостоловъ Петра и Павла, но въ 1769 году было определено, чтобы и сунодъ имъль также временный характеръ.

Вт отношении кт протестантамт, правительство держало себя много либеральные, чыть прежде. Оно уничтожило или ослабило всы такъ называемые религіозные эдикты, въ которыхъ римо-католицизму усвоялось исключительное господство. Оно дозволило имъ свободное отправленіе ихъ Богослуженія й пользованіе правами наравны съ подданными другихъ выроисповыданій. Такъ они получили право занимать кафедры при университеть, за исключеніемъ кафедры по предметамъ богословскимъ.

Реформы, предпринятые Маріей Терезіей, были такъ общирны, что не смотря на довольно продолжительное ея царствованіе, онъ все таки далеко не были приведены къ своему концу. Впрочемъ, въ главномъ, правительство достигло своей цъли. Вліяніе централистической системы папства было устранено; школы были на столько поставлены въ зависимость отъ государства, что вполнъ обезпечивали желаемую германизацію между народностями славянскими; распространеніе между православными уніи — было также обезпечено. Преемнику Маріи Терезіи оставалось

тольно идти далбе по проложенному ею пути т. е. далбе развивать принятую правительствомъ систему централизаціи и германизаціи.

(Продолженіе будёть)

Діаконъ А. Кудрявцевъ.

## O EANHOBBPIN

(по поводу современных толковъ литературы).

(OROHYABIE).

Въ предъидущей статъв (см. «Христ. Чт.» 1870 г. февр.) мы видвин, что, независимо отъ вакона, запрещающаго лицамъ православнаго исповъданія переходить въ единовъріе, самое отношеніе нъ церкви большинства единовърцевъ - неправильное и чисто вивинее, по своему духу и направлению мало чемъ отличающееся отъ отношенія къ церкви раскольниновъ, не позволяють желать, чтобы дозволень быль свободный переходъ изъ православія въ единоверіе. И однакоже есть лица, которыя дозволение подобнаго перехода считають не только возможнымь и, по существу дъла, законнымъ, но даже единственнымъ средствомъ къ тому, чтобы «церковь, допустившая единовъріе, пришла въ полное согласіе съ собою» и чтобы едиповеріе свиолив стало правдою, которая сокрушить расколь вы самомы источника его и съ твиъ вивств возвысить характерь православной церкви въ ея вселенскомъ значения» («Моск. Въдом.» 1869 r. Ne 131).

Прежде всего не излишне замѣтить, что мысль эта . не нова. Еще въ 1866 году «Московскія Вѣдомости» Христ. Чт. № 5. 1870. заявляли, что «дарованіе единовірію полнаго равноправія, признаніе, что каждый православный, ственяя своей совъсти, можеть по своему усмотрънію молиться и исправлять христіанскія обязанности въ томъ или другомъ храмъ (т. е. православномъ или единовърческому), обезпрация по бы несомивниый успъхъ единовърія и несомнънное торжество православной церкви надъ расколомъ» («Моск. Въдом.» 1866 г. № 276). За темъ туже самую мысль, только выраженную болве рвшительно, находимъ мы и въ 5 № «Московскихъ Въдомостей» за 1867 годъ. Наконець въ 1869 году «Московскія Ведомости» говорять уже, что «признаніе единоварія вполив православіемъ» не только сопрушить расмель, но и возвысить карактеръ, православной церкви въ ев. вселенскомъ значенія. Такое настойчивое требованіе «церковнаго равноправія единовірію» поназываеть, что «Московскія Врдомости» искренно убъядены какь въ справедливости своей мысли, такъ и въ благотворности твив последствій, какія произойдуть для церкви отв ея осуществленія. А между темъ, по внимательномъ разсмотранім дела, опезывается, что упазанное требованіе «Московских» Въдомостей» не только не можеть быть признано полезнымь для православія, но и не отличается правдою.

И прежде всего ужели серьевно можно думать, что «признаніе едимовёрія вполнё православіємь», т. е. безразличное отношеніе цернви къ обрядамъ пранильнымъ и обрядамъ несомнённо отноститись, какъ бы ни были маловажны эти обряды по существу своему, можеть возвысить характерь православной церкви въ ея вселенскомъ значеніи, когда извёстно, что

отличительного инфотвенного чертого вседенскато правослевія, наи воеменской перкви, полина быть менька, которою царковь им въ наконъ случев поотриелься не межеть? Спануть: истина, отояномь и утверждения воторой долина быть вселеновая цер-MORE; OTHOCKTCA AN AGDRATOM'S ABOM, NE OCHORRES христіянскаго ученія и христівнской жизни, в не въ обрадамъ, которые не составляють существа вёры, могуть быть развичны вы развыкь номветных церввакъ и жи ив камомъ случай не меругъ предплсываться церковію, какъ начто непреманное и мещредожное, напъ законъ и условіе, безъ когораго невозможень союзь св нею. Но если справедливо, что цержовь не въ правъ «отручать отъ себя за различіе въ обрядать, котянбы и самыхъ почтенныхъ, но не примадлежащихъ къ установлениымъ апостолами и всеженскими соборами основамъ христівнскаро ученія и христівнокой жизни», то съ другой сторожы было бы больжою неправдою утверждеть, будто церновь не въ нрава ошибочный обряда считать меправильнымь,--не въ прави желать и заботиться, чтобы чада ея были далеки отъ ошибовъ даже. и подобнаго рода. Единство обрядовое не составляеть существеннаго жарактера вселенской церкви и необходимаго условія ен истиниости; но и допущение разныхъ обрядовъ, а тъмъ болъе-несомивно неправильныхъ, едвали составляеть существенный признакъ истаннаго православія въ его вселенском значеніи. Напротивъ мы видимъ, что деже вселенскіе соборы не безразлично относились въ втому предмету и, утверждая и узакония существенныя стороны христіанства, старались въ тоже время о введеніи единообразія и во вившнюю церковную жизнь, въ самыя обрядовыя дъйствін. «Понеже суть изкоторые, читеемь въ 20 правил перваго вселенскаго собора, преклоняющіе колька въ день Господень и во дни пятидесятивны: то, дабы во всвиъ епархіниъ все одинаково соблюдаемо было, угодно святому собору, да стояще приносять молитим Богу». «Понеже ны увъдали, гласить 81 правило шестаго вселенскаго собора, яко въ накінть страмать нъ трисвятой песни, носяв словъ: святый безсмертный, въ качествъ дополненія, возглашають: распныйся за ны, помилуй насъ: но сіє древении святыми отцами, какъ чуждое благочестія, отъ сея песни отринуто, купно съ беззаконнымъ еретикомъ, нововводителемъ сихъ словъ: то и мы прежде; благочество ностановленное святыми отцами нашими утверждая, но настоящемъ опредъленін, таковое слово въ церквя пріемлющихъ, или нимив накимъ либо образомъ къ трисвятой пъсна примъщивающихъ, анаосматствуемъ. И аще нарушитель постановленнаго есть священнаго чина: то повелеваемъ обнажати его отъ священямческаго достоинства; аще же міряжинь, или монахь, отлучати отъ общенія церковнаго» (см. также VI всел. собор. правил. 32, 33, 52, 55, 56, 82, 90, 99, и др.).

Что же насается мысли, будто право свободнаго перехода изъ православія въ единовіріє можеть «сонрушить расколь въ самомъ его источникі», — то мы рішительно затрудняемся помять, что хотіли сказать этою громкою еразою «Мосновскія Віздомости». Расколь, какъ извістно, дорожить своими обрядами и, считая только ихъ правильными и спасительными, смотрить на обряды церкви православной, какъ на

еретическіе, и изъ-за нихъ то главнымъ образомъ и отділяєтся отъ ней. Позволеніе церковію чадамъ ел свободиєго перехода въ единовіріе, въ которомъ употребляются тіже обряды, какіе признаются единственно правильными и расколомъ, можетъ визикить заблуждающимъ только одму мысль, которой такъ опасался еще митрополитъ Платонъ и которая, по его словамъ, явилась у расмольниковъ даже при одномъ дозволеніи единовірія,—мысль, чаки бы святая церковь опос прегрінценіе, а ихъ (раскольниковъ) истину познала». А эта мысль не только не ослабитъ, напротивъ можетъ усилить упорство заблуждающихъ и ихъ привизанность иъ той перковной практивъ, которая спранедливо признана церковію неправильною.

Съ другой стороны, при разсуждении о располъ и о средствахъ къ: обращению заблуждающихъ на путь истины, недывя опускать изъ вида и совъсти правосдавныхъ. Еще митрополитъ Цлатонъ, оказавъ, что церковь, «разсудивъ за благо учинить старообрядцамь, въ невъдения погрешающимъ, непоторое списхожденіе», т. е. допустивъ единоваріе, присовожущиль: «однако безъ соблазна правовърныхъз. Къ этой последней цели, вероитно, и направлены были те ограниченія, съ какими утворждены были святителемъ 5 и 11 пункты мосмовскихъ старообрядцевъ. «Мосновскія Вёдомести» требують озмёны этихъ ограниченій, забывал, что подобное распоражение не только же сокрумить раскола, а напротивь можеть послужить соблавномъ для самихъ православныхъ, по крайней мёрь, для простаго православнаго народа, поторый, подобно старообряднамъ, слешкомъ много придаетъ значенія обрядовой стороні бегослуженія и поторый,

видя, что первови безразлично относичей къ обрадамъ. накъ своимъ, токъ и единоварчеснимъ, будетъ по меньнией мбрб медоумбиять, гдб-истичь и гдб-заблужденіе. Нь пання послядогніямь могуть привести недобимя издотивнія, понять не трудно. Независимо отъ раснова существующаго, блогодаря требуемому •Московскими Въдомоотями» порядку вещей, можетъ явиться новый расколь въ средв свинив православвымь, при которых один, понямы правильность содержиных первовію обрядовь, останутся тервыни ей, а другів, склонные нь такь называемымь обрадвиъ старынь, отдълятся отъ мен и, подъ вліннісмъ китрыхь респольничьих напрептываній, перейдугь на сторону единоверін, а, мометь быть, и раскола. Такін явленія едва ли желательны. «Если церковь снаетъ совершеннымъ свой обрядъ, спомемъ словами Пранославнаго Обогрвнія, и знасть также, кажую рвшительную оилу приписмесють свеему особному обрику сущіе нь средь откученія оть нен; то она не можеть говорить своимъ сынамъ тамимъ образомъ: «если угодно, вы по своему усмотрению можете или оставаться въ единеніи досель общаго вамъ обряда, наи принять особный обрядъ, —не ствония совъсти вы можете даже нына соблюдать одины, завира другой обрадв». Подобини совъть можеть дать вемили муд-POCTS, MO: CHORNE HE OGGES ARRESTED PROTETAME, HO мудресть цериви Христовой не можеть. Церковь заветь, что такія нарочитии словя изъ: устъ си были бы не обращениемъ къ укрвиженией и испиханией свободъ христіанской, которах управливать осбою по слону Autoctolechony: 6ca mu mumb cumb, 40 me 6ca ma manзу, — вся ин лить суть, но не вся тахидають, — по

были бинскомами собласия и предвідення дли множества пемециміть и вр си дворь и най сто, меть коихь одни были би поставлены въ рішительное недоривніе, капъ нит понимать тапія слова,—не означакоть ли они, что церновь не увірена 'въ сонершенства своего обрада,—а друго прямо понили бы ихъ въ такомъ смислі; и воть гда было бы тормество раскола! Церкова эместь его, и потому севонить чадамъ, ть ен общеніи и единеніи рожденнымъ, воспитаннымъ и воспитываемымъ, или же въ ся общеніе и единство принедамить и все, сю содержаное дажо до юты и черты, принявшимъ, пропов'ядуетъ: твердо и нецвивно да держимся древнійшато обдержательнаго всецерновнаго преданія» (Прав. обовр. 1867 г. освр: стр. 261).

Въ одномъ только случав, по нашему мивайю, право свободнаго перекода въ единовъріс"исъ правосаввія можеть сопрушить располь, --- если не тольно простые эфрумийе, но и сама перархів православная -кож и ыдифо эілоэгфаюнидэ стэмифи уком оп окам вратится въ тому порядку вещей, накой существоваль, въ церковной практика до меправления инигъ патр. Инкономъ, - кокъ того и желають раскольники и что признають они гнавиних условіємь для своего единения съ нериовию. Вотъ что пискии объ втомъ предветь въ 1868 году составители извъстнаго «опрумnaro necasnia»: (behid hameto nenocabgobania nactaремъ тоя (православной) церкви суть важныя и благословныя: понеме убо понущеніемъ Воміншь чревъ Никона, бывшаго натріарка, древлецерновная преданія мэмвиншася и чь последствін соборомв (св присутствіемъ греческихъ патріарховъ) 1667 года

ужасивниня влятна и апассив на содержащих древияя святомерковная преданія проценесося и строгое пресладованіе и голеніе велданжеся съ мученість». Сказавь затвив о развихь «порицаніях» на старинные обрады, содерженияся въ полемическихъ сочиненіять прежняго времени, и о томъ, что «обвъсть не допущаеть» распольниковь «быти въ подчинения» пастырямъ, которые не уничтожають въ своихъ «по-MONEYCCEMYD RESERVED OSHOJOHEMYD MCCTOROCHOBEMYD норицаній», соотавители посленія продолжали: «Аще же накогда, благодатію Божіею орарившеся, отложать поринанія и соборни оставять своя неводогивтствованія, в святую старожитность вовлюбять и пріннуть и порученнымъ себъ транити ю повелять, и начнуть последовати всемъ древлецерновнымъ преданіямъ ненаманно, и устроится церковь во тамой точности догматовъ и предмий, якоже бяще отъ дътъ равноаностольного князя Владиміра и до леть Никона, бывшаго патріарха: тогда валь того предъла въ ровенициъ обратится, и единымъ иъ другимъ прихожденіе учинять сердца, и мы богь всякого уващанія человаческого пойдемь по общению ел» (т. е. церкви) (Опр. носл., непеч. въ Яссахъ, д. 10-11). Но запъ валь возпращелься церний во норядку вещей, супрествоновшему въ ней до исправления инигъ натріврхомъ Никономъ, значило бы соривредьно вступать на путь неправды, хотя бы и обрядовой, и кромъ того-привнать все действія свои за последнія 200 льть, направленныя противь растола, неправильнымя H Herarouhinh; To «Chrisonomy melanio» coctantтелей окруживго послекія едра ин суждено могда инбо исполниться.

Что же однаже кълать? Наумели изгъ средствъ въ приведению въ ограду св. церкви заблуждающихъ н Россін сущасто берь понца страдать недугомъ раскола? По намему мизию, средства али есть, только приложение ихъ нъ двлу соединено съ немалыми затрудненіями и можеть быть достигнуто не вдругь, а постепенио. Первое, гланное и существенира средство иъ соединению заблуждающихъ съ св. церковию, докоий массы распола, будуть находилься на той не высовой степени уметвенно-резигіранато резвитія, на павой оно сполойно почивають досель, — состоить вы томъ же единовин, на которое, накъ на силу, способную сопрушить располь, указывають и «Московодія відомости», - тольно при другихъ, болье выгод-HMID LES HOPO, YCHOBISED, & HE THEE, BY BREET OHO находится ныив. Что же нужно сделать для того, чтобы единоваріе дійствительно сдалалось правдой для расиода, способной уничтожить его? Краткій отроть на этогь вопрось состоить вь следующемь: нужно устранить та причины, которыя дають раскольнивамъ и многимъ изъ самихъ единоварцевъповоль считать единоваріє неправильных и думать. будто первовь допустыва его не новренно, съ дитрою прию. Что же это за причины?

Прежде всего, ни для пого не сепротъ, что главною причиною, по которой раскольники затрудняются присоединиться къ церкви путемъ единовёрия и котороя смущесть многикъ изъ самихъ единовёрцекъ, служить изречениая московскимъ соборомъ 1667 года илятва на тъхъ, ято не котълъ подчиниться его опредълениямъ, т. е. принять уважоненныя имъ мовоисправленныя книги и обряды. Цамъ сильно сму-

щаеть эта клатва людей, привизанныхъ къ такъ називаенымъ старымъ обридамъ, можно видеть исъ того, тто не только респольники, сознавиле необкодимость для списеній церкви и признавшіе даже святоств перкви православной, первяю долго не рвшаются на присоединение из ней изь за клитвы собора 1667 года (Восном. и бес. инока Павла, 1868 г. прибави. л. 9), но даже единоварды, уже находищеся въ союзв съ церковію, часто тяготичся ою (Истина, пн. 5; л. 32-40). И тель было во все время существованів-оть самаго начала его. Еще въ началь восбиндесятых в годовъ промилаго столфтия, когда возника у стародубскихъ раскольниковъ передя мысль о соединении съ дерковио путемъ единовърія, уже было выспазано ими желаніе, чтобы св. сунодь ме только дозволиль имъ содержать старые обряды, но и уничтожнить жилтву собора 1667 года. Въ письмъ интрополиту Новгородскому и С.-Петербурговому Гаврінау, писанномъ отъ лида старообрядцевъ извістнымъ имоломъ Никодимомъ въ 1781 году (10 сентяб-DA), - HECTORTELL Venencrato Monactinda Aportaпастыря о ходатайстви предв св. сунодомь, «чтобы оный, отечески разсмотри крайнее бъдствованіе телипихъ тысячъ душъ, изъ'номуъ въ нопроивиномъ желеній часть немакая пребываеть иметь у себя богоустановленный чинъ архіерейскій, милостивов о ншть учиниль опредъление быть имъ подъ наствою архипветыри-сь твив, дабы у нихь неотложно храниму быть древлероссійскій перкви чиносодержанію по старопечатным выпамъ, со отложением поречением и кляты на то чиносодержание» (Испаніе стараобр. вы XVIII в. закон. архіер., изд., прот. Верховскаго,

егр. 6). Въ теме время чоже межами заквиль:Никодвить и пинею Потемину, прост его сириломить свес отеческое 'стараніе, чтобъ св. очнокъ благовожить Старобридцамъ - жеотложно, лифур - ер., староподелатыми миничеми во страби церковной чиносодоржание досвие-греноросейскій цоркви, при чена бы и положенчыя клятвы и пореченій на дровлецерковное чиносодержанів жилостивно уничтовойля, вырая на то, что muorin mucantu dipus, novyeombyn manoe melocepèle, 10 отдить своя поды всебоваривеннов повыми будуть привяднів архипасныря, на тольно вы эджинию выри-Haus demografe, he a so soull commensed scopecolarba империи, которые онь пастоы богоустановленнаго священства чина (?): находятовь (тамъ-же стр. В). А потомъ, когда меланіе стирообрядцевь было милостиво принято высприи лицани духовачии и свътскими и когда нужно было выъ подать формальное прошене о присоединения же нерини, -- Никодими ов выправния пробрамня пробрам пр условія въ 12 пунктахъ, на основаніи поторыхъ стярообрации предпологалам сооднантися об цорковію, и мерцыма имъ втики условій лостинкав савдующей «произнесепими бывшины из дарегоующемь трада Мосивь въ церство! Госудери Велимето Цери и Воstrato Khien Astrone Memanicanya aban Pottin caмодержив, въ патриршество Шикона и Говсана, вторато натріарховъ въ 1666 и 1667 годахъ соборами. тинию въ 1720 году чинопрінтіємь, живтви и мореченія жа двукиврочное ноложеніе и ис врочее шежеторое дрежее греко-росскіх держин содоржаніе, оношением светыших четверопрестольных изтріарковь, разрашить» (такь же стр. 11). Эти

пунеты при променіять были подавы Никодимонь выясю Цегеминну, гресу Румяниему, митрополиту Плетону, метрополиту Гаррінлу, въ св. и въ правительствующий сенать (тамъ же стр. 12-27). Далъе: въ самонъ пових промило спольтія восковскіе старообрадцы, повавившіе меланіе соединеться съ первовію «чрезь посредство старинных» обрядовът, также просили о сняти илитвы собора 1667 года, будго бы положенной на двунерскіе и другіе обрады. Изъ 16-ти пункторъ, поданныхъ ими при процения метрополиту Платону, мерем гласил слудующее: «дабы святайшій сунедь разрашвав преяде положения илятии на двоеперетное сложение и другіє подобиме сему обряды». За твить автору «Бесед» въ глеголемому старообрядку» нужно было въ 1836 году входить въ нарочитое разсмотръніе акого вредмета и рънать разные вопросы со стороны старообрядцевъ относительно иляны собора 1667 года, смущавиней распольниковь и прецатствововшей ниъ признать единоваріе правильнимъ (Беобд., изд. 1844 г. стр. 124 и синд.).. Въ 1840 году настоятель приняслаго отарообрадчаство монасиыра, Смиранъ, составнать записку, възобъяснение того, почену спароббрядны не присочиненогоя нь единевыцар, въ короромь дозродени апобраще жик образы, и проделенить се сейновирисских архимацритамъ Платону и Зосим. Въ чески причинъ, на которые Силуанъ уканивать, жакъ на предяжетне из принятію правиль, тамиствь и священстве единоварчесиой цервви, есть сомика и на имптву собора 1667 года (Хр. чг. 1864 г. ч. 2, стр. 396-7). Ва. 1884 году напоторые нав стерообряднева Ро-

гожскаго кладбища рвшились присоединиться единовърію. Въ прошеніи, поданномъ ими по этому поводу преосв. Филарету, митрополиту московскому, старообрядцы, между прочимъ, писали: «для усповоенія совъсти собратій нашихь и большаго присоединенія и возращенія деркви, разрышенную св. правительствующимъ сунодомъ илятву, прежде положенную на двуперотное сложение, опять подтвердить равръщение» (Свъдън. о единов. церкв., Москва, л. 47). И хотя въ грамать, данной въ томъ же году прессв. Филаретомъ на устроение единовърческой церкви на Рогомскомъ пладбищъ, говорилось, что «игреченное соборомъ 1667 года проилятие положено на непокоряющихся святой восточной церкви и освященному собору, на противниковъ, яко еретиковъ и непокорниковъ», и что «следственно вступившіе въ миръ и соединение со св. апостольского церковию, поемику симъ являють, что они не суть противники, то, по самой силь опредъления собора 1667 года, должны быть разрашены и разрашаются и пребывають свободны отъ изреченнаго тамъ соборомъ проилятіи» (тамъ же л. 24); тъмъ не менъе, и послъ такаго объясненія, недоуменія относительно клятым собора 1667 года не прекращались въ средв заблуждающихъ, какъ объ этомъ можно запиочать изъ того, что преосв. Филаретъ нашелъ нужнымъ написать особое «изъяснение о произятия, положенномъ отъ собора 1667 года» — въ разръшеніи тъхъ сомненій, какія возникали у старообрядцевъ касательно единовърія (тамъ же л. 43 об. — 46). Впроченъ и послъ напечатания этого «изъясненія» распольники и даже единовърцы не успононвались. Въ 1863 году казанскій лжеепи-

скопъ Павнугій ночему, то вскупиль въ перепноку съ одникъ священникомъ «ввстрійского поставленія», жившимъ въ Вятской губерији. Въ одной изъ тетра--иоделиво и физипрости бът от примежение и опетивание «пратиле обозраніе единоварческой церяви», также указывается на клятву собора 1667 года, пакъ на причину, по которой, по метијю заблуждающихъ, единоваріе не только находится ръ обльшиномъ, не естественномъ отношения въ госмодотвующей неряви, но въ тоже время противоръчить и самому себъ ж даже жаманяеть своему древнеиравославному парелтеру. («Вятск. Епарх. Въдок.» 1869 г. № 16 и 17). Въ томъ же году явидось вышеуказанное нажи «окружное посланіе», я въ немъ, камъ мы уже виделя, составители также сомлались на илятву собора 1667 года, кака на прецятствие на соединению старообрядцевъ съ церковію. 6-го денабря 1864 года денутаты отъ прихожанъ московенить единовфриескихъ церквей имван счестів быть, представленными. Госудавю Императору, поднести Его Императоровому Величеству св. икону и върнонодданнически поздравить съ днемъ дезоименитства Государя Наслединка Цесарсвича (умершаго) и съ избраніемъ Его Высочествомъ Невасты. Виветь съ втикь быле представлена отъ нихъ, Его Величеству всеподдениващим просьба о церковномъ разъяснении некоторыхъ постановлений собора: 1667 года, къ вразумаению недоумъвающихъ и къ вящиему благу единой, нераздальной православной цервви («Овверн. Почта» 1864 г. № 270). Мы ве знасмъ, о разъясненін накихь имению постановленій собора 1667 года ходадайствовали депутаты московсинхъ единовърцевъ предъ Государемъ Имперакоромъ;

на, по увирению «Московских»: Выдомостей» (1866 г. № 276), кодалайские иху сосможно дъ просъби о сложенія клятыл собора 1667 года; не съ: одинть, обрашающихся въ единоваріе, но, и съ обрадовъ, ими содержимыхъ. О томь же предверф издатель «Истинь», ививотный К. Голубовъ, долженъ быль въ 1868 году вести длинную бесбду съ одникъ единонбрискъ въ Цетербурга, поторый доказываль, что провиятие собора 1667 года лежить и на единовърцахъ (Истина, жн. 5, д. 32 ж 34); «не субемъ спородь, заменаетъ г. Голубовъ, что всв единоварны сороздаляють мизиія втого единоварца, но однако мноче». Въ томъ же 1868 году извёстный о. Паведъ (пруссий), писальнь своих» «Воспоминаніях» и бестдах» сардующев: «пр. которые изъ старообрядцевъ сами вивють и созцаются, что цервовь гревороссійская въ православін не погращаеть, но причиною своего отдаленія отъ церван поотавияють клятвы, соборомъ, бывшимъ въ 1667 году, на старообрадцевъ положениня» (Бес. прилож, л. 9). Однимъ свовомъ, внавама, навоженная отцами собора 1667 года на техъ, кто не корталь -нега атникто: «члин чло симпоний попольных п нымъ препятствіемъ въ принятію раскольнивами единоварія, хотя въ немъ дозводены любимые ими обряды, и въ более искрениему единению съ церковио самихъ единопърцевъ. Въ чемъ же собственно состол ять недоуменія старообрядцемь и единоверцевь отно-, сительно этого предмета?.

Въ «Христіанскомъ Чтенін» уже была рачь о томъ, въ сладствіе канихъ недоуманій относительно плятвы собора 1667 года распольники признають единоваріс неправильныма и же пранциають его, же смотря на то, что въ немъ содержатен тъме обряды, которые чтить и расколь («Хр. Чт.» 1864 г. ч. II, стр. 286—7). Не ограничивансь данными этой статьи, им обратимъ вниманіе и на другія, находящіяся въ разныхъ сочиненіяхъ раскольниковъ и единовърщевъ, а равно и слышанным нами при устныхъ собестдованіяхъ съ ними, и представниъ недоумінія ихъ относительно клятви собора 1667 года съ возможною полнотою и обстоятельностію, чтобы можно было видіть, что требуется со стороны церкви православной для успоноснія недоумівающихъ.

«Ва содержание инигь и обрядовь, употреблявшихся при первыхъ пяти патріархахъ, -- говорятъ раскольники и изкоторые даже единоварцы, - соборъ московскій 1667 года наложиль на предповы нашихъ анавему-съ такимъ прибавленіемъ, что скорве весь чинъ и порядокъ природы изивнится, чвиъ проклатіе это снимется («Вятек. Енарх. Въдом.» 1869 г. № 17, стр. 370); наятна собора простирается не только на живыхъ старообрядцевъ, не и на упершихъ (Сръдън. о единов. церив. л. 48 об.). Между твиъ Высочайше утвержденными правилами интрополита Платона 1800 года единовърцамъ дозволено совершать службу по твиъ самымъ княгамъ и съ твии обрядами, за унотребление которыхъ наложено на предковъ налихъ проклатіе; и сами архіерен великороссійской церкви, служа въ единовърческить церквахъ по старопечатнымъ книгамъ, совершаютъ обриды, преклятые соборожъ 1667 года (Истин. кн. 5, л. 33 об. и 34). Что же это значить? Значить это то, что или соборъ 1667 года сдълалъ постановление неправильное, такъ накъ оно отмънено чревъ 184 года, и въ такомъ слу-

чав проклятіе должно быть снято не только съ единовърцевъ, но и съ старообрядцевъ, содержащихъ вмъстъ съ единовърцами одни и тъже обряды, -- или единовърцы, а равно и великороссійскіе архіереи, служащие въ единовърческихъ церквахъ, подлежатъ провлятію собора 1667 года, такъ какъ они употребдяють и старыя книги, и старые обряды, за содержаніе которыхъ наложена соборомъ анавема. Правда, митрополитъ Платонъ и послъ св. сунодъ разръшилъ отъ илятвы собора 1667 года тъхъ изъ старообрядцевъ, которые присоединяются къ единовърію; но такое разръщение не можетъ быть признано правильнымъ-потому, что не только митрополитъ Платонъ, но и самъ св. сунодъ, хотя власть его равна патріаршей, меньше собора 1667 года, на которомъ, кромъ московскаго патріарха Іоасафа II, засъдали еще два патріарха восточныхъ и въ числъ ихъ — киръ Паисій, папа и патріархъ александрійскій, судія вселенной. Не говоримъ уже о томъ, что церковь великороссійская, дозводившая единовърцамъ употреблять старыя книги и обряды, какъ не препятствующие спасению единовърцевъ, и въ тоже время подвергающая отлучению и проклятію за тъ же обряды и книги раскольниковъ, противоръчитъ сама себъ и кромъ того ясно показываетъ, что она допустила единовъріе неискренно, обманно» (Кельсіев. вып. 1, стр. 172—3; Бес. къ глаг. стар. стр. 125).

«Писатели великороссійской церкви говорять, что соборь 1667 года положиль клятву не на обряды и книги, бывшія въ церкви до Никона, а на «противниковъ церкви и освященному собору, яко еретиковъ и непокорниковъ» (Свъд. о единов. церкв. л. 24; снес.

Христ. Чт. № 5 1870.

л. 44 об. и 45; Прав. Обогр. 1867 г. февр. стр. 254—5; Бес. тъ глагол. старообр. стр. 128, 130—1; Отвът. единов. старообр. стр. 26); но это несправедливо. Соборъ 1667 года подтвердилъ относительно книгъ и обрядовъ все то, что было сдълано прежде него — патр. Никономъ «съ благословенія и совъта святыйшихъ вселенскихъ патріарховъ» и другими прежде бывшими соборами; но еще въ 1656 году на вопросъ Никона: какъ должно совермать крестное внаменіе, — Макарій, патріархъ антіохійскій, Гавріиль, патріархь сербскій, Григорій, митрополить никейскій, и Гедеонъ митрополить молдавскій, бывшіе въ то время въ Москвъ, письменно отвъчали: даніе пріяхомъ сначала віры отъ святыхъ апостоль и святыхъ отецъ и святыхъ седми соборовъ творити знаменіе честнаго креста съ тремя первыми персты десныя руки, и кто отъ христіанъ православныхъ не творитъ крестъ тако, по преданію восточныя церкви. еже держа сначала въры даже до днесь, есть еретикъ и подражатель арменовъ, и сего ради имамы его отлучена отъ Отца, Сына и Св. Духа и проклята-(Скрыж. Никона листы вив счета; снес. слов. отвъщат. л. 10). Тоже проклятіе на крестящихся двумя, а не тремя, перстами, было произнесено твми же лицами (за исключеніемъ молдавскаго митр. Гедеона) въ Успенскомъ соборв въ недвлю православія (Слов. отвъщ. л. 12). Наконецъ, на основанів этихъ клятвъ, соборъ 1656 года, состоявшій изъ великороссійскихъ архіереевъ, произнесъ новое проклятіе на тіхъ, кто крестился не тремя, а двумя перстами: «Аще вто отсель врдый не повинится творити крестное изорбаженіе на лиць своемъ, якоже древле святая восточная церковь пріяда есть и якоже нынъ четыре

всепенения перрынки, солвстви сущими подътними христіяны, поноюду восменныя обрытнющимись, имьитанный тереня первымы велиними персты десныя. п жаны узображаты, во образь быный выносущных п пераздывыный и ревполовающеныя Тропцы; позимать творити: сте чистріятное перкви; еще сседини два ма лые черсты съ велинимъ пельщемъ, въ нихъ же нераненотво Синтин Троихы вывыцается, и два велиносреднин простерия суща, вы нихы же заключати два Caind n' grandectare; no Hectoriere epeca, une una во Пизображати престъпісето пиманы, постанующу сви отецы сенми вселенских соборовь и прочихы по--читер валови: киннотова : но и (имвинавон четырежы овейенскиме... предобрата предобрать образовать предобрать пр оты перкви у причемъ соборъ прокладъ и самое «Өеодеритове писанте х о друшеретти (Тамъ же л. 15—16). Канъ велий согластей, означенийми индами и соборомъ 1656 года произнесено было произнте не на непокоринковъ церкви вообще, "крестившеся двумя перотами тогда еще не отдалям себя оть ней; — а простопна: употребливших двуперстное, а че троепвротное преотное знаменіе, и спровательно — на самое двупорстю! (Искан. стар. арх. стр. 11; Истин. вы: 5, л/34). Вы томы же смыслы была произнесена анаосмань необоромы 1667 годан А эчто это такъ, -видно жать самыго опредвления его. Писатели великороссійской щерквич въ подтверждение своего взгляда указывають на слова отцевъ собора: «вще ли же кто не послупростърновельнаемых отъ насъ и не покорится св. восточной церкви и сему освященному собору... и мы таковаго противника.... проклятие предаемъ», и на основанім втихъ словъ говорять, что «проклятіе произнесено на непокоряющихся святой восточной церкви и освященному собору, на противниковъ, яко еретиковъ и непокорниковъ», и что «посему содержащіе обряды первыхъ пяти натріарховъ за одно сіе проклятію собора 1667 года не подлежатъ» (Свъд. о един. церкв л. 44 аб.). Но это-не больше, какъ «хитросилетенное измышление», которое раздетается въ прахъ, подобно паутинъ, если взять опредъление собора вполнъ, а не отрывочно. Отцы собора сперва заповъдан всвых и каждому употреблять исправленныя книга, «безъ прилога истиннаго», трегубую алысумволъ луію, троеперстіе, молитву Інсусову съ словами: «Боже нашъ» вмъсто: «Сыне Божій», -- въ частности повельли просфорнямъ печатать просфоры «печатію креста четвероконечнаго», а «освященному чину» благословлять народъ именословно, и за твиъ неносредственно писали: «сіе наще соборное повелъніе и завъщание ко всъмъ вышереченнымъ чиномъ православнымъ предаемъ и повелъваемъ всъмъ неизмънно хранити и покорятися святый восточный церкви. Аще ла же кто не послушаетъ повелъваемыхъ отъ насъ и не покорится святьй восточный церкви и сему освященному собору, или начнетъ прекословити и противитися намъ: и мы таковаю противника, данною намъ властію отъ всесвятаго и животворящаго Духа, аще будетъ отъ священнаго чина, извергаемъ и обнажаемъ его всякаго священнодъйствія и благодати и проклятію предаемъ, аще же отъ мірскаго чина, отлучаемъ и чужда сотворяемъ отъ Отца и Сына и Святаго Духа и провлятію и анавемъ предаемъ, яко еретика и непокорника, (Дополн. къ акт. истор. т. У, стр. 485-7). Кто же послъ этого, по истинному смыслу опредъленія соборнаго, являлся непокорникомъ церкви и освященному собо-

ру? Очевидно, тотъ, кто не хотълъ принять узаконенныхъ соборомъ исправленнихъ книгъ и обрядовъ и содержалъ обряды и книги, бывшіе въ церкви до Никона. Другими словами: не вообще непослушание церкви имвать въ виду соборъ 1667 года, когда изрекаль анаеему на противниковъ его опредъленію,лица, ратовавния за одну букву въ церковной книгъ, конечно, не желали и не могли быть ослушниками церкви, если бы она не осудила этой буквы, - но непослушание «повельваемымь» оть отцевъ собора, т. е. не принятіе тіхъ книгъ и обрядовъ, которые только что предъ тъмъ соборъ ввелъ во всеобщее и неизмънное употребление. Слъдовательно, проклятию собора подлежать всв, содержащіе книги и обряды, бывшіе при первыхъ пяти патріархахъ, такъ какъ они въ этомъ случав поступають вопреки его узаконенію; подлежать, значить, этому проклятію и единовърцы, какъ не принимающіе ни троеперстія, ни другихъ, узаконенныхъ соборомъ, обрядовъ».

«Говорятъ: соборъ 1667 года наложилъ клятву на неподчинившихся его опредъленю не безусловно, а съ ограниченемъ, замътивъ: «дондеже вразумятся и возвратятся въ правду покаяніемъ»; единовърцы вразумились и нерестали быть противниками св. церкви; слъдовательно они и свободны отъ проклятія, изреченнаго на противниковъ (Свъд. о единов. церкв. л. 45; Прав. Обозр. 1867 г. февр. стр. 257). Но подъ «вразумленіемъ и возвращеніемъ въ правду» соборъ разумълъ не то «примиреніе съ церковію», въ какомъ находятся нынъ единовърцы, остающіеся при книгахъ и обрядахъ, осужденныхъ соборомъ, — въ такомъ отношеніи къ церкви, какъ видно изъ челобитныхъ,

-желали оставься и соловецкіе старцы, и раскольники, подъ предводительствомы. Нинины просивние посов-. напоправсмотранія ко вары въ 11682 году, --- вподнавоже -желаніе. жхо чеббыло уважено, — запарихнавів пра-. вильными: и: принятіе принять уді::обрядовы; узвярненныхъ отцами собора. А.: что: имещно: такъ нужно и понимать сдаданное соборому ограниненіе, --- видно жаз-, тогов, что церковы пелинороссійская признавала раскольниками, и следовотельно подвергала произятию собора, и тркъ, сто хотриъ бить и биль даже въ союзвись нею, да толькой ней желаль разотаться съ двуперстіємъ и другими старыми обрядами и камгами (Истин. вк., 5, 4, 40)... Указъясья сунода поты 15 мая 1722 года пласиль: «поторые хотя святьй перква и повинующея и веж первовных такиства прісмлють, в крестъ, на себъ изображають двема персты, а не треперстнымъ, сложеніемъ: дъхъд кон съ прогивнымъ мудроваціємъ и которые хотя и по невъжеству и отъ упорства то творять, обоихъ писать въ расколъ, не взиран ни на что» (Собр. пост. по ч. раск. кн. 1, стр. 35-6) (1). За какое непосдущание первых сунодъ (1) Въ объяснение, почему церковная вивсть, въ 20-хъ годахъ прошперстіе, и какъ сама она смотрада на двуперстіе въ это времи, счи-

догостольтія такъ строго относилась къ лидамъ, употреблявшимъ дкуперстіє, и какъ сама она смотрела на двуперстіє въ это времи, считвеми не лишимъ привести вдави однив: призвычайно имперемнай документъ, недавно, появившійся въ печати. Когда въ дарствованіе Петра I некоторые изъ раскольниковъ изъявили желаніе приссединяться къ периви, но въ то же времи не хотали оставить своего вдуперстія, сё сунодъ, въ 1721 году составиль, куващате і ные пункты о перстномъ сложенія» и посладъ ихъ въ Москву архимадриту Златоустовскаго монастыря Антонію, бывшему судьею въ привазъ периовныхъ дель: и заращающему вижена съ врининаритемъ. Осемаватомъ Допатинскимъ делами, по расколу. Вотъ что доворилось въ этихъ пунктахъ: «обращающими отъ раскола, но единаго прежняго своего сложенія перстнаго перийнити нехотящимъ; предлагать олемарнось сложенія перстнаго перийнити нехотящимъ; предлагать олемарнось

отдучаль отъ общенія съ нею этимъ указомъ? Точно также, извергая изъ сана священниковъ и отдавая

- 1) Сказать имъ, что между правыми христіанскими догматами, которые непременны хранити вси должны, и еретическими уставленія, которыхъ вси должны берещися, суть въ церкви святой некін вещи среднія, свободно употребляемыя съ благочиніемъ и благочбразіемъ, или и некоего ради знаменованія, которыя къ благочестію ниже нужная суть, ниже вредная. Среднія же вещи отсюду познаются: аще что отъ священныхъ писаній и важныхъ въ церкви святой соборовъ и отъ известныхъ преданій древнихъ ниже узаконено, ниже отвержено есть. Таковые суть многіє церковные обряды, или церемоніи, которые искони не были, но по времени благочинно введены, иные же и перемены, и бываетъ въ одной церкви одинъ, а въ другой другій чиновный обычай, безъ всякаго между церквами раздора, съ всецельниъ единоверіемъ и въ благочестім согласіемъ.
- 2) Обаче и таковая средняя, свобода христіанской подлежащая, не всякому человаку переманять, или отставлять, или вновь заводить позволено: понеже отъ сего произошло бы смущеніе, и человакъ простый, но гордый, среднихъ вещей разсуждать неискусный, виасто средняго ввелъ бы начто худое, или отставлять бы доброе и закономъ Божімиъ повеланное. Но уставлять и отставлять средняя имаютъ власть власти державныя христіанскія, соватомъ и согласіемъ духовныхъ пастырей и прочімхъ искуснайшихъ учителей, такожъ и крайніе духовные пастыри, соборы, или соборныя правительства, съ изволеніемъ державныхъ властей, о чемъ многіе имаемъ образы какъ въ ветхозаватной, такъ и въ новозаватной церкви.
- 5) Аще вто вещь среднюю поставить или въ крапкій догнать, или въ ересь, тотъ уже самъ еретичествуетъ: понеже что Богъ самъ оставилъ намъ яко среднее, онъ таковый самоволіемъ своимъ узаконяетъ яко весьма нужное, или отвергаетъ яко богопротивное, и тако похищаеть себв власть Божію, представляя себе властителемъ совъстей человъческихъ; и о таковыхъ глаголетъ апостолъ: что учатъ, яже не въдаютъ, диящеся отъ ума плоти своея. А когда церковь чрезъ державную или крайнюю духовную власть, или чрезъ соборы и соборныя правительства уставляеть накіе обряды средніе, тогда не яко догматы намъ предлагаетъ, но яко благочинія и благообразія; и подчиненнім должны хранити таковыя уставы, по долженству послушанія своего и повиновенія къ властемъ во всякомъ повелъваемомъ дълъ, Богу не противномъ. Но когда законная власть и отетавляетъ или перемвняетъ нвчто среднее, должни суть подчиненныи и тому не противитися: среднія бо вещи не самые собою сильныя суть, но отъ воли властей законныхъ имвють силу.

ихъ въ наказаніе гражданскому суду, — священниковъ, которые, получивъ хиротонію отъ архіереевъ велико-

А о церковномъ разумънім сіе сказать ему, что церковь святая кій либо образъ перстнаго сложенія имала и имаеть за вещь срезнюю, но распольникомъ противится за тое, что они образъ сложенія перстнаго, каковъ они полюбили, ставять за догмать вівры. а каковъ въ нашемъ обычав видятъ, ставятъ въ ересь; и уже свой сложенія образъ сділали злымъ, не аки бы онъ самъ собою золь былъ, но яко непокоривой, злой, немиролюбной и гордо еретичествующей совъсти ихъ свидътель есть. И того ради, аще ито образъ сложенія раскольничаго перемінити не похощеть, мощно знать, что онъ безотвътно упрямъ и непокоривъ пребываетъ, и не съ доброю совъстію, но лукаво, лицемърно и коварно приходить из церковному соединенію" (Полн. собран. постановл. и распоряж. по въдомству прав. исповъд. рос. импер. Т. І, стр. 148-150; снес. Опис. донум. и дъл. св. сунода, т. I, стр. 393-4 и СССХУП - IX). Такимъ образомъ, по мысли св. сунода, двуперстіе не заключаетъ въ самомъ себъ ничего гръховнаго и злаго и строго осуждалось церковію въ первой четверти прошлаго столетія только потому, что служило выразителемъ противленія раскольниковъ правительственной церковной власти, отминившей это перстосложение, и свидителемъ ихъ злой и немиролюбивой совъсти. Согласно съ церковною властію, смотръли въ указанное время на двуперстіе и-частныя лица-даже тв, въ полежическихъ сочиненіяхъ которыхъ находится «жестокословныя порицанія» его. Өеофилантъ Лопатинскій въ своемъ «Обличенія неправды раскольнической» прямо говоритъ, что «сложеніе перстовъ

<sup>4)</sup> Сія предложивше, спросить приходящаго отъ раскола, о треперстномъ сложенін сумнящагося: како онъ о нашемъ и о своємъ сложения разумъетъ: средняя-ли вещь есть, или догиатъ? Аще догиатомъ наречетъ, то долженъ доказать свое мизніе отъ священнаго писанія, ветхозав'ятныхъ или новозав'ятныхъ книгъ, такожъ отъ важныхъ соборовъ, или отъ преданій древнихъ, то есть, отъ согласія многихъ древнихъ учителей, чего онъ и никтоже иный въ въки не докажетъ. Если же наречетъ вещь среднюю, то да утвердитъ слово свое клятвою. И тогда вопросити его: чесо ради не хощетъ сложения своего переставить? Аще бо вещь есть средняя, то нътъ никакой важной причины, для чего оную непременну содержать, проме единаго упрямства; упрямствомъ же тымъ противится согласію церковному, оставляетъ на себъ зазорный образъ, соблазняетъ ближнихъ своихъ и законнымъ властемъ и духовному правительству непокоривъ является, и развъ самъ (не симъ-ли?), противъ совъсти своей, вещь среднюю изъ среды извлекаетъ и самоволіемъ въдогмать ставить, и тако явно еретичествуетъ.

россійской церкви, пребывали въ союзь съ нею, подчинялись всёмъ ея административнымъ распоряженіямъ, жили на своихъ мъстахъ — при православныхъ церквахъ, только иногда позволяли себъ отправлять службу и совершать таинства по старопечатнымъ книгамъ — для твхъ изъ своихъ прихожанъ, которые держались обрядовъ, бывшихъ до Никона (Тамъ же стр. 38, 40-1, 78, 88, 125-6 и др.), что собственно преследоваль св. сунодъ, -- не покорность ли церкви вообще и непризнание ея истинности и храненія въ ней благодати рукоположенія,или одно только употребление старыхъ внигъ и обрядовъ? Далъе: издавъ въ 1720 году «чинъ, како пріимати отъ раскольниковъ и отступниковъ къ православной въръ приходящихъ», и помъстивъ въ этомъ чинъ проклятіе на всъхъ, «иже не крестится тремя

въ знамения престномъ не токмо раскольническое, но и всякое иное, не есть членъ въры, всякому ко спасенію потребный», и на вопросъ: почему же "на знаменающихся двама персты, а не хотящихъ тремя персты знаменатися, клятва положена», почему «и гоненіе терпять и располицивами нарицаются сицевін», отвачаеть сладующее: «того ради, что сицевіи въ догиать ставять свое двуперстное сложеніе и отметающую безуміе ихъ церковь православную безміврно хулять, и всякія святыни лишену быти сея ради вины блядословять. Аще бы сицевія подъ сложеніемъ своихъ двухъ перстовъ не имъли сего смертоноснаго яда, но отъ простоты и невъжества тако знаменалися, не были бы клятвы достойни и раскольнического имене. А понеже не отъ простоты сія творять, но отъ крайнія здобы, и въ томъ суевъріе свое полагають, а противящихся имъ невірнымъ и не христівномъ причитаютъ: достойни суть клятвы и имене раскольническаго, яко сущін противницы церкви и истинъ» (Облич. гл. І, л. 21). Посяв всего сказаннаго понятно, кикъ нужно скотреть на проклатіе разныхъ раскольническихъ мижній, находящееся въ изданномъ въ 1720 году «чинъ, како прімивти отъ раскольниковъ и отступниковъ къ православной вёрё приходящихъ», на который указываютъ заблуждающіе въ подтвержденіе того, будто церковь проклинала самые обряды, содержимые расколомъ и дозволенные нына въ единоваріи.

первыми персты, но врестятся двумя персты указательнымъ и среднимъ, нже глаголють во псаливхъ аллилуіа по дважды, а не по трижды» и проч. (л. 8), что именно проклинала ведикороссійская перковь, непослушаніе ли ей, или старые обряды и тахъ, кто держался ихъ (Вятск. епарх. въдом. 1869 г. № 17, стр. 367)? Почему же нынъ единовърцевъ, употребляющихъ и двуперстіе и сугубую аллидую и проч., церковь великороссійская не проклинаеть, а благословляеть? Еще: если, по разуму великороссійской церкви, соборъ 1667 года изрекъ клятву не на обряды первыхъ пяти патріарховъ, а на противниковъ церкви, то какъ объяснить ты «жестокословныя порицанія» на эти обряды, какія находятся въ полемическихъ книгахъ писателей великороссійской церкви, называющихъ напр. двуперстіе аріанствомъ, мажедоніапствомъ, несторіанствомъ, армянствомъ, армянскою ересію, армянскимъ кукишемъ, аріевою пропастію, адовыми вратами, волшебнымъ знаменіемъ, демоносидъніемъ и чертовымъ преданіемъ, — имя Ісусъ равноухимъ; чудовищнымъ и ничего не значущимъ, восьмиконечный крестъ — брынскимъ, раскольническимъ и смертоноснымъ ядомъ, — и утверждеющихъ даже, что свищенникъ, служащій литургію на семи просфорахъ, съ изображениемъ на нихъ печати съ трисоставнымъ престомъ, проклятъ, отлученъ и изверженъ, и что таинство, совершаемое имъ, не можетъ «быти сущее, свядое тало Христово и кровь Христова (Тамъ же стр. 366-7; сн. окружн. посл. л. 10 об.; записк. старц. Силуана)? Говорятъ, что эти порицанія древнихъ обрядовъ — дело частамув лицъ, и церковь великороссійская въ нихъ не вино-

вата. Но если тапъ, ва тъмь же церковь потволяеть -равы стыфотов сеприяни смер вВ занапифоп вінат дятся они, почапаются сы благословенія повологора? -За, чемъ, наковецъ, поряданія помещаются въ книгахъ богослужебныхъ, церковныхъ; (напр. въ преди--словін повлитири и часослова, дізпающихся прямо отъ лица сунода? А вышеунаранныя распоражения съ. сунода, о овищении какъ, служившикъл пол старопедацнымь книгемъдане показаваюмь лидачно-и семалдорковы венниороссійская смотрана; (до: унрежденія; - одивърія, на .«древлецерковное содержаніся гавже, накъ смотрван на него ея пастыри, писавшее полемическія книги? Накоженуь, мысль, будра соборъ 1667 года изрекъ; клятву не ванобряды первыхы пяти папріврковъ, а на противнитовъ і цербви, ляю еретиковъ и -непопорниновъ, выслазама: не церковною властію, не -СУНОДОМЪ, : 81: НАСТИВЛВИ : ЛИМВИЙИ : И Притомъ --- уже только вы 30-къ годажь, настоящаго, столвтія, ногда, въ следствіе :разникь возраженій со стороны старообрядцевь, полято было, что первовь, допустивъ единовърје и не силвъ вротоже премя клитвы собора со -вобхъ, содержащихъ-пстаринные: обрады! вкала. въ противоречіе. Пренде же, погда только неше явилесь -первая фысьь со соединения създерновии грасковына--ковъ /«чревъ посредство старинныхъ: обрядовъ», цер--новь не отрицала того; что плятва собора 1667. года наложена именно на эти: обряды. Когда имовъ: Нивонавляваны индередородиру вуховоном потомым профессов по потомым потомы OH. OVHORY DYERTLI, HE ROTOPHED: COMBINEDICL TOPHESTS -бавлословенное священство, и пъоэтинъ пунктель: помъстили просьбу о разръшения кирежденодоженнымъ -влятвъ на двуперстное сложение за другие задобаме

сему обряды»,—сунодъ не счелъ нужнымъ, въ успокоеніе совъсти старообрядцевъ, объявить, что клятвы положены не на обряды, а только митрополить Платонъ замътилъ, что клятвы возложены на старообрядцевъ «праведно».

«Впрочемъ, продолжаютъ болъе спокойные и разсудительные старообрядцы, мы не споримъ и даже рады допустить, что соборъ 1667 года изрекъ клятву не на свиточтимые нами обряды, а на «человъковъ, изъ-за вившнихъ знаменій непокорившихся великому собору церкви» (Прав. Обовр. 1867 г. февр. стр. 255), на тъхъ, «которые не только содержать обряды стоглаваго собора, но, по случаю сихъ обрядовъ, являются протиненками православной церкви» (свъд. о единов. церкв. л. 45). Но если и такъ, мы все-таки не понимаемъ, почему единовърцы, вопреки опредъленію собора, употребляющіе старинныя книги и обряды, и следовательно не покоряющиеся церкви въ томъ, что соборъ узаконилъ, свободны отъ клятвы собора, между тъмъ какъ раскольники за содержание тъхъ же внигъ и обрядовъ подлежать ей (Истин. вн. 5, л. 36). Говорять: единовърцамъ благословлено употребление внигъ и обрядовъ, за содержание которыхъ раскольники подлежать клятве собора 1667 года,потому, что церковь «довольным» временемъ увърилась, что единовърцы съ своимъ обрядомъ не соединяють никакого не православнаго мудрованія» (Прав. Обозр. 1867 г. февр. етр. 247). Но, по словамъ самихъ же писателей великороссійской церкви, «болве, нежели стольтній опыть показаль, что и старообрядцы отъ православнаго ученія о Пресвятой Тронцв н о воплощеніи Сына Божія не отпали, что въ крест-

номъ знаменіи они продолжають образовать таинство. Пресвятыя Троицы и воплощенія Сына Божія, какъ и православная цернонь, только не такимъ расположеніемъ перстовъ, какое она издревле употребляетъ» (Бесъд. къ глагол. стар. стр. 118), и что вообще, по признанію самого св. сунода, старинные обряды церковные, содержимые раскольниками, не разрушають ни слова Божія, ни догматовь, ни правильцерковныхъ, и раскольники «въ сумволъ августвишей въры, въ почитании святыхъ седьми вседенскихъ и девяти помъстныхъ соборовъ со святою вселенскою церковію не разглашаются» (Иснан. стар. архіер. стр. 15, 25 и 26; сн. Увъщан. митр. Плат. л. 29). А если такъ, то «не достойно ли христіанской кротости и любви» - избавить, наравив съ единовърприговора собора 1667 года цами, отъ грознаго и старообрядцевъ, такъ какъ и они употребляютъ «обряды, хотя отчасти и неправильные, однако не. разрушающіе существа віры» (Бесід. нь глаг. стар. стр. 119)?

«Говорять: «обряды раскола и обряды единовърія не одни и тъ же, по своему внутреннему значенію, слъдовательно по своему существу, котя и представляются одинаковыми по внъшнему виду. Своеобычные обряды раскола суть знажи его самочинія и противленія церкви, — обряды единовърія суть знаменія благочестія, содержимые уже не по самочинію и противленію церкви, но ею знаемо и снисходительно невозбраненные, — суть средства выраженія внутренняго единенія единовърцевъ съ церковію. Обряды раскола, какъ находящагося въ отлученіи отъ церкви, и слъдовательно лишеннаго и благодати ея, не имфють ни-

накого освященія; пенду твит обряды единовърія, пришедивто въ общение съ перионие, уже Ганивитаго дыканіемъ енпДука; псиятичен Дуномы, памеущимъ въ церкоп, повититем ръзлибру, канан Дуку угодна», и нотому жоти юни и креобция отличны отъ обрядовъ порквичиравоскавной положета почавоже денеменіемь единовыскія: съ нею по Стватью телько, что товорится протвивнобрядовъ расколь, — не фолжио быть съ недальновидным в ісмущеніем в прилагосщо пкы обрядамь единовиріну и напобароты, птопутверждиетоя объ обридни единоверія; не долже быть съ недвленоведною же рашительностію: прилагавио: жь обрядажь раснола» (Прав.: Oбоврі 1867 т., чесер: / стрэ 246 — 7- и 256). Мы - говорять разкольники - люди темные, педваьновидиме: и потому да простить мамъ писатели велипороссійсной прерави, пести мы скажемь, пето пикань не жожеми объясинты себы, какимы образоми сособмые обряды единонарія служать средствойн выраженія внутренваго единения единовірцеви съ церковію, нітьющею свои отличные обряды, -- знаменіемъ единомыслія съ нею ≥; погда, по словамъ твхъ ме писателей, только «въ нединетнъ обращовъ видимо проявляется для всянало, дажет непросвещението и внешнято, единство ев: дука ти: ученія» (ташь же, чотр.: 246)? Св. другой етороны, и признавань что особные обриды единовирцевъ, пакодящихся въ соювь съ церковію, святятся ен Дукомъ-ны мъру, нанан Ему угодна, -- мы однакоже бовыси подумать, будто тъже по вившнему виду обряды старообрядщевъ, канъ находящихся въ отлученія от перкви, не имъють никакого освященія. Какъ?: ужели, напр., старообридцы, совершая крестное знамение двумя перстами, изображають одинъ

тольно вившній, ничего не значущій знакь, а не освищаются имъ? Ужели, произнося слово: Ісусъ, они испускають простой, безсмысленный звукь, а не употребляють спасительнаго имени Христа Спасителя? Ужели, почитая осьминовечный вресть, они чтять простое перево, а не святое, животворящее орудіе namero chacenia? Hbrb; acecmono caoso cie; in cama веливо-россійская церковь думаеть иначе; въ лицъ своихъ архипастырей она проповедуеть, что «Ісусъ или Іисусъ есть одно и то же ими, есть одинь вочедовъчнышийся Сынъ Вожій и Спаситель нашъ» (Бес. къ глаг. стар., стр. 18), что, совершая крестное знаменіе двумя перстами, старообрядны правильно исповъдують святую Троицу и воплощение Свив Вожія; тольно не тъмъ расположениемъ перстовъ, каное употребляеть великороссійская церковь (там'я же, стр. 118 и 186), что престь осьмиконечный, исключительно почитаемый старообрядцами, также свять, какв и четверопонечный (тамъ же, стр. 49). А принимая старообрядцевъ, обращающихся къ церкви, чрезъ одно муропомазаніе, перковь тамъ самымъ даетъ знать, что ена признаеть святость даже совершаемаго ими таннства крещенія (свід. о един. церкв. л. 45). А если такъ, то можно ли согласиться и съ тъмъ, будто обряды раскола и единовърія — не одни и тъ же, по своему внутрениему значению, и будто того, что утверждается объ обрядахъ единовёрія, нельзя прилагать къ обрядамъ раскола, и на оборотъ? Нътъ; сколько мы знаемъ полемическія сочиненія писателей великороссійской церкви — за последніє сто леть, — въ нихв прямо высказывается та мысль, что обряды раскола, по своему внутреннему смыслу и значенію, не отличаются нетолько отъ обрядовъ единовърія, но и отъ обрядовъ церкви православной, и только по внъшнему виду не сходствуютъ съ ними. За что же послъ этого содержащіе эти обряды подлежать проклятію собора 1667 года, снятому уже съ единовърцевъ»?

«Говорятъ: «мареченное соборомъ 1667 года проклятіе положено на непокоряющихся святой восточной церкви и освященному собору, на противниковъ, яко еретиковъ и непокорниковъ. И следственно вступившіе въ миръ и соединеніе со святою апостольскою церковію, поедику симъ являють, что они не суть противники, то по самой силь опредвления собора 1667 года должны быть разръшены и разръшаются и пребывають свободны отъ изреченнаго твиъ соборомъ проклятія» (Свёд. о единов. церкв., л. 24), разръшаются именно св. сунодомъ» (Бес. въ глаг. стар., стр. 119). Но во-первыхъ, соборъ 1667 года, какъ было уже сказано, положилъ клятву не просто на непокорившихся ему и церкви, но на непокорившихся ему въ принятіи книгь и обрядовь исправленныхъ; а въ этой непокорности церкви виновны и единовърцы, наравиъ съ старообрядцами (Истин. кн. 5, л. 36). Во-вторыхъ, клятва была изречена соборомъ, на которомъ, кромъ московскаго патріарха, засъдали еще два патріарха восточныхъ; значитъ, св. сунодъ своею собственною властію, безъ сношенія съ восточными патріархами, не имъль и не имъетъ права разръшить эту клятву. Говорять: «каждая помъстная церковь имъетъ право, въ цвияхъ своего благоустроенія, опредвлять въ своихъ предвлахъ тв или другіе обряды и обычаи, когда съ оными не соединяется мудрованія, несогласнаго съ ученіемъ вселенскимъ,

православнымъ, и когда этими обрадами не вводатся въ соблазнъ прочія помъстныя перяви. Посему церковь россійская поступила правильно, не возбранавши единовърцамъ ихъ особный обрядъ, съ кониъ они не соединяють никакого неправославнаго мудрожанія в который, будучи не неизвъстенъ прочимъ правоскавнымъ церквамъ восточнымъ, никакого блазненія досель въ нихъ не производилъ» (Прав. Обогр. 1867 г. оевр., стр. 258). Правда, помъстная церковь имъетъ указанное право; но если по канимъ-либо приченамъ извъстные обряды помъстной церкви признаны неправильными и такой судъ объ нихъ произнесенъ не одною этою церковію, а и предстоятелями другихъ помъстныхъ церквей, если притомъ употребленіе этихъ обрадовъ запрещено подъ угрозою проклатія-ез сыдают вселенского единства въ обрядахъ; то помъстная церковь не имъетъ права сама измънить такой приговоръ и разръшить употребленіе запрещенных обрядовъ, не испросивъ на то согласія и прочихъ помъстныхъ церквей. А обряды, употребляемые единовърцами, признаны неправильными соборомъ, который тамъ обозначиль составь своихъ членовъ: «мы милостію Вожією православнім всеменстім патріарси, Пачеій папа и патріархъ великаго града Александріи и судія вселеннъй и Макарій патріархъ Вожія града великія Антіохіи и всего востова, внупъ со братомъ и сослужителенъ нашинъ святъйшинъ Куръ Іоасафонъ, патріархомъ московскимъ и всея Россіи, и съ преосвященными митрополиты, архіепископы и епископы россійскими и со придучившимися здів греческими архіереями и со прочими, и со встить освященнымъ соборомъ великороссійскаго государства... соборнъ запо-Христ. Чт. № 5. 1870,

вългемъ»... Говорятъ: единевъріе «благословлено цервовію всероссійскою, а сабдственно и вселенскою, съ вомовою всероссійская церковь едино есть» (Бес. яъ глагод, стар,, стр. 119-120). Но если это разсуждешіс. Справодливо, во такомъ случав зачёмъ же укоранить стоглавый соборь за то, что онь не спросыв совета у посточных патріарховь по вопросамь о сложеній простовь для престнаго знаменія и употребленів влимуів, а ръшиль эти вопросы самь и чрезь это: будто бы квыступаль нав предвловь і ерархичесваго порядка и первовнаго послушанія» и тамъ линиль себя попрова божественной благодати, въ следствіє чего и внагь въ погрыщности (Тамъ же, стр. 112 и 113)? Въдь и дъйствовавшая на стоглавомъ соборъ всероссійская церковь была едино со вселенсною. Съ другой стороны, если существующая нынв всероссійская церковь есть едино со вселенскою и на этомъ основанія-приговоръ ея есть приговоръ церяви вселенской; въ такомъ случав следуетъ допустить, что св. сунодъ можеть не только «опредёлять въ предълахъ своего въдънія тъ или другіе обрады или обычем», жо и «постановлять догметическія определенія церковнаго ученія». «А между томь сами же писатели великороссійской церкви не признають этого права за церновію пом'єстною, а следовательно и россійекою» (Прав. Обогр. 1867 г., февр., стр. 258).

таловы, въ главныхъ чертахъ, недоумънія, которые слашатся со отороны раскольниковъ и многихъ даже единовърцевъ, по поводу клятвы собора 1667 года: на содержащихъ княги и обряды, дозволенные церковію въ единовъріи. Не лишнимъ считаемъ прибавить, что эти недоумънія раздъляются и нъкоторыми православными. Что же сказать объ нихъ?

Прождо всего то, что, какъ оказывается, все объясненія, кажія досель представлены со стороны, пра-, вославных писателей въ разръщение недоуканий, выскавываемыхъ старообрядцами и изкоторыми изъ са-, михъ единовърцевъ, по поводу дозволенныхъ церковію въ единовъріи обрадовъ, за содержаніе поторыхъ соборомъ 1667 года положена вдитра, -- не на стольно, убъдительны, чтобы могли вполив усповоить недоумьвающихъ. Во вторыхъ, если многія изъ дразанныхъ недоуманій (будто напр. соборъ изрекъ клятку на самые обряды) и не отличаются основательностію н справедливостію, — за то ивкоторым в изр них рельзя отказать въ значительной додъ правды. Въ третьихъ, если церковь, убъдившаяся въ правильномъ симстъ обрядовъ, содержимыхъ единовърцами, нашла возможнымъ дозволить имъ ихъ употребление, -- то, безъ всякаго нарушенія правды, она можеть, не ограничивалсь частнымъ разръщеніемъ каждаго, вступающаго въ общение съ нею путемъ единовърія, старообрядца, разръшить вообще клятву собора 1667 года, изреченную имъ на тъхъ, ито не хотълъ принять узаконенныхъ, соборомъ обрядовъ, содержимыхъ нынъ превослевіемъ. Такое дъйствіе церкви не только усцовонтъ самихъ единовърцевъ, но будетъ въ тоже время однимъ изъ самыхъ дъйствительныхъ средствъ къ приведению на путь истины и распольниковъ. Что бы вто ни говоридъ, но, по нашему искреннему убъждению и по сдовамъ самихъ раскольниковъ, клятва собора 1667 тода, бывши одною изъ причинъ того, что приверженцы церковнаго порядка вещей, существованщаго до Никона, сдъдались во второй половинь XVII стодътія раскодьниками, служить и досель главною пре-50\*

градою, препятствующею лицамъ, ревнующимъ за одну букву церковной книги, за каждую мелочь церковной практики, - войти въ союзъ съ церковію. Въ самомъ дълъ, представимъ себъ распольника, негорый, по недоразумвийо, или по издетства усвоенной привычив, испренно убъщень, что тольно двупорстіе, сугубая алимлуін, сединпросфоріе и прочія обридовни разности, существующія между рисколомь и православість, правильны и спасительны. Воть этоть , ченовъкъ созвастъ, что, праня свои минио-древне обриды, онъ въ тоже время не имъетъ священства, или имветь неправильное, лишень многихь такиствъ, необходимыхъ для спасенія, однимъ словомъ находится вив корабля; на которомъ спасаются, т. е. церкви. Умственный взорь его обращается туда, гдв пребываеть благодать святительства и священства, а съ нею вивств и благодать освящения вврующих тайнствами, но гдв существують обряды, отличные отъ тъхъ, коими онъ привыкъ дорожить, какъ святыми, и разстаться съ которыми у него не достветь силь, -т. е. къ церкви православной. Что ему дълать? Онъ тотовъ уже войти въ общение съ церковию, чтобы воспользоваться полнотою ен благодати, но эта церковь условіємъ единенія съ нею ставить принятіе - тыть обрадовъ, изъ-за которыхъ онь главими образомъ и отдължися отъ ней. Разумъется, выполнить это условіе ему болье, твит трудно. Правда, первовь готова принять заблудшаго въ свои нъдра и съ оставленіемъ ему права пользоваться тами обрядами, которыми онъ дорожитъ, какъ свищенными; по за употребленіе этихъ обрядовъ, — онъ знасть, — наложено соборомъ 1667 года проклятіе, которое считаетъ «пра-

ведно» изреченнымъ и церковь, разръщающая ему пользоваться этими запрещенными обрадами... Пусть ему говорять, что клятва собора лежить на тъхъ, кто, храня старыя книги и обряды, въ тоже время не повинуется церкви, и что она снимается съ тахъ, кто входить въ общение съ нею; эти поучения не достигнутъ цали-потому, что онъ сознаетъ, что, оставаясь при обрядахъ, которыхъ сама дерковь не принимаетъ, и онъ является, ослушникомъ ея и освященнаго собора, -- потому еще, что, по своей неразвитости, онъ нивакъ не можетъ понять, почему одинъ и тотъ же церковный обрядъ въ одномъ случан пріобрытаетъ благословение церкви и ведетъ ко спасению, въ другомъ-заслуживаетъ анарему и сибдовательно губитъ того, кто его содержитъ. Въ иномъ совстиъ положеніи будеть находиться распольникь, когда церковь, по снисхожденію къ немощнымъ и всладствіе дознанія, что обряды единовірія, а слідовательно и раскола, не заключають въ себъ никакой не православной мысли, торжественно разръшить клятву собора 1667 года. Чамъ тогда раскольникъ оправдаетъ предъ своею совъстію отдъленіе свое отъ держви? Если онъ укажетъ на то, что церковь, призывающая его въ свои надра, сама содержить не та обрады, къ которымъ онъ привыкъ, — православіе, въ лица своихъ пастырей, отвътить ему, что онь можеть, если хочетъ, оставаться и при своихъ особныхъ обрадахъ, которые хотя менве правильны, чвить содержимые церковію, однако не разрушають существа въры следовательно не лишають своихъ чтителей спасенія, если только они созидають его въ соють съ церковію. Но върить справедивости и испренности подобнаго , за-,

явленія со стороны церкви тогда нельзя будеть; самый факть разрешенія ею клитвы собора 1667 г. будеть служить убъдительныйшимъ доказательствомъ того, что, по мысли перкви, обряды, употребление которыхъ по разныть обстоятельствань было запрещено соборомь, сами по себъ не лишають человъка права на спасеніе. Если раскольникъ будеть спращивать, почему церковь. не отрящающий спасительного значения, такъ называемыхь, старыхь обрядовь, сама содержить жные обряды, -- ему отвътять и докажуть, что эти иные обряды болье правильны и древни и следовательно заслуживають преимущественнаго употребленія; этимь отвытомъ объяснится и то, почему перковь, дозволяя употребленіе старыхъ книгъ и обрядовъ единовізрцамъ, отказываеть вы томы же правы «своимы чадамь, вы ея общеній рожденный и воспитаннымь». Наконець, возможное недоумъние раскольника: въ правъ ли церковь дозводять находящимся въ союзъ съ нею употребленіе разных обрядовъ й не значить ли такое разнообразіе вы перкви обрядовь неистинности ен,можеть быть разръшено указаніемь на то, что цорcmoie Boscie ne os caosecu, a os custo (1 Rop. IV, 2), что главнымъ основаніемъ церковнаго единства православныхъ христіанъ служить, по слову апостола, единг Господь, едина въра, едино крещение, единг Богг и Отець вста (Eoec. IV, 5-6), в не вившия раженія ихъ благочестія, которыя могуть быть различны, по ифръ дарованія каждаго, и нъ которымъ нужно относиться со всяким смиренномудрієм в протостію, сі долготерпъніеми, терпяще други други любото, тидищеся блюсти главнымъ образомъ единеnie dyna os comosa mupa (Tamb me cr. 2 n 3), vro

собственно безт правой стры невозможно угодити Богу; а обряды «не суть догматы, до въры не принадиежать и до опровержения ея основания не касаются, но суть вещи для украшенія и благочинія церковнаго введенныя, свободь христіанской подлежащій, ко спасенію вічному и нашему оправданію не дівлающій піп малъйшаго приращенія» (Испан. старообр. стр. 22; Опис. докум. и двлъ св. сунод. т. 1, "стр." СССХУII), и что слъдовательно церковь, содержа сама обряды и книги исправленныя, имъетъ право; по снисхожденію въ немощнымъ, дозволить невоторійть изъ своихъ чадъ употребление и обрядовъ особиыхъ,--когда съ ними не соединяется никакого неправославнаго мудрованія. Если же обрядь не разрушаеть существа въры, въ такомъ случав почему церковь до времени учрежденія единовірія запрещала употребленіе обрадовъ, бывшихъ при первыхъ няти патріархахъ, и даже проилинала употреблявшихъ ихъ? На это последнее недоумение раскольника тогда можно будеть ответить словами: всему свое время и время всякой вещи подъ пебестиз. Когда ревнители мнимой старины, при исправлении внигъ и обридовъ въ патріаршество Никона, упорно возстали противъ цернви! въ защиту этихъ книгъ и обридовъ, не чуждыхъ по-: гръшностей, когда на перемъну даже одной буквы" въ этихъ внигахъ они стали смотрёть, какъ на перемъну въры, какъ на ересь, когда притомъ исправлент: ные обряды и вниги начали поносить самыми «хулсными» именами, а церковь, принявшую эти исправ: ленін, -- обзывать «оспверненною ересьми многими и антикристовою сиверною», всийдствіе чего «множи» христівне отлучивася церковнаго входа и 'молитви,"

и о гръсъхъ своихъ повалнія и исповъданія, и пріятія тіла и прови Христовы лишишася», когда конецъ вожди возставшихъ противъ церковнаго правленія провозгласили потерявшею истину и правослевіе не только церковь русскую, но и греческую (Доцоди. въ акт. истор. т. V, стр. 449 и 459 и др.), и такимъ образомъ впали въ ложную, еретическую мысль, будто истинная церковь, вопреки слову Основателя своего, прикратилась на земль, -- соборъ Московсвій 1667 года строго судиль такое неправильное мудрованіе и на защитниковъ его, «яко еретиковъ н непокорниковъ», наложиль проклятіе. Запрещая до учрежденія единовірія употребленіе, таль называемыхъ, старыхъ янигъ и обрядовъ, неразумная ревность къ которымъ вызвала строгое опредъление собора,цервовь только въ точности следовала тому, что по-. становили отцы собора. Когда же съ теченіемъ времени болъе близкое знакомство съ защитниками мнимой старины подазало, что обряды ихъ не заключають въ себъ никакой неправославной мысли, привазанность къ нимъ мнимыхъ старовъровъ происходить отъ простоты и невъденія, а не отъ еретическаго мудрованія, и что вообще въ въръ въ основные догиаты они не погрышають, -- когда ныкоторые ивъ заблуждающихъ, уразумъвъ, что церковь православная «истинствуетъ», пожелали общенія съ нею, только съ сохранениемъ своихъ особныхъ обрядовъ, когда притомъ въ наши дни слышится со стороны самаго раскола (въ извъстномъ окружномъ посланіи) иной, болье правильный сравнительно съ прежнимъ. судъ о церкви и о мнимой старинъ, --- церковь, имъющая власть сязать и рышить, заблагоразсудила строгій

свой судъ преложить на милость и, памятуя слова апостола: быть немощными из немощными, дозводила употребленіе, такъ называемыхъ, старыхъ обрядовъ въ единовёріи и даже находитъ возможнымъ въ настоящее время разрёшить самую клятву собора 1667 года, положенную за употребленіе этихъ обрядовъ, соединенное съ непослушаніемъ церкви и отдёленіемъ отъ нея.

И такъ разръшение клятвы собора 1667 года необходимо и по существу дъла, - разногласіе съ церковію въ обрядахъ, съ которыми, какъ дознано многольтнимъ опытомъ, не соединяется напакого неправославнаго мудрованія, — не такой гракъ, который бы заслуживаль анаоемы, — и въ виду уничтоженія тъхъ затрудненій, какія ставить эта клятва на пути искренняго соединенія съ церковію не только раскольникамъ, но и многимъ изъ самихъ единовърщевъ, -- и нажонецъ для того, чтобы церковь, допустившая употребленіе этихъ обрядовъ въ единовъріи, не казалась по крайней мъръ противоръчащею самой себъ. Тогда и, по нашему искреннему убъжденію, только тогда единовъріе сдълается силой, которая сокрушить расколь въ самомъ его основанія, — тогда и только тогда. расколь, искренно, глубоко преданный своимъ обрядамъ (разумъемъ въ этомъ случав массу раскольниковъ, а не вожаковъ ихъ, изъ которыхъ многіе своекорыстно пользуются привязанностію народа къ старинъ) и не желающій, а, быть можеть, и не могущій до поры — до времени принять обрядовъ православія, станеть безотвітень предъ своею совістію въ своемъ отдъленіи отъ церкви.

Тапъ мы думаемъ, но есть лица, которыя етъ

осуществленія нашей мысли не только не предвидять нинаной пользы для церкви, напротивъ предрекаютъ положительный вредъ для ней и -- пользу только для раскола. «Блюдитеся, говорить авторь замечательной статьи о единоварів, помащенной въ Православномь Обозрвнім за 1867 годъ, обращаясь къ единовірцамъ, блюдитеся, какъ бы смущение смущающихся между вами (по поводу влятвы собора 1667 года) не послужило иъ радости раскола. Расколъ мудрствуетъ: «мон обряды и обряды единовърія одинановы; единовъріе признано церковію, въ зависимости отъ нея, но я не хочу покориться церкви, притти въ послушаніе ея священноначалію, желаю независимости, мню самъ быть церковію, -- одно мив препятствіе къ сему, нахожусь подъ соборнымъ отлученіемъ, подъ влятвою за непокореніе церкви; главная вина этого непокоренія мон обряды; буду говорить, что клятва лежитъ на обрядать; отъ сего могуть притти въ смущеніе и единовърцы, ибо у нихъ тъже обряды; и единовърцы возговорять о снятіи клятвы съ ихъ обрядовъ; церковь успоконть ихъ, сниметь эти глаголемыя наятвы; тогда и я покажусь избывшимъ отлученія... Каное тогда будеть препятствіе привнать меня церковію»? Вратья, единомудрствующіе съ православною церковію, блюдитеся, како опасно ходите?» (Прав. Обогр. 1867 г. февр. стр. 255-6).

По внушенію ли раскольниковъ весьма многіе изъ единовърцевъ смущаются клятвою собора 1667 года, или смущеніе ихъ имъетъ источникомъ своимъ собственную ихъ совъсть, недоумъвающую, какимъ образомъ употребленіе однихъ и тъкъ же обрядовъ въ одно и тоже время и благословляется и проклинается

церковію, — мы не знаемъ; но во всякомъ случаль, если это недоумёние есть и опо премятствуеть единовърдамъ съ мирною совестію созидать свое спасеніе въ союзь съ перковію, — долгь церкви упичтожить его, т. е. разръщить клятву собора 1667 года. Что же насается распола, то, накъ мы: уже видели, со стороны его слышится совершенно другая рачь о цвии, съ каною онъ добивается разращения соборной клятвы (Испан. стар. архіер. стр. 8; Свід. о един. церяв. л. 47), и потому опасатьия, чтобы тамое двиствіе церкви не дало самому расколу права на названіе церкви, значить съ одной стороны не вършть заявленіямъ танцив честныхъ и испренникь личностей, какв инокъ Нинодимъ, или о. Павелъ: (прусскій), съ другой — думеть, будто общество христівны безь ісрархін, безъ таннствъ, или и съ ісраркіско, но незавонно, святотатственно пріобратенною, можеть ме только назваться, но даже и показаться кому либо; промъ людей неразумныхъ, истинисю церповію. Правда, тогда расколь покажется избывшимь отлученія! но не вакъ расколо, а какъ общество пристіанъ, употребляющихъ особые обряды; но это оботоптельство, по нашему мижнію, только отниметь у мего и последній поводъ оставаться въ томъ состоянія, вънакомъ онъ находится нынъ. Нынъ, въ опражданів своего отдъленія отъ церкви, заблуждающіе ушалы. вають на то, что, не смотри на допущение единоварія, она будто бы не признасть, такъ называемыхь; старыхъ обрядовъ и даже проклинаетъ ихъ употребуленіе; тогда это оправданіе не будеть живть симсла. А если бы и нашлись лица, которыя, не смотря на такую милость церкви, все-таки обтавались бы врали

оть ней, —долгь церкви, ни мало не сожалья о томь, что разрышениемь соборной клятвы она сдылаеть последнее, возможное въ предылаль истины, снисхождение къ заблуждающимъ — съ целию привлечь ихъ къ себъ, — усучубито въ лице своихъ пастырей благовестие истины, хранящейся въ мей, и молиться, дабы и тъ, иже суто оно деора ел, просевтились Духомъ истины, наставляющимъ насъ на всякую истину. Тогда вти несчастные будуть сами себя отлучать отъ церкви, а отъ такой перемены участь ихъ, какъ самоосужденных, не только не улучшится, напротивъ сделяется горше прежней.

И такъ, повторяемъ, въ виду отнятія у раскола предлога удаляться от церкви, дозволившей въ единоваріи употребленіе тахъ самыхъ книгь и обрядовъ, изъ за которымъ онъ отдъляется отъ ней, и съ цълію - усповоить самихь единовірневь, необходимо клятву собора 1667 года, скажемъ словами этого же собора, «разръщить и разрушить». Канъ сдъдать это? Удовлетворительное и благодотельное для церкви ръmenie этого вопроса принадлежить мудрости самой цериви; съ своей стороны считаемъ возможнымъ сдълать оледующія: замечанія. Во первыхь, такое действіе цервви не будеть призначісмъ неправильности опредъленія собора 1667 года, а будеть простою отмънож этого опредъленія, какъ ненужнаго болье для цвией благоустройства церковнаго, на что церковь ниветь право. Не будеть телже разрашение клятвы собора 1667 года — снятіемъ клятвы съ обрадовъ, чтимыхъ единовърцами и старообрядцами, потому что влятвы не обряды и не было положено, а равно не будеть и соборнымъ осеящением этихъ обрядовъ

самирь въ себв, безъ разскотранія отношенія чтателей ихъ въ первыя (Прав. обогр. 1867 г. февр. стр. 259); разръшениемъ клятвы собора 1667 года церновъ только торжественно заявить, что она не считаеть, такъ называемыхъ, старыкъ обрядовъ препятсиваемъ къ единению съ нею и что содержание этихъ обрядовъ само по себть, если съ намъ не соединается инкакого не православиаго мудрованія и противленія церкан, не подлежить болье соборному проилатию. Во вторыхъ, такъ какъ клятва на содержащихъ мнимостарые обряды в минги была изречена соборомъ, на поторомъ, кромъ московскаго патріарка, присутствовали еще два патріарха восточных - александрійскій и витіохійскій; то и отміна этой клитвы должна быть сдвлана русскою церковію съ відома и согласія уназанныхъ патріаховъ. Въ третьихъ, хотя, какъ показывають несомивними данныя (Двл. патр. Накова, Субботина, стр. 244-249), патріархи александрійскій и антіохійскій, васёдавшіе на соборь 1867 года, не нивли виквкого полномочія отъ остальныхъ восточныхъ патріарховъ; но такъ какъ въ посявдствін времени, иженно-по случаю просьбы царя Өеодора Алексвевича о разрвитенія патріарка Никона и привнанім его патріаркомъ, правильность определеній мосновскаго собора 1667 года была подтверждена и патріархами константинопольскимь и ісрусанинскимь (Житіе патр. Никона, изд. въ 1784 г. Спб. стр. 210 и 223); то, по долгу правды, вопросъ о разръшения клятвы собора 1667 года не можеть быть ръжень безъ въдома и согласія и этихъ патріарховъ, дакъ и ваявлять объ этомъ еще иновъ Никодимъ, прося св. сунодъ разрёщить наятву «сношеніем» святьёщих»

четпероприспольных патріарховь» (Испан. старообр. архіер. стр. 11).: Навонець, въ ниду того обстоятель ства, что св. сущодъ постоянно, до санаго последнято времени, входиль въ спощеніе съ восточными патріарками по разнымъ дъламъ церкви, какъ было это напр. — по случаю бъгства изъ Константинополя въ Буковинскимъ раскольникамъ преческаго, амемитрсполита Амиросія, основателя, такъ надываемой, австрійской лжеісраркім (Собр. пост. но част. раск. 1860 г. кн. 2, стр. 436-443), или недавно-по поводу разныхъ неустройствъ въ Болгарской церкви (Христ. Член. 1869 г. сентябр. стр. 355-361), и что допущение св. сунодомъ единовърія — съ обрадами, ивсполько отдичими по вивищему виду отъ обрядовъ, принятыхъ русскою церковію въ видахъ согласія съ дерковію вселенскою, но не противоръчащима истинъ вселенской, православной, не вызвало въ теченіе болье 50 льть со стороны восточныхь патріарховъ наканияъ недоразуменій, и согласіє между церквами и послъ втого неизмънно продолжалось и продолжается досель, --- справедливо можно надълься, что православные патріархи православнаго востока не откажуть русской перкви въ своемъ согласіи на раврешение клятны собора 1667 года, на которомъ принимали учестие ихъ предшественники своимъ личнымъ участіємь, или письменнымъ одобреніемъ соборнаго постановленія. Если же извістіє «Московснивь ведомостей», о томъ, что сношения съ восточными патріарками по вопросу о клацей собора 1667 года уже дъломотея (Моск. въдом. 1866 г. № 276). справодиво; въ такомъ случай можно думать, что недоразуменія, существующія по поводу этой влятвы у раскольникомъ и у многихъ изъ самихъ единоварцевъ, скоро превратятся, и возстановлению между чадами русской церкви мира, нарушеннаго по недоразуманию напоторыхъ въ половина XVII вада, будетъ положено прочиое начало.

А какъ скоро клятва, изреченная соборомъ 1667 года на не желавшихъ принять узаконенные имъ обряды и вниги, будетъ разръщена, -- необходимо будеть св. сумоду уничтожить и тъ, по выражению раскольниковъ, «жестокословныя порицанія» обрядовъ, содержищыхъ раскольниками и дозводенныхъ единовърцамъ, какія находятся въ некоторыхъ сочиненіяхъ православныхъ писателей, особенно конца XVII и первой половины XVIII стольтій. Какъ мы уже видвли, эти «порицанія» смущають раскольниковъ и многихъ единовърцевъ не менъе, чъмъ самая клятва собора 1667 года, и уничтоженія ихъ требують и долгь правды, - многольтній опыть показаль, что раскольники съ своими обрядами не слединяютъ нинакого неправильнаго мудрованія, - и не обходимость усповоить совъсть единовърцевъ, употребляющихъ тъ. же обряды, - и достоинство церкви православной, чуждой духа вражды и укорианы, (1) и наконецъ необходимость повазать этимъ дъйствіемъ, что церковь



<sup>(1)</sup> Не дишник считаемъ припоннить здёсь, что составители, такъ навываемаго, окружнаго посланія, сказавъ, что они «не общаются куламъ безпоновскимъ» на церковь православную и ел обряды даме имсьмене опровергають ихъ, прибавили: "и иримът живущаго въвышнихъ, единаго безначальнаго Царя славы, да послужить сіе образцемъ ученымъ пастыремъ господствующей нынъ въ Россіи церкви, яко да и тім обрагатъ дожинов видианіе о вышещредлеженныхъ жестокословныхъ порицаніяхъ. отъ предмъстниковъ ихъ сочиненныхъ нь свътъ изданныхъ. Мы же всякаго злохуленія отвращаемся» (Окружи, посл. л. 12). Примъръ, достойный подражанія.

испренно признаетъ единовърцевъ своими чадами, не смотря на различіе ихъ обрядовъ отъ обрядовъ православія. Правда, «порицанія» обрядовъ раскольпичеснихъ, находящіяся въ нъкоторыхъ полемическихъ сочиненіяхъ, -- дёло частныхъ лицъ и церковь православная въ нихъ нимало не виновна; но такъ какъ некоторыя изъ книгъ, въ которыхъ содержатся эти «порицанія», изданы были по благословенію св. сунода, такъ какъ съ другой стороны основание для нъкоторыхъ «порицаній» напр. двуперстія, явившихся послъ въ разныхъ полемическихъ сочиненіяхъ, положено было на самомъ соборъ 1667 года (Дополн. къ актамъ истор. т. V, стр. 472 и 502),-и кромъ того «порицанія» эти номіщались и въ кингахъ, право изданія которыхъ исключительно принадлежитъ св. суноду, напр. въ предисловіяхъ псалтири и часослова; то и уничтожение означенныхъ «порицаній» можеть и должно быть сділано не иначе, какъ властію церковною. Впрочемъ, необходимость уничтоженія церковію оскорбительныхъ для старообрядцевъ выраженій объ ихъ обрядахъ, содержимыхъ и единовърцами, признается не только частными лицами (Моск. въдом. 1866 г. № 276, 1867 г. № 5), но и самою властію церковною и уже отчасти начинаетъ приводиться въ исполнение. Надвемся, ни для кого уже не будеть новостію извъстіе о томъ, что, но мысли покойнаго преосв. Филарета Московскаго, св. сунодъ съ 1866 года уже не печатаетъ болъе въ предисловіяхъ псалтири и часослова тёхъ словъ порицанія на двуперстіе, канін прежде находились въ нихъ, а напротивъ, послъ мирнаго разбора основаній на воторыхъ защитники двуперстія утверждають свой

обычай вреститься двумя перстами, прямо знявляеть, что церковь, какъ чадожюбивая мать, тахъ изъ старообрядцевъ, кои собращаются въ ея послушаніе, не только принимаетъ «въ свое общеніе и бдагодатное единение», но и «двоеперстно знаменатися имъ не возбраняеть; понеже многимь временемь бысть, яко не соединяють съ симъ никакого неправославнаго мудрованія, но единомудренно со всею православною церковію пресвятую Троицу и Господа Інсуса Христа, въ двухъ естествахъ, славятъ». Такимъ образомъ въ книгахъ, на которыя всего чаще ссылались раскольники и некоторые единоверцы, слово порицанія уже снято съ двуперстія. Теперь остается оказать такое же снисхождение и къ другимъ обрядовымъ разностямъ, существующимъ единовъріемъ и православіемъ, и словомъ мирнаго увъщанія уничтожить тъ жесткія выраженія, какія находятся объ этихъ разностяхъ въ разныхъ поленическихъ сочиненіяхъ противъ раскола. Сдёлать это можно, по нашему мивнію, двумя способами: или при новомъ изданіи этихъ книгъ, - что совершенно необходимо для цъдей миссіонерства, такъ какъ нъкоторыя изъ прежнихъ изданій составляють нынь библіографическую ръдкость (1), выпустить тъ выраженія, которыми смущается совъсть приверженцевъ, такъ называемыхъ, старыхъ внигъ и обрядовъ, или, если такая передълка (въ извъстномъ смыслъ) прежде из-

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Вироченъ, «новое наданіе инигь, въ прежнее время изданных въ обличеніе раскола и оказавшихъ болье дъйствія, для снабженія таковыми книгами церквей и училищъ и для продажи за дешевую цену въ народа», было признано необходимимъ церковною властію еще въ 1853 году (Собр. пост. по ч. раск. 1860 г. жн. 2, стр. 527).

Христ. Чт. 36 5. 1870.

данныхъ сочиненій будетъ признана почему либо неудобною, - сдвиать къ указаннымъ выраженіямъ объясненія—въ томъ же смыслів и духв, въ какомъ сдвлано это св. сунодомъ въ предисловіяхъ псалтири и часослова въ отношении къ двуперстию; при чемь, для большаго успокоенія совісти старообрядцевъ и единовърцевъ, не лишнимъ, кажется, будетъ сделать отъ лица св. сунода общее заявление о томъ, какъ смотритъ православная церковь на тъ, отличные отъ обрядовъ православія, обычаи и порядки, какіе существують въ единоверіи. Что же касается будущаго времени, то нетолько полезно, но совершенно необходимо строго подтвердить и наблюсти, чтобы 16 пунктъ правиль о единовъріи, въ которомъ сказано: «распри, раздоры и хулы ни съ единыя стороны да не слышатся за содержание разныхъ обрядовъ и разныхъ книгъ, употребляемыхъ для богослуженія» въ православныхъ и единовърческихъ храмахъ, от всъх сохраняем быль въ точности.

Наконецъ, послъднее условіе, необходимое для того, чтобы единовъріе стало силою, способною сокрушить расколь, состоить въ хорошемъ устройствъ единовърческихъ причтовъ и особенно—въ выборъ и опредъленіи на священническія мъста въ единовърческіе приходы людей честныхъ и искренно преданныхъ церкви, а равно и въ строгомъ надзоръ за ними. Въ христіанскомъ чтеніи уже была ръчь о томі, какія иногда недостойныя личности попадаютъ на мъста единовърческихъ священниковъ и какой вредъ для церкви происходитъ отъ ихъ наемническаго пастырства (Хр. чт. 1864 г. ч. II, стр. 299—302). Выше иы также говорили объ этомъ предметъ (Хр. чт. 1870

г. февр. стр. 280-3). Теперь въ сказанному прежде считаемъ не лишнимъ прибавить, хотя и съ глубокою скорбію, что, по увъренію ниць, знающикъ двио, свидетельство которыхъ выше всякого сомивнія: есть въ настоящее время въ числъ: единовърческихъ священниковъ даже такіе, которые истолько укорають своихь прихожань за то, что они подходять подъ благословеніе мъстныхъ архипастырей, партда тъ, при обозръніи епархій, посъщають единовърческие храмы, но, -- страшно сказать, -- даже перепрешивають тыхь дытей своихъ пасомыхъ, дотог рыя по ванить либо обстоятельствань принимають прещение отъ православныхъ священниковъ. Такому злу такъ или иначе должно положить предълъ. Мы не думаемъ, чтобы источникомъ его служилъ 2 пунктъ правиль о единовъріи, по которому въ единовърческіе приходы опредъляются свящевники не иначе, какъ «но избранію и желанію примежанъ», лотоку что въ мивніи митрополита Платона на этотъ пунктъ прибавлено: «и по разсмотрвийо и разсуждению опискона»; не думаемъ также, чтобы причиною проискодящихъ въ единовърческихъ приходахъ злоумогребленій быль 6 пункть техь же правиль, но которому единовърческие священиям зависять только оть мастныхъ енархіальныхъ архіереевь в св. сунода и въ своихъ дъйствіяхъ контролируются благочинными изъ среды единовърческаго же духовенства, помимо мъстныхъ консисторій в православныхъ благочинныхъ (Собр. ност. по ч. раск. 1858 г. стр. 451-2; Собр. пост. по ч. раск. 1860 г. кн. 2, стр. 471); но если собственно эти пункты затрудняють православных архипастырей-назначать въ единовърческіе приходы

людей достойных и пропитствують инь виниательно следить за ихъ образомъ действій, — долгъ цер-NORMON BRACTH, BY BHAY TOTO 242, RY RAROMY BEGETY иногда «желажіе прихожань» единовірческих прикомовь, комовью станиваний в поможений поможений в пом вучитовь, не смотря на:посивдевание въ 1845 году Высочайшее подтверждение, чтобы Высочайше утвержденныя жь: 1800 году правыла исполнялись «непремвино и со всею точностію (Собр. пост. по ч. раск.: 1858 г. стр. 449). Единовърцевъ, искренно преданныхъ первы, такое изманеніе правиль не смутить иниало, такъ какъ указаные выше не насаются мюбеных мин обрядовъ; за то тв изъ ниять, вои единовъріемъ телько прикрывають свое сектанство, не въ состоянів будуть болье свои «желенія» стерить выше: истины и, при посредства своихъ безконтрольных пастырей, засупотреблять святынею. Это рвин о будущемъ. Что же насается настоящаго, то, синжемъ словами св. сунода, которыя, еще въ 1853 году употребиль онь въ приложени въ зараженныхъ расколомъ, необходимо сивлять, стромайший мересмотры духовенства въ едиповерческих приходахь съ темъ, чтобы несоверпенно благонадежные былк важенены благонадежнейпини, безкорыстимии и способными (Собр. пост. по ч. раск. 1860 г. кн. 2 стр. 528). По врайней мъръ тв изъ напичныхъ единовърческихъ священниновъ, пои зеведомо вредны для первви и превославія, не должим болье оставаться на своихъ мыстахъ.

## O BPARTS IN BEOBPATIN CBAINESHEOCAY METERAL

1.

Досель у насъ при поставлении на священнослужительскія мъста (т. е. дьякона и священника) требовалось, чтобы каждый «ставленикт» непремънно былт человъкт женатый и женился до рукоположенія, котя бы за нъсколько дней; епархівльная власть не допускала до хиротоніи ни вдовых (посль перваго брака), ни безбрачных лицъ (¹), если онъ были не монахи. Такого обычая въ церковной практикъ мы не видимъ ни у грековъ, ни у другихъ восточныхъ христіанъ, которымъ подражали мы въ устроеніи своихъ церковныхъ порядковъ; да и каноническія правила, принятыя нами въ руководство, нисколько не обязываютъ, чтобы «ставленики» непремънно были женатые люди. Откуда же возникъ и какимъ образомъ утвердился у насъ столь своеобразный обычай?

Въ лътописныхъ извъстіяхъ до монгольскаго періода мы не встръчаемъ исныхъ и точныхъ указаній относительно «ставдениковъ». Основываясь на соображеніи ученыхъ (2), что съ принятіемъ христіанства,

<sup>(4)</sup> Въ последнее время, до ресормы по духовенству, у насъ удостоены священства 2—3 лица изъ людей безбрачныхъ; но это, очевидно, исключенія.

<sup>(\*)</sup> Ист. Р. Ц. Филарета. Т. І, стр. 120 п д.

мы также приняли отъ грековъ церковныя правила, дозволявшія между прочимъ вдовцамъ и безбрачнымъ быть священнослужителями, что греческіе миссіонеры и епископы, учреждавшіе причты въ новопросвіщенной странв, безъ сомивнія руководились въ этомъ случай дисциплинарними порядкими своей периви,мы можемъ предполагать, что въ первоначальномъ составъ нашего влира были и женатые, и вдовые, и безбрачныя лица, что тв и другія удостоивались рукоположенія на священнослужительскія міста. Літописныя сказанія объ избраніи епископовъ въ древней Руси изъ бълаго духовенства (1) подтверждають это предположеніе, если мы согласно съ другими извъстіями (2) допустимъ, что между избранными (въ епископы), кромъ вдовых священниковъ (т. е. овдовъвшихъ посля рукоположенія), были и такія лица, которыя въ міръ и по приняти въ клиръ безъ иноческого постриженія вели жизнь какъ бы иноческую, уединенную, «постническую». Такъ, напр., о св. Иларіонъ (до избранія его въ митрополита) літописець замічаеть: «бъ прозвитерь, мужь благь, книжень и постникь». Митрополитъ Іоаннъ II въ инструкціи епископамъ писаль: «если ито ради благочестія оставить свою жену. того надлежить удостоивать сеященного сана, а жень

<sup>(1)</sup> См. П. С. Д. Т. I, стр. 67; Т. II, стр. 163; Т. III, стр. 179. Новгород. 2-я явт. подъ 6671 г. Новгор. 3-я явт. стр. 215. Въ втомъ отношенін замічательны слова новгородскаго князя Михамла (1229): св у васв (повгороджавъ) исту владыки, а нельно были граду безь владыць. Сочите (ищите) таковаю мужа—в попъльли, ев изуменьстви, ев чернычильли». Даже авторъ статьи че самь евисполсоми ев етношения ко монашеству» не отращаетъ достовърности этихъ явтописныхъ сказаній. См. Тв. Св. От. 1862 кн. 3-я.

<sup>(3)</sup> H. C. H. T. I, exp. 67.

его предоставить свободу вступить въ жовий бранъ» (1). Но таких добровольных подвиживковь и постниковь въ міръ и въ клиръ, безъ сомивнія, было не много: ибо проровать Евангелія была еще въ мачаль и наши предвидение посла обращения долгое время руководидись языческими понятіями о бракь (2). При быстромъ/ же распространении у насъ христанской върм и при особенномъ усердін князей въ устроенін храмовъ (8) настояла особенная нужда въ новсемъстномъ учрежденін причтовъ. Таминь гобразовь, по самой нуждь, да и по церковными правилими (А), надлежало ограничиться, въ отношания из большинству рукополагаемыхъ, требованіемъ лишь возможнаго для вейхъ ' примярія въ прекрать единобрачія. Такъ, безъ сомнанія и поступали наши первые руководители въ церковномъ благочивіи-преческіе пастыри.

Но перковное устройство но началу совершалось у насъ въ талое время, когда уже не было перковнаго единения и согласия между Востокомъ и Западомъ, когда лапинская перковь во: многомъ уклонилась отъ обычаевъ и правилъ церкви восточной, а римские епископы заявляти притизание на верховное праве юрисдиции въ дълахъ перковныхъ. Вотъ почему креческие пастыри, руководя насъ въ усвоении дисциплинарныхъ поридковъ восточной церкви, въ то

<sup>(4)</sup> Ист. Р. Ц. Фил. Періодъ I, стр. 86. О св. Пларіона Несторъвъ лат. подъ 1051 г.

въ лът. подъ 1051 г. (<sup>2</sup>) Ист. Р. Ц. Фил. Періодъ I, стр. 84—87.

<sup>(\*)</sup> Несторь о св. Владинірв: и нача ставити по градомь церкви и повы», о Ярославв: «и ставляще церкви по градомь и по мьстомь, и поставляще повы». О количества перквей въ періодъ времени отъ X—XI<sub>IB</sub>. Си. Ист. Р. Ц. Фил. Т. I, стр. 61—63, также прикъч. 153.

<sup>(\*)</sup> Ап. пр. 5. 51. Гангр. соб. 4. Пято-Шестаго соб. пр. 6 и пр.

же время всемърно старались предохранить насъ отъ обычаевъ церкви рименой и, вивств съ положительнымъ преданіемъ православного Востока, перенесля въ намъ полемику съ Западомъ. «Осстязаніе съ Латинами» начинается у насъ виветь съ принятіемъ христівиства (!1). и занимаеть немаловажный отдель въ памятникахъ древней письменности отъ X-XIV в. Въ отомъ состязании, между прочимъ, мы вели полемину противъ мелибатства нъ римскомъ духовенствъ, обличали его и осущили. Но им далеко еще не владвин искусствомъ греческить сколастиковъ въ толкованін канонических правиль и въ примъненіи ихъ къ дерковной практикъ. Мы спотръли на овяты въ простоть сердца и намъ представлящось противоръчіе тамъ, гдъ его на самонъ дълъ не было. Обличать въ другихъ безбрачіе дуковенства и въ то же время допускать у себя безбрачных свищенислужителей намъ кавалось противоръчіемъ слова съ дъломъ, ученія съ поведеніємъ, теорія съ практивой. Хотя въ сущности дъла большое различіе между безбрачіемъ духовныхъ лиць обязательными (у Датининь). и добровольными (у Грековъ); но это различіе ускользало у насъ изъ виду подъ живымъ впечатимиемъ полемической литературы. Для безбрачныхъ в вдовыхъ, желавшихъ посвятить себя одиночеству, мы видели прямой путь къ монастырской жизни; тамъ они могли быть по заслугамъ јеродјакожами, јеромонахами и проч., но рукоположенные въ клиръ, безъ иноческого постриженія, они напоминали намъ датинскихъ всендзовъ. Вотъ

<sup>(1)</sup> Второй русскій митроп. Левъ или Леонтій (ок. 993 г.) уме писаль обличенія из лапинянь въ пространномъ пославіи. И. Р. Ц. Фил. Церіодь I, стр. 54.

почему въ налиемъ обществъ и самомъ духовенствъ весіма рано составилось предубажденіе противъ безбрачных свищениеслужителей. Наша высшая ісрархія, безь сомижнія не разділяла этого миния или предубъяденія; но она имъла другія основанія побуждать бевбрачных «ставленинов» по вступленію въ бравъ. Эти основания завиючались не въ честолюбивыхъ притяраніяхъ монапіоствующихъ енисконовъ, какъ нвиоторые думелоть, т. е. не въ томъ, чиббы епископы-монахи, вакъ скарать, системачически стремились захвалить въ свои руки высшую церковную администрацію и, чтобы устранить отъ избранія въ епископы лицъ изь бълого духовенства, увакомили для последнихъ обявательность брана предв рукоположениемъ. Нътъ! Такое предположение было бы оскорблениемъ святости многихъ нашихъ благочестивыхъ святителей. Мы отрицаемь это мивне (1), какъ бездоказательное, и утверждаемъ, что наши ісрархи руководились въ данномъ случав одинственно пистырскимъ попеченіемъ о доброй правственности духовенства, что мыскь о необходимости или обязательности брака для нандидатовь священства возникла у насъ подъ вліянісмъ исторических обстоятельств, временных и мостныст условій.

Извъстно, что въ періодъ до монгольскій, какъ и въ послъдующее время, мы находились въ довольно близкихъ сношеніяхъ съ латинскими христіанами. Были ли послъдніе подданными Россіи или иностранные куп-



<sup>(\*)</sup> Это индніе, конечно, не высказывается въ нашей печати; но существуєть оно въ частныхъ кружкахъ общества. Противь него ратоваль авторъ статьи: «о сань епископском» ез отношения из монашеству». Тв. Св. От. 1862 кв. 3, стр. 364. Aem.

цына миссіонеры, пови имбані ў насыковом фрамы и причим въ Кісве и около Кісва, въ Новгороде, Ладога и проч. (1). Но матинское духовенство того времени (Х-ХІЦв.) накодилось на самой правмей степени правруженнаго упадка: любодейство и комкубинатство, счителись, чемъ-то обывновеннымъ въ образъ жизми илириковъ и доже спископовь (2). Посему есте ственно было намъ опасаться, жанъ бы зараза, при довольно, близнихъ сношеніяхъ съ людьми зараженными, не перепла и нь мемъ; нужно было предпринаяь важую-нибудь дисциплинарную миру, чтобы предохранияь намът свое духовенство отъ нравственной порям запада и оградить рукополагаемых лиць оть тву вареканій и подозрвній, какимъ они при безбрачін депко мегли нодвергаться со стороны людей, предубфиденныхь: противъ дфвотва мірскихъ влириковъ. Такой гарантіей противъ возможныхъ искушеній и злословій являлась очень простая міра, повидимому самая радинальная, а гланное, удобоприложимая, именно: не рукополагать на священнослужительскія міста безбрачных лиць, требовать отвіншть, чтобы, они вступали въ законный бракъ до рукоположенія. Но еще неизвістно, утвердилась ли бы у насъ эта мъра подъ вліяніемъ одной полемики съ Занадомъ. антипатін въ нелибатству и опасенія за правственность влира: Едва ли можно предположить, что-

<sup>(4)</sup> Ист. Р. Ц. Фил. Періодъ І, етр. 53,

<sup>(1)</sup> Вотъ какъ отзывается Бароній о папахъ того времени: «люди-чудовища, самые отвратительные по жизни, самые непотребные по нрану, гнусные, какъ нельзя болье, во всехъ отношенияхъ (Танъ же прим. 141). Если таковы были начеловожди; то что же можно было сказать о прочемъ рамскомъ духовенстве? Конечно, то же самое, если не хуже. См. De coujugio Clericorum. Calinti. Asm.

бы наша ісраркія, отрящая ползательность базбрачів. духовнихь лиць, допустала въ своей практикъ, не менъе важную крайность — обязательность брана для кандидатовъ священства. Безъ всянаго сомевнія, пы, устояли бы въ данномъ случай, на камонической поч-, въ, еслибы чрезвычайныя вижшнія обстоятельства не поставили насъ въ такую меобходимость, догда и закону премъненіе бываеть. Это случилось въ Мригольскій періодъ.

--- Иго можгольское, дань извёстно, было величайнимъ бъдствіемъ для налисто оточества не только въ гражданскомъ, но и въ церковномъ отношени. Нашествіе тапаръ (1237—40 г.) сопровождалось край. нииъ разстройствомъ церковнаго благочинія. «Разрушены Божів церкви, поярана святыня, святители сдъдались добычею меча, тэла преподобныхъ жнововъ брошены въ пищу птицемъ, умащенные съдинаю јереи и діаконы умерщелены, а молодые отведены въ плина» (1). Такимъ образомъ нужно было спова все устроять и совидать. Не легие было воздвигнуть крамы Божін; еще трудиве было найти достойныхъ слушителей алтари. Льготы и преимущества, представленныя духовенству ханскими ярлыками (2), были привлекательны для многихъ мірянъ и многіе шли въ духовное званіе чисто по житейскимъ расчетамъ. Холопы, бъглые, люди бездомные, опальные-словомъвсь ть, которые не могли или не хотъли переносить тяжелой тираннін баскаковь, искали себ'в пріюта въ духовномъ въдомствъ, постригались въ монахи, про-

<sup>(4)</sup> Слова еп. Владинірскаго Серапіона. Ск. Приб. нъ над. Тв. Св. От. за 1843.

<sup>(2)</sup> Mer. Р. Ц. Фил. Періодъ. И, стр. 99 по жад. 1862 г.

сились въ илирини (1). Конечно, между соискателями приходскихъ мастъ могли быть люди достойные, способные, по призванію. Но какъ было отличить посавднихъ отъ первыхъ во время всеобщаго гражданскаго безпорядка? По наким в записямъ или метричесиимъ внигамъ можно было навесть справки, что такой-то проситель-не двоеженець, или мнимый вдовецъ? Трудно было положиться на личные показанія самихъ просителей или на свидътельства прихожанъ въ столь смутное время, погда ложь, общанъ, соямокумство (2) были обыкновенными средствами, лишь бы получеть «ставленную грамату». Да и независимо оть этихь злоупотребленій положеніе опископа было крайне затруднительно, когда являлись къ нему за поставленість лица безбрачимя или вдовыя. Не говори уже о томъ, что дъйствительность ихъ вдовства или безбрачія во многихъ случанкъ могла быть весьме сомнительной, даже, при достовърныхъ свидетельстваяъ относительно ихъ поведенія и образа жизни, могь ли еписионь: быть уверень, что эти лица после посвященія навсегда останутся безбрачными и, оставыясы таковыми, будугъ жить цёломудренно? Кто могь

<sup>(&#</sup>x27;) Историч. акт. Т. І. № 105. Заметимъ мимоходомъ, что у насъ въ старину поступали им кимръ лица изъ всело сословій, не исключая податнадо. Аст.

<sup>(2)</sup> Ист. Р. П. Фил. Періодъ II, стр. 78. Основывалсь на посламін архіен. повгород. Геннадія (См. Ист. Россін Соловьева. Т. Устр. 271), мы можемъ принять за достовърное, что у насъ въ древнее время «ставленики» выбирались «міромь», т. е. приходской общиной и за поручительствомъ этого міра представлялись иъ еписиопу. Танъ было ѝ въ первые въка христіанства, какъ видно изъ перваго посленія св. Елимента Рамскаго иъ Коринонамъ. Этотъ обычай отмъненъ (Лаод. соб. пр. 13. VII Всел. соб. пр. 3) велъдствіе злоупотребленій со стороны невъмсственной черии. Леть.

поручиться за безукоризненность ихъ будущаго поведенія? При нормальномъ положеніи влира такимъ ручательствомъ служитъ самая дисциплина церковная. Но въ то время этой-то дисциплины и не было; напротивъ было множество безпорядковъ въ жизни клира, -- отступленій отъ церковнаго благочинія; эпархіи оставались почти безъ всякаго надзора со стороны духовной власти (1); церковныя правила даже для самихъ епископовъ были «покрыты облаком» еллинской мудрости», т. е. были непонятны и по языку и по недостатку толкованія на нихъ (2). Вотъ при какихъ условіяхъ и обстоятельствахъ на Владимірскомъ соборъ (1274 г.) постановлено было слъдующее опредъленіе: «если кто хочетъ быть посвященнымъ,пусть со всею подробностію испытають его: ли жизнь его, соблюль ли онъ цъломудріе,—съ довицею ли вступиля въ бракт и законно ли вступилт» (3).

Всякій согласится, что въ этомъ опредъленіи не слышно категорическаго тона, въ какомъ излагались древнія правила восточныхъ помъстныхъ церквей,— не видно, чтобы отцы Владимірскаго собора узаконяли обязательность брака для посвящаемыхъ лицъ безъ всякихъ исключеній и ограниченій. Если на основаніи этого опредъленія можно заключать, что въ XIII в. было уже въ обычав рукополагать только «вступившихъ въ законный бракъ съ дввицею»; то

<sup>(1)</sup> Правда, митроп. Кириллъ II (1250—1280) въ продолжение своего 30-лътняго пастырства не разъ обозръвалъ съверныя эпархін; но временный обзоръ одного митрополита далеко не то, что постоянный надворъ епархіальной власти. Авт.

<sup>(2)</sup> Ист. Р. Ц. Фил. Періодъ II, стр. 78.

<sup>(3)</sup> См. дазнія этого собора въ русси. достопанят. Ч. І, стр. 106—118.

съ другой стороны самое правило собора, какъ юридическій актъ церковнаго законодательства, было временной дисциплинарной мёрой. Устраняя отъ рукоположенія безбрачныхъ и (вёроятно) вдовыхъ лицъ вслёдствіе заміченныхъ безпорядковъ (1) въ клиръ, законодательная власть имёла въ виду—охранить чистоту жизни будущихъ священнослужителей посредствомъ бража и законнаго сожительства съ женой. При отсутствіи надзора и при недостаткъ духовнаго просвъщенія въ самомъ духовенствъ эта мёра была единственно возможной въ смутное время монгольскаго ига.

— Но, пользуясь этой мърой въ продолжение 200льтняго монгольскаго періода, мы имъли довольно времени, чтобы свыкнуться съ тымъ порядкомъ въ церковной дисциплинъ, который вызванъ былъ исключительнымъ положениемъ церкви и духовенства; мы привыкли видъть у себя только женатыхъ священнослужителей. Черезъ 200 льтъ, т. е. въ XV в. намъ уже странно было видъть священника безбрачнаго. Мы думали тогда: «если безъ жены священникъ (хотя бы и вдовый), то это латинскій священникъ и потому считали его незаконнымъ (2). По такимъ соображеніямъ, между прочимъ, Виленскій соборъ (1509 г.) опредълить — «не допускать неженатыхъ священниковъ до священнодъйствія» (3). Это опредъленіе получило у насъ особенную силу. Если досель—

<sup>(4)</sup> Они замичены были митроп. Кирилломъ. Тамъ же.

<sup>(2)</sup> Ист. Р. Ц. Фил. Періодъ III, стр. 157.

<sup>(\*)</sup> Ист. Р. Соловьева. Т. V. Такое же опредъленіе, какъ увидимъ, этотъ соборъ постановилъ относительно вдовыхъ священисслужителей.

подъ влінніємъ одной только полемики съ западомъмы имвли крайнее предубъждение противъ неженатыхъ священнослужителей; то со времень Уніи подъ выіяніем'я провавой борьбы съ датинством'я (1596-1764), іезуйтской пропагандой и шляхетством (1764—1862) шы сталы уже чувствовать совершенное отвращение отъ всего, что только могло напоминать намъ датинскіс обычан, какъ напр. безбрачіс въ духовенствв. При этой антипатіи, навъянной извив, наши внутреннія, домашнія обстоятельства были такого рода, что они поставляли насъ въ необходимость — не давать священнослужительскихъ масть лицамъ безбрачнымъ и вдовымъ. Такими обстоятельствами въ XV и XVI вв. были: невежество и грубость правовъ въ обществъ и духовенствъ. О ставленикахъ того времени извастенъ отзывъ архіен. Новгородскаго Теннадія. «Вотъ, пишетъ онъ, приводятъ" ко мав "мужика; я велю ему читать апостоль, а онь и ступить не умыетъ: велю дать ему псалтирь, а онъ и по той едва бредеть. Я отказываю ему, и на меня жалобы: земля, господине, такова; не можемъ добыть, кто бы умель грамотв... Быоть мнв челомъ: пожалуй, господине, вели учить. Приказываю учить эктенію, а онъ и къ слову пристать не можеть; ты говоришь ему то; а онъ совсвиъ другое. Приказываю учить, азбуку, и они, немного поучившись азбукъ, просятся прочь, не хотять учить ее» (1). Воть каковы были кандидаты священства! Люди темные, не разумъвшіе ни церковныхъ правилъ, ни обязанностей духовнаго званія,

<sup>(&#</sup>x27;) Ист. Р. Ц. Соловьева. Т. Ү. 270. Ист. Р. Ц. Фил. Періодъ III, стр. 93.

они, имъли и побужденія темныя къ занятію приходскихъ мъстъ. «Церквей наставили много, говоритъ пътописецъ, и вотъ всякій, кому не хотилось работарь, жель во священники, не оставляя плотскихъ страстей; потому что шель не Богу служить, а тъло свое дьготить» (1). Само собою разумъется, что тавимъ ставденивамъ и въ умъ не приходило безбрачіе въ міръ или въ клиръ. Выходя изъ среды народа, они сардовали его обычаящь, т. е. женились, какъ только вступали въ совершенный возрастъ. Кто чувствоваль себя неспособнымь въ брачной жизни, тотъ шель въ монастырь; а кто изъ неженатых просился въ дьяконы или священники, того епархіальная власть нросто обязывала предварительно вступить въ бракъ; потому что нельзя было положиться на приомудріе людей, поторые не понимали высокихъ обязанностей священства. Время было такое, — «земля была такова»! Не откуда было взять для бълаго духовенства дюдей просвъщенныхъ, благонадежныхъ, нравственнотвердыхъ. Вотъ почему отцы Стогдаваго собора (1551 г.) уложили: выбирать священниковь и дъяконовъ людей женатых: (2). Такимъ образомъ въ одномъ и

<sup>. (1)</sup> Ibid.

<sup>(3)</sup> Ист. Р. Соловьева. Т. VII. 94. Наим ученые (П. И. Инпок. II. 435. Ист. Р. Ц. Фил. III. 138) не признають подлинности
ечорявымую определений въ томъ видъ, намъ ови дочния до насъ, говорять,—что это заински часчнаго лица е дълниять Стоглаваго собора, писанныя уже послъ собора. На этомъ основании утверждають,
что «многи» глявы стоглава придуманы писцемъ стоглава. Согламамися: Однаво тъже ученые (fbid.) допускають, что вти записки уже
существовали около 1553 г., слъдовательно составитель ихъ быль
современникъ собора (1551 г.) и, въроятно, очевидъцъ. Предполагая, что онъ «многое» придумалъ по сесему разумъню, мы не можемъ однако не признать, что онъ многое записалъ такъ, какъ бы-

томъ же въкъ (XVI) на юго-западъ и съверо-востомъ Россіи два собора подтвердили и признали de jure то, что уже существовало въ церковной практикъ de facto со временъ Владимірскаго собора: безбрачныя и вдовыя лица устранены отъ священства, бракъ сталъ обязательными условіемъ для ставлениковъ.

Можно было бы ожидать, что этотъ порядовъ въ нашей церковной дисциплинъ, вызванный мъстными историческими условіями и обстоятельствами, изивнится съ перемъною самыхъ обстоятельствъ. Дъйствительно, въ XVII и XVIII вв. наша церковъ и духовенство находились въ болье благопріятныхъ условіяхъ, чъмъ во времена митронолита Кирилла II или архіеп. Геннадія. Политическая свобода государства, твердая организація правительства и церковная самостоятельность 1) давали намъ полную возможность спокойно и серьезно заняться исправлением разныхъ погрышностей отъ прежнято времени. Непосредственныя сношенія съ восточными іерархами 2), распространеніе духовнаго просвыщенія и ближайшее знакомство съ древне-отеческой литературой служили

до на соборъ. Въ частности: нътъ никакого основания отрицать поддинность стоглаваго опредъления о меналыхъ священнослумичеляхъ; потому что это опредъление, въ томъ видъ, какъ мы привели, было прямымъ отвътомъ на предложение царя: «едовые попы соблазияють своимь поведением» и пр., совершенно соотвътствуетъ обстоятельствать времени и подтверждается всей послъдующей церковной практикой. Авт.

<sup>(1)</sup> Какъ извъстно, съ учреждениемъ у насъ патріаршества (1588 г.) прейратилась ісрархическая вависимость нашей церкви отъ К—скаго патріархатства. Аст.

<sup>(2)</sup> Въ XVII в. они часто пріввжали въ намъ то для сбора подаяній, то для содъйствія намъ въ трудныхъ обстоятельствахъ (дъло Никона). Авт.

Христ. Чт. № 5. 1870.

намъ преврасными источниками и пособіями для уразуменія техь или другихь недостатновь. И мы воспользованись этимъ положеніемъ, -- исправили у себя не мало ошибока, надъланныхъ во времена варварства (XIII, XIV вв.) и невъжества (XV, XVI вв.). Но еще не присиваю время производить коренныя реформы въ нашей церковной дисциплинв. Здёсь мы отраничникь только частными перемвнами то церковной администрація (напр. учрежденіе св. сунода въ замънъ патріаршества), то въ матеріальномъ обезпечении духовенства (отнятіе церковныхъ имуществъ и назначение штатнаго жалованья 1764 г.), то по духовно-училищному въдомству (регламентъ, уставъ коммиссіи дух. училищъ) и пр. Внутренняя же организація клира, порядокъ замъщенія священнослужительских мёсть оставались въ прежнемъ видъ. Мы такъ присмотрълись къ этому порядку, такъ свыклись съ нимъ, что счетали его уже нормальнымъ, законныма; теперь онъ сталь для насъ обычаема древнимъ, преданіемъ отцевъ, завётной стариной. А кому не извъстно, какъ трудно исправляются и отмъняются въковые обычаи? Чего стоило намъ одно только исправленіе богослужебныхъ книгъ? Можно представить, что заговорили бы наши мнимые ревнители отеческихъ преданій, если бы церковная власть (въ XVII—XVIII вв.) вийсти съ исправленными книгами стала посылать на приходскія міста свищенниковь безбрачных, въ отмену доселе бывшаго обычая. Обозвали невъжи «никоніанской ересью» законное исправленіе церковныхъ книгъ и обрядовъ, — обозвали бы они «Латинскими новшествоми» не менње законное рукоположение безбрачныхъ или вдовыхъ лицъ. Въ

виду такого-то предубъждения противъ безбрачныхъ и вдовымъ священнослужителей, особенно въ виду усилививатося раскола, прайне затруднительно было положение исправителей церковного благочинія. - Съ одной стороны ваноническія правила и дисциплинарные порядки восточныхъ церявей обязывали ихъ отмвнить досель бывшій обычай (1) вы нашей церковной правтивъ; а съ другой стороны отмъна этого обычая угрожала новыми смутами въ народъ и духовенствъ, могиа служить поводомъ къ разнымъ нареканіямъ со сторовы распольниковъ. Что туть было двлать? Очевидно, благоразуміе требовало не настаивать пока на формальномъ возстановлении канонической дисциплины, оставить мъстный обычай de facto, отрицая обязательную силу его de jure. Такъ, двиствительно, и поступиль московскій патріаршій соборь 1667 г. Отвергнувъ каноническую важность стоглавыхъ опредъленій, онъ оставиль вопрось о ставленикахь въ томъ видв, какъ рвшенъ быль этотъ вопросъ на стоглавожь соборв (3). Отеюда произошло следующее: . въ теоріи признавали мы для себя обязательными древнія каноническія правила, а въ практикъ поступали по уложенію стоглава или даже владимірскаго собора (1274 г.); т. е.:—по кормчей книгь мы учили, что священнослужителями могута быть какъ женатыя, такъ равно и вдовыя и безбрачныя лица 3),

<sup>(1)</sup> Т. с. обычай руководагать въ священивие и дыяковы *только* женстыст лицъ. Лет.

<sup>(2)</sup> См. соборный свитокъ и правяла при служебникъ патріарха Іовсафа 1668 г.

<sup>(°)</sup> См. нашр. Кормчую ин. изд. 1816 г. съ толкованіями на правила: Ан. 26, I Ник. 3, Неон. 1, Каре. 20, Трул. 3. 6 и пр.

а на саномъ дъдъ опредлагаще у насъ въ священники и дъяковы одни только женотые люди. Въ такомъ видъ перещелъ этотъ порядокъ вещей изъ XVII-го въка въ XVIII-й и, благодаря Петровой реформъ, еще болъе закръцился и утвердился. Именю:

— Издавна быль у насъ законъ, по которому дъти священнослужителей считались принадлежащими вз духовному званию по одному лишь праву рождения (1). Но въ старину, при отсутствіи сословнаго антагонизма, этотъ законъ не имълъ особеннаго вліннія на быть духовенства. Дъти священнослужителей, достигнувъ совершеннольтія, свободно переходили изъ своего званія въ мірское, добывали себъ «свой хлюбъ» и оставались въ гражданскомъ въдомствъ. По граматъ в. кв. Василія и м. Кипріана: «поповичь, который живеть у отца и хавбъ встъ отцовъ, ино той митрополичъ; а который поповичь отделень и живеть опричь отда и хльбъ встъ свой, а то мой-виязи великаго» Этотъ порядокъ нисколько не изминился съ открытіемъ (въ XV-XVII вв.) школь и училищь при духовныхъ братствахъ; потому что эти школы не имъли сословного характера, были одиналово доступны для дътей всякаго званія; не имъли они характера и смеціальных учебныхь заведеній; ибо въ нихь давалось образованіе, по тогдашнему времени, общее (схоластическое). Кончивъ курсъ ученія, тогдашніе studiosi-Bursarii (студенты-бурсаки) (3) свободно распредъля-

<sup>(1)</sup> Грам. вн. Всеволода въ дополи. въ мет. акт. 1 № 3. Уставная грам. в. вн. Василія и м. Кипріана (XIV в.). А. э. 1. № 9.

<sup>(:)</sup> Уст. Грам. в. кн. Василія. А. э. 1. № 9.

<sup>(3)</sup> Въ средніе въна дъйствительными студентами ститались тъ, которые подъ надзоромъ магистра жили въ особомъ домъ, тамъ вли, спали и диспутировали. Бегатые моди (иногда монастыри, а у насъ

лись по мъстамъ службы: один шли въ духозное званіе или монашество, другіє поступали въ гражданскую или военную службу. Такимъ образомъ между сословіями происходило самоє живое, взаимное общеніе. Иначе ношив двла послів Петровой реформы. Духовнымъ регламентемъ Петръ В. создаль у насъ замкнутое сословіе бълаго духовенства. Во всьхъ другихъ сословіяхъ онъ; какъ извёстно, всемёрно старался искоренить старый предразсудокъ, будто бы родовитость даеть человину извистныя права и преимущества; относительно только одного духовнаго званія великій преобразователь двиствоваль какь бы наперекоръ своимъ убъжденіямъ. Не отивияя стараго закона о детякь духовнаго званія, онь учредиль при архіерейских домакь особемныя духовныя школы ст спеціальной цёлью-приготовлять «дътей священии» ческих» для «чина священническаю» (1) Съ той же цълью регламенть проэктироваль духовныя семинарін и внадемін, и священнослужители обязывались посылать туда своихъ детей (2). Отъ поступавшихъ въ академію бралась собственноручная подписка въ томъ, что они «до конца ученій пребудуть въ академіи, подъ великимъ штрафомъ, если бы обпта своего не испол-

<sup>«</sup>братство») завеля множество таких коммунь для бъдных студентовъ в эти общежити имъли характеръ чисто монастырскій. Юноша не сибль безъ позволенія магистра выйти за ворота дома, а если ито ночеваль въ городъ, того на другой день магистръ наказываль розгами Каждое изъ втихъ общежитій имъло свою кассу, которая называлась бурсой (Bursa); отсюда и самыя заведенія назвались бурсами, а студенты бурсаками (Burschen, Bursarii).

<sup>(</sup>¹) Дух. Рега. Отдва. о школахъ § 9-10.

<sup>(2) «</sup>Должны всъ протопоны и богатшін или и иніи священницы дътей своихъ присылати въ Академію». Ibid. § 14.

нили» (1). Однихъ только управыхъ, «дътинъ непобъдимой злобы», учениковъ тупыхъ, «непобъдимой льности» поведфвалось высыдать изъ академіи и изъ инголь, «отъявь инь всю надежду чина священиическаго», — а получившихъ образование въ духовныхъ шнолахъ производить на священство предпочтительно предъ неучившимися (2). Тапихъ духовно-учебныхъ эаведеній основано было въ прошломъ въкъ: 4 академін, 36 семинарій и 15 училищъ. Послъ 1808 г. уставы и штаты духовных училищь продолжали тольно развивать идеи и планы духовнаго регламента. Теперь академін, семинарін и училища стали уже въ собственномъ смыслъ духовно-учебными заведеніями, окончательно приняли карактерь сословный, какь по своему назначенію (приготовлять селщенно-церковно-служительских детей въ духосному званію), такъ равно по системъ воспитанія и обученія, по составу учительской и административной порпорадіи, по способамъ содержанія (на церковныя средства, - свъчные доходы) и пр. Въ то же время, съ учреждениемъ консисторій (3) и духовныхъ правленій, чрезвычайно затрудненъ былъ выходъ изъ духовнаго званія формальностями канцелярской процедуры (священнослужителямъ даже возбранялось добровольное увольнение изъ своего званія).

Не трудно понять, какія последствія должны были

<sup>(1)</sup> Дух. Регл. § 20. 21. Замътки на него въ Хр. Ч. 1869 г. Октябрь.

<sup>(2)</sup> Тамъ же § 9. 10. 18. 20. См. Полное собраніе постановленій и распоряженій по в'ядомству православнаго испов'яданія Р. Имперім». Т. І. 1869.

<sup>(&</sup>lt;sup>8</sup>) Начало имъ положено было еще дух. Регламентомъ § 5. 7. Жр. Чт. 1869 г. Окт. стр. 656.

вытекать изъ такого положенія вещей. По прасу рожденія съ каждымъ новымъ покольніемъ увеличивалось количество лицъ, принадлежащихъ въ духовному званію (1). Въ клировых въдомостих обозначались состоящими въ этомъ эваніи не только двиствительные или заштатные свищенно-церковно-служители, но жены ихъ, и дъти-какъ мужскаго, такъ и женскаго пола, — какъ кончившіе курсъ ученія, такъ равно и исключенные изъ училищъ или семинарій. При такомъ составъ духовное званіе приняло всъ особенности сословного характера, стало въ собственномъ смысяв духовнымъ сословіем съ своими наследственными и по воспитанію правами и преимуществами, съ своими преданіями, семейными обычаями, съ своеобразнымъ воспитаніемъ и обученіемъ. Отсюда происходило следующее: если духовные восинтанники, кончивъ курсъ ученія, имвли, такъ сказать, duplex-и по рожденію и по воспитанію, состоять въ духовномъ въдомствъ и въ немъ искать себъ мъста службы; то съ другой стороны отцамъ семействъ того же званія естественно было заботиться о томъ, чтобы пристроить своихъ дочерей въ своемъ же въдомствъ. Эти-то сословные узы и обязывали студентовъ семинарій или академій присматривать себъ помощниць для жизни въ своемъ званіи; по тёмъ же указамъ. дъвицы духовнаго званія и отцы ихъ видъли въ семинаристахъ и академистахъ --- нареченныхъ жениховъ. При такой сословной обоюдности желаніе при-



<sup>(1)</sup> Точеве было бы спазать: «дуковному епфомотеу». Но въ этомъ случав авторъ желаетъ быть вврнымъ преданію и обычаю. Еще и доселв у насъ говорять и пишуть: «дьти духовнаю званія», «училище дьемце духовнаю званія», и т. под. Лет.

строить дёвицъ духовкаго званія, особенно сироть, простиралось иногда такъ далеко, что за дёвицами оставляли священно-церковно-служительскій міста. Посему кандидатамъ священства нетолько не было никакой нужды обращаться въ другое відомство за прінсканіємъ себі невість (это было бы уже не деликатнымъ поступкомъ противъ своего сословія); но часто даже необходимо было «со вяміемз такой-то» получить и самое місто. Такимъ образомъ бракъ для кандидатовъ священства сталъ сословно-обязательнымз, и эта обязательность брака совершенно заслонила доступь къ священному званію лицамъ безбрачнымъ или вдовымъ. Въ такомъ виді перешель этоть порядокъ вещей изъ XVIII-го віка въ XIX-й и оставался нензийннымъ до настоящаго времени.

Если мы теперь бросимъ бъглый взглядъ на тъ историческія обстоятельства, о которых в досель была рвчь, то они представятся намъ въ следующемъ общемъ очеркъ: послъ принятія христіанства, въ первые два-три въка (X-XII), у насъ были и безбрачные, и вдовые, и женатые священнослужители; ибо такъ было у грековъ, которымъ мы во всемъ подражали и которые въ то врема завъдывали нашими церновными явлами. Но подъ влінніемъ полемики съ западнымъ целибатствомъ, у насъ мало по малу образовалось предублождение противъ безбрачныхъ священнослужителей, а распущенность нравовъ въ западномъ дуковенствъ и близкое сосъдство съ датинянами заставляли насъ предпринять дисциплинарную міру для окраненія цівломудрія въ своемъ клирів. Эта мівра, по обстоятельствамъ монгольскаго ига, представлялась въ обязательности брака для ставлениковъ, и мы принями эту мъру ез руководство (1274 г.); но, пользуясь ею въ продолжение 200-лътняго ига (XIV-XV в.), мы незаметно свыклись съ мыслію, что православными священниками могуть быть только люди женатые, и отстаивали это мивніе-на юго-западв (Вил. соб.) противъ Латинянъ, -- на съверо-востокъ (Стогл. соб.) въ борьбъ съ невъжествомъ ставлениковъ (ХУ---XVI вв.). Такимъ образомъ бракъ для кандидатовъ священства сталь обязательнымь условіемь по преданію, по старинъ, по обычаю; въ XVII в. мы отвергли юридическое значение этого обычая (Моск. соб. 1667 г.), но, имъя въ виду немощиую совъсть ревнителей старины, оставили этоть обычай въ томъ видъ, какъ онъ быль. После Петровой реформы (XVIII в.), т. в. съ учрежденіемъ особых духовных школь при существовани старых законов о дътяхъ духовнаго званія бракъ для ставлениковъ сдълался еще болъе обязательнымъ, принявъ сословный карактеръ. Вотъ тв историческія условія и обстоятельства, подъ вліяніемъ которыхъ возникъ и утвердился въ нашей церновной практикъ обычай рукополагать во священника и дьяконы только женатых, единобрачныхь лиць!

Ясное дёло, что этоть обычай и по началу и по своему продолженію быль дисциплинарной марой, посредствомь которой мы надёнянсь охранить правственность бёлаго духовенства и въ то же время представить ему возможность пользоваться законными благами жизни. Достигалась ли эта цёль? — Поищемъ отвёта въ исторіи. —

Почти съ того самаго времени, какъ у насъ утвердился обычай рукополагать только женатыхъ лицъ (XIV—XV вв.), въ нашемъ обществъ и духовенствъ

вознанаеть вопрось о вдовых священнослужителяхь. Этотъ вопросъ быль для насъ настоящимъ камнемъ претиновенія. Вводя обязательность брака для ставлениковъ, мы какъ-бурго не предвидвли или не хотвли знать, что у жеватыкъ священнослужителей точно также, какъ и у прочикъ смертныхъ, могутъ умирать жены не на старости тольно, но и въ молодости лътъ,и что савдовательно обязательность брака до рукоположенія и устраненіе вдовых виць оть поставленія нисколько не освобождають клира отъ вдовыхъ священнослужителей и не могутъ быть радикальными средствами для охраненія нравственности въ духовенствъ. Въ этомъ мы должны были скоро убъдиться. Не прошло 100 леть после Владимірскаго собора (1274 г.), какъ у насъ оказалось множество вдовыхъ (т. е. овдовъвшихъ послю рукоположенія) священниковъ и дьяконовъ. Со всъхъ сторонъ послышались жалобы на ихъ поведение, начались строгія, репрессивныя міры противъ нихъ, а дъло все-таки не ладилось. Цълыхъ три въна продолжалась агитація противъ вдовыхъ свищеннослужителей и кончилась тёмъ же, съ чего началась. Мы укажемь несколько самыхь важныхь моментовъ изъ этого весьма интереснаго эпизода въ исторін нашей церковной дисциплины. --

Первый, вовставшій противъ вдовыхъ священнослужителей ибрами угрозъ и прещенія, быль, сколько изв'єстно, митроп. Фотій (1409—1433), родомъ грекъ. «Желан пресвчь поводъ из соблазну (1) остававшимся

<sup>(4)</sup> Такъ пишетъ преосв. Филаретъ (И. Р. Ц. пер. ПІ. 155), но въ чемъ именно состоялъ соблезив,—не полазываетъ. Что стригольники, порицая духовенство, между прочимъ, указывали на частые случам соблазнительнаго поведенія въ клиръ,—это въроятно, это обыкновенная исторія всяхъ расколовъ и ересей. Но чтобы стриголь-

въ Псковъ стригольникамъ (1), онъ предписывалъ иско-

ники отдалялись отъ церкви по «поводу соблазновы» между вдовыми священиослужителями, -- это невароятно. Исторически неваетно, чтоони возставали вообще противъ ісрархіи (гл. обр. высшей; см. грам. патр. Антонія. Ист. акт. т. І. № 5)—и въ этомъ случав «поводомъ ко соблазну» для нихъ были повсемвствые пошлины за поставление въ духовный санъ (что навывали они симоніси. ibid.), разные поборы съ духовенства и мірянъ въ пользу митрополита (Акт. арх. эксп. 1. № 382. Псв. лът. 69. 104-107). Эти пошлины и поборы особенно тажелы были для юго-вападныхъ спархій при ж. Фотів. На соборъвъ Новгороденъ (1414 г.) в. кн. Витовтъ жаловался епископамъ, что м. Фотій нетольно мало заботится о югв, но «все узорочье церковное и сосуды перевосить (съ юга) на Москву и весь Кіевъ пусто сотвори тяжкими пошлинами» (Ник. Лат. 5,51). Исковъ, мечтавшій, въ то время о независимости, также ропталъ на митр. пошлины и тиготвые болве въ Литвв, чвиъ въ Москвв. Чтобы удержать его въ подчинения Москонской, а не Кіевской каледра, нужно было сдалать: ему какую нибудь уступку. Мы уже видъли, какъ сильно было въ нашемъ народъ (особенно въ югозападныхъ эпархіяхъ) предрасподоженіе, предубъжденіе противъ вдовыхъ свищеннослужителей, въроятно и стригольники для своихъ цвлей распускали въ народв недобрую молву о «вдовыхъ попахъ». Этимъ-то предразсудкомъ и этой молвой воспользовался м. Фотій для своихъ интересовъ. Предоставляя вдовыхъ священнослужителей самоуправству поковичей онъ тамъ санымъ, очевидно, дълалъ уступку народному самовластію и предразсудку, чтобы удержать за собой главное, т. е. власть митроп. надъ Псковомъ. Если бы онъ дъйствительно хотель «прести повода къ соблазии со стороны вдовыхъ священнослужителей», то онъ всегда могъ достичь того израми каноническими, т. е. произвесть церков ный судъ надъ подозрительными лицами, чего однако не случилось. Ясное дело, что онъ даль свое распоряжение не столько въ интересахъ дисциплинарныхъ, сколько въ цаляхъ чисто ісрархическихъ или даже политико-экономическихъ (сборы и пошлины остались по прежнему). Изъ-за этихъ-то расчетовъ и отделничеь отъ него югозападныя эпархін, избравъ себъ особою интрополита вълиць Гриворія Семивлаха (1416 г.). Замъчательно: при одномъ Фотів (Кскомъ патріархв) случилось раздъленіе перквей, при другомъ Фотію (о которомъ вделъ рачь)--раздиление у насъ митрополій. Но вроми этой случайности (едва-ин одноко умъстенъ слъпой случай въ исторіи церкви-Божіей), -- если бы мы стали проводить аналогію въ образъ жизни и двятельности того и другаго Фотія, то нашли бы весьма иного сходнаго въ саныхъ карактерахъ этихъ двуна саночъ Еллады.

: (1) Такъ навыважесь они по имени Карка Стригольника, (т. с. цирюльника). вичань запретить вдовым священникам священнодъйствовать». И исковичи воспользовались этимъ полномочиемъ послъ смерти Фотія. Въ 1468 г. они отлучили отъ службы вдовыхъ священниковъ и дьяконовъ по всей исковской волости, уже не спросившись ни митрополита, ни епископовъ. Новгородскій архіеп. Іона хотвль наложить на нихъ за это неблагословеніе, но удержань быль митрополитомь Өеодосіемь. Между тъмъ самъ «Өеодосій, говорить льтописецъ, хотълъ священниковъ и дьяконовъ силою навесть на Вожій путь: вдовымъ священникамъ и дьяконамъ приказываль постригаться вы монахи; у кого изъ нихъ были наложницы, техъ наказываль безъ милости, снималь съ нихъ священство, налагаль пени» (1). «Вследствіе такихъ распоряженій, много храмовъ осталось безъ священниковъ; народъ слъпой въ страсти къ храму поднялъ ропотъ, сталъ клясть святителя. Это глубоко оскорбило пастыря, такъ что онъ сдълался боленъ и отказался отъ канедры» (2).

Въ такомъ видъ оставался этотъ вопросъ до Московскаго собора (1503 г.). Этотъ соборъ, между прочимъ, заявилъ: «найдено, что многе вдовые священники и дъяконы, забывъ страхъ Божій, послъ женъ, держатъ у себя наложницъ, именуемыхъ полупопадъями» (3). Мы должны замътить, что ето время было время самое темное, невъжественное; въ духовное званіе щли, по выраженію археп. Геннадія, «мужикиневъжды». Чего жъ хорошаго можно было ожидать

<sup>(1)</sup> Mcr. P. Conobbeba. T. V, erp. 270.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) И. Р. Ц. Фил. пер. III. 155-56.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) И. Р. Солов. т. VII. 92. сп. И. Р. Ц. Фил. III; 156, примеч. 347.

отъ нихъ? Невъжественные и грубые ставления инсколько не дълались лучшими послъ рукоположения; они оставались съ свошии темными полятіями, дурными нравами и обычаями. Вотъ эти то «миоче» вдовцы священнослужители и производили соблазнъ въ народъ; тогдащніе еретики (жидовствующіе), отличаясь вившней строгостью, смело унавывали на ихъ дурное поведение и порицали јерархию. Зло было слишкомъ очевидно, чтобы не обратить на него внималія. Лучиле люди понимали необходимость реформы; обиа--ружилось стремленіе увречевать нравственную порчу въ духовенствъ. Но, по справедливому замъчанію современнаго историна (1), «какъ при Іоаннъ III, такъ и долго после него, при этомъ стремлении, во многомъ должны были отраничиваться» только «указаніемъ на правственныя язвы, выраженіемъ желанія уврачевать ихъ. Зло не истреблялось; ибо главное средство къ его истребленію, по обстоятельствамь, не могло придти еще въ силу, котя необходимость его и совнавалась лучшими людьми: это средство-просепищение. По недостаткуяснаго света должны были идти ощупью, браться за средства вившнія, не ведущія къ цваи». Такимъ образомъ на Мосновскомъ соборъ (1503 г.) состоялось следующее знаменитое определение: «впереда вдовыма попамь и дъяконамь не служить; которые изъ нихъ уличены въ держаніи наложниць, твиъ паложниць отпустить, жить въ міру и никаних священническихъ службъ не отправлять; на которых же попова и дылконовг дурной молвы нътг и сами говорять, что живуть посль жень чисто, тьмь стоять вы церкви на

<sup>(1)</sup> И. Р. Солов. т. VII, стр. 92.

-илиросась, но не смужить»... (1) Примиру восточной :Руси посивдовала Русь западная. На Виленскомъ соборв (1509 г.) было постановлено: «отлучать отъ свяпенства техь, которые, сврывь свое поводение предъ дуковникомъ, обнаружатъ живнію свое недостоинство; -не допускать из служению вдовых в священниковь и дьяконовъ, пока не поступить въ монашество» (2). Эти соборныя опредвленія возбудили противъ себя горькін, совершенно справединныя жалобы въ быломъ -духовенствъ. «Господа священноначальницы!-- писалъ Ростовскій іврей Георгій — неблагословно надсматриваете за върными людъми... пусть подвергаются запрещенію тв, поторые не соблюдають своего вдовства въ чистотъ. Зачънъ же подвергать сему навазанію другихъ, которые и безъ того уже наказаны свыше? Справединво ин, что вдовый священникъ, постриимсь, служими въ городахъ и селахъ, а тотъ же священникъ, иепостриженный, не может служить ни въ пустынъ, ни въ городъ?» (\*) «Волоколамскій Іо--сифз — пишеть преосв. Филареть (4) — принималь на себя ващитить ту мысль, ноторую рёшелись утвердить соборомъ 1503 г. и которую отвергаль Георгій. Хорошо зная, что запрещение служить вдовцамъ нельзя найти прамато оправданія ни въ опредъленіяхъ соборныхъ, ни въ разсужденияхъ отцовъ. Іосиоъ ста--жи иллимим отпо и отпо попазать примеремии, что и отпы отпижения которыя древнія правила сообравно съ нуждами времени (5); а въ закиючение прибавлявъ, что запреще-

<sup>(1)</sup> M. P. Cozos. T. V. 272:

<sup>(\*)</sup> Met. Art. T. I. 34 289.

<sup>(3)</sup> И. Р. Ц. Фял. пер. III, стр. 22. 156-57.

<sup>(4)</sup> Ibid.

<sup>; (&</sup>lt;sup>в</sup>) Прекрасная мысль! Мы припонимъ ее въ своенъ мъстъ.

ніе вдовнамъ совершать священнослуженіе — необходимая мпра не прекращенію зла — худаю поведенія многия. Однако ота «необходимая мера» далеко не достигала своей цвли. Не прошло 50 жить после Московскаго собора (1503 г.), какъ на Стогдавомъ соборъ (1551 г.) царь Иванъ Вас. Грозный предъявиль свитителямъ: «вдовые попы соблазияють своимъ поведеніемъ, остаются при церквахъ и исправляють всф требы» (1). Соборомъ уложили: «выбирать добрыхъ священнивовъ, дьяконовъ и дьяковъ женатыхъ, а вдовымъ воспретить служеніе, если не постригутся въ монахи» (2). Но это невольное пострижение, продолжавшееся со временъ митроп. Өеодосія (1461 г.), отразилось худыми последствіями въ монастырской жизни. «Ослабленіе пустынной строгости, -- пишеть преосвящ. Филареть (3), — заметное съ XVI в., зависело особенно отъ двухъ причинъ,---отъ поивщения въ обителяхь боярь, часто невольного, и от такого же невольнаго постриженія вдовых священников и діаконост. Какъ бы строго ни наблюдали настоятели за сохранениемъ правилъ монашествующихъ: невольные пострижениями-ненадежные слуги Вожін. Положимъ, современемъ нужда пріучала нхъ къ монашескому затвору: но до того времени каково было отъ нихъ монастырю?» Такъ, конечно. А каково было тамъ вдовымъ священнослужителямъ, которые не хотели постригаться въ монахи? Положение ихъ было самое печальное. Оставансь безъ мъстъ, они должны были пи-

<sup>(1)</sup> M. P. COROB. T. VII, exp. 94.

<sup>(3)</sup> Гл. 77—81. Стоглава. Извисчение изъ никъ въ И. Р. Солов. Т. VII, стр. 94.

<sup>(3)</sup> И. Р. Ц. Фил. пер. III, стр. 163-64.

таться подавніемъ, милостыней. Но кромѣ горькой нужды и бъдности они терпъли еще разныя обиды со стороны патріаршихъ чиновниковъ. Тогда какъ на Москвъ вдовые священники (¹) получали позволеніе священнодъйствовать и исправлять перковныя требы; въ селахъ вдовые священнослужители находились подъ строгимъ запрещеніемъ. Въ челобитной на патр. Нижона, между прочимъ, жаловались: «мынъ на Москвъ вдовые попы служатъ: или они святъе стали? или объ нихъ знаменіе съ небеси было? А бъднымъ сельскимъ запрещено; иной останется съ сиротами, съ пятью, шестью и больше» (²).

Эти справедливые жалобы наконецъ разсмотръны были на Московскомъ Патріаршемъ Соборъ 1667 г. -Такъ какъ «запрещение служить вдовцамъ не имъло основанія ни въ опредвленіяхъ соборныхъ, ни въ разсужденіяхъ Отцевъ Церкви» и не вело ни къ какимъ добрымъ последствіямъ; то Патріаршій Соборъ отмениль опредъление Московскаго Собора (1503 г.) и предоставиль вдовымь священнослужителямь право священнодъйствовать. Такимъ образомъ черезъ 200 или даже черезъ 300 леть (считая отъ времень митр. Фотія) вопросъ о вдовыхъ священникахъ и дьяконахъ кончился тъмъ же, съ чего началась вся эта исторія. Но рвшеніе, Патріаршаго Собора не совсвиъ строго и точно выполнялось на дълъ; долгое время оставался въ церковной практить обычай — «побуждать» нав даже «неволить» вдовыхъ священнослужителей къ постриженію въ монашество. Вотъ что писаль, спустя

<sup>(1)</sup> Въроятно они-то и были «крестоське» ісрен, которые стояли на перекресткахъ и нанимались служить молебны, панимали и пр.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) И. Р. Соловьева. Т. XI стр. 290.

40 лить посли Патріармаго Собора, составичель Дух. Регламента: «долженъ быти прилежный совыть въ св. правит. сунодв, что двлати съ овдовилыми јерен! и діаконы, нашаче же которые въ юности своей овдовали. Выль досель (1) обычай постригать таковыхь въ монахи: но какъ же таковый изречетъ предъ Вогомъ объщаніе, что онъ не отъ нужды въ чинъ монашескій идеть? Что же еще, погда онь и же ощущаетъ въ себъ дарованія сего и весьма того не хотоло бы? Понуждать не надобно, а въ самовластномъ: произволеній со искушеніем постритать мощно» (2). Были ли нослъ Регламента постриженія понудительныя или со испушением для вдовыхъ іереевъ и діаконовъ, мы не внаемъ. Известно только, что вдочые ч священнослужители безо иноческого пострымения невозводились на высшія верархическія ствпени (т. в. напр. вдовый дьяконъ такъ и оставался дьякономъ до конца своей жизни). Отсюда происходило то, что вдовцы, «наиначе же поторые 63 мности своей овдоввли», не предвидя для себя «посыщены» по службв ' въ бъломъ духовенствь, большею частію постриганись въ монашество и при ученыхъ степеняхъ (а иногда и безъ нихъ) быстро возводились въ јеромонахи, архимандриты и достигали архіерейства; тогда какъ изъ сверстники по школъ и службъ весь вых свой оставались дьяконами или священниками. Въ такомъ видъ сохранился этотъ порядокъ (\*) до настоящаго времени.

Христ. Чт. № 5. 1870.

<sup>(1)</sup> Т. е. до 1720 г., когда изданъ самый Регламентъ.

<sup>(2)</sup> Дук. Регл. о пресвит. и дъяконахъ § 30. (но над. 1804 г.).

<sup>(2)</sup> Что втотъ порядовъ есть мъстный обычай и не виветъ основанія ни въ общецерковномъ преданій, на въ опредъленіяхъ соборныхъ,—въ томъ сознается даже апологотъ этого порядка,—авторъ статьи: «о самъ епископскама ва отношеній ка менашеству», Тв. Св. От. 1862 г. кн. 3.

Воть въ пратномъ очеркъ исторія о вдовыхъ священнослужителяхы! Коль видите, --- вся она состоить изъ склетенія прайностей ю фантически показываєть несостоятельность обязательнаго бража для ставлениковъ. Капъ на усиливались мы устранять отъ рукополиженія безбрачных в вдовых лиць, -- однаво всегда было у насъ въ клиръ иножество вдовыхъ іереевъ и діаконовъ. Мы надвялись охранить правствонность въ импръ мосредствомъ обязательнаго брака, и всетаки «мисме», овдов'ввши после руконоложенія, «соблавиялы своимъ новеденіемъ, имъли наложница, именуемырт полупопадъями» (не отъ себя говоримъ,-такъ гороритъ исторія). Допуская къ руконоложенію только женатыка анць, ны дунали твиъ самынъ предоставить духовенству возможность нользоваться законичине блазами жизни,--и однако исторія вдовымь священнослужителей представляеть намъ горькіе опыты неблаводенствія ихъ въ моральномъ и житейскомъ отношении. Но эта исторія — только одна чаютная сторона въ жизни бълаго дуковенства. А сколько еще другихъ последствый осталось въ его жизни, благодаря въковому предразсудку-будто правословный священникъ непременно долокена быть человых женатый. Откуда эта масса инцъ, принадлежавных въ духовному аранію по одному лишь рожденію? Изъ обязательности брань въ этомъ званін! Почему не доставало у насъ средствъ для безбъднаго содержанія священнослужителей? По многочисленіюсти ихъ семействъ при обязательноми бракъ! Отчего у насъ крайній упадокъ живой миссіонерской діятельности? Оттого, что есть наши священнослужители селзины семейными узами и забота о семействъ не-

вольно пригибала ихъ умъ и волю къ житейскимъ попеченіямъ. Откуда у насъ непомизма (1) и антикановическое патронатство при замъщения приходскихъ мъстъ? Изъ обязательности брака, - изъ желанія пристроить дітей духовнаго званія со взятієми сиротъ въ томъ же въдомствъ. Почему у насъ лучшіе студенты академій и семинарій не охотно шли въ священники? Между прочимъ (если не главными образомъ) потому, что ихъ (коношей 22 — 23-хъ ивтъ) обязывали жениться до рукоположенія. Почему семейная жизнь въ бъломъ духовенствъ была далеко необразиовой (2) во многих отношениях ? По обязательности сословнаго брака въ этомъ въдомствъ, при неравенствъ воспитанія дътей обоего пола (в). Почему... «Можно бы и больше пояснить», — да, впрочемъ. довольно!

На основании сказаннаго мы приходимъ къ такимъ соображениямъ: обязательный бракъ для ставлениковъ;

<sup>(4) «</sup>При иногихъ церквахъ поим не припускающь из церковники чужихъ, но сеощии сынами или сродниками илста заинивотъ». Дух. Регл. о Пресв. § 27 по изд. 1804 г. См. также: Фил. И. Р. Ц. V. 8. (\*) А слъдовало бы образцовой быть. І Тим. III, 1—6. Тит. I,

<sup>(\*)</sup> А сявдовало бы образцовой быть. І Тим. ІП, 1-6. Тит. І, 6-9.

<sup>(3)</sup> Какъ извъстно, институты и училища для дъвицъ духовнаго званія—очень недавнія учрежденія. Въ былое время, т. е. въ первой половинь настюлицаю въка (о старинь и говорить нечего)—осльскія дъвици духовнаго званія большею частію не разуміли граметы и по своимъ взглядамъ на жизнь почти ничёмъ не отличались отъ крестьянских дъвицъ. Между тъпъ семинаристи все-таки выходили изъинских дъвицъ. Между тъпъ семинаристи все-таки выходили изъинскихъ дъвицъ съ сего претензіями на модное образованіе далеко
не гарионировало съ бурсацииме образованіемъ семинаристовъ— и
этотъ разладъ особенно чувствителенъ былъ въ семейной жизна.

какъ мъстный обычай-явление понятное, объясняется историческими условіями и обстоятельствами, подъ вліяніемъ которыхъ мы находились въ былое время. Это мы уже видъли. Но отъ стараго времени осталось у насъ довольно предразсудновъ и суевърій, точно также объясняемыхъ исторически. Чтожъ? Ужели въи въчные должны мы оставаться въ сферъ этихъ предразсудковъ? Безъ сомнънія, всякій благомыслящій скажеть: «ніть». А какь назовете вы мнівніе-«будто православный священникт непремънно должент быть человък женатый, -- мивніе, утвердившееся ввками только у насъ, въ нашемъ обществъ и духовенствъ? Соображая всъ историческія данныя, мы должны признаться: это- «старый предразсудокт» и, какъ мы видели, предразсудокъ не только безполезный, даже вредный въ практической жизни. Рано или поздо должны же мы были придти къ сознанію этого предразсудка, къ убъжденію въ томъ, что обязательный бракъ для кандидатовъ священства самъ по себъ нисколько не гарантируетъ ни нравственности, ни благосостоянія въ духовенствъ, что эта обязательность брака нисколько не освобождала нашъ клиръ отъ вдовыхъ священнослужителей и какъ мъра чисто вившняя, репрессивная-всегда сопровождалась печальными последствіями для нашего духовенства. Рано или поздо, говоримъ, должны мы были наконецъ оставить этотъ мистный обычай, какъ старинный предразсудокъ, и возвратиться въ древнимъ порядкамъ церкви Вселенской.

Этотъ трудный подвигь общественнаго самоисправденія переживаемъ мы въ настоящее время; великое дело коренныхъ преобразованій совершается во очію

передъ нами. По новому (върнъе было бы сказатьдревне-Вселенскому) закону теперь у насъ священииками и дьяконами могуть быть какъ лица, -- уже вступившія въ бракъ, такъ равно безбрачныя и вдовыя (послъ перваго брака) ('); дъти лицъ православнаго духовенства уже не принадлежать лично къ духовному званію, свободно могуть поступать на службу въ другія відомства или приписываться къ городскимъ и сельскимъ обществамъ, но не лишаются правъ на образованіе въ духовно-учебныхъ заведеніяхъ, на опредъление въ священно-церковно-служители, на пособіе отъ епархіальныхъ попечительствъ (2) и проч. Такимъ образомъ, благодаря законодательной власти, мы освобождаемся теперь отъ стараго предразсудкабудто православный священникъ непремънно долженъ быть человыкь женатый. Обычай, по которому досель вдовых лицъ не допускали въ рукоположенію (исключая монашествующихъ), а безбрачныхъ обязывали предварительно жениться, -- болье уже не существуетъ. Духовное званіе, освобождаясь отъ цалой массы лицъ, принадлежавщихъ къ нему по одному лишь праву рожденія, съ темъ вмёсте освобождается отъ горькой необходимости-передавать по насладству, обязывать кандидатовъ священства сословнымъ бракомъ, предназначать своихъ дътей къ духовному званію часто противу собственного нув расположенія, принуждать ихъ къ занятію приходскихъ містъ лишь вт интересахт матеріальныхъ, по житейскимъ расче-Tamb.

<sup>(</sup>¹) «Новая реформа въ быть духовенства». Прав. обозр. 1869 г. Май, стр. 795.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же. Іюнь, стр. 901—902.

Епархіальное начальство также не имъетъ болъе надобности умножать штатныя и сверхштатныя мъста (1) для обезпеченія сироть, раздроблять оклады жалованья и пр. Но, кромъ этого вившияго порядка и устройства, новый законъ вводить въ жизнь духовенства благоустройство внутреннее, церковно-служебное, правственное. Что такое были у насъ досель причетническія мъста? Горько сказать, а правда глаза ръжетъ. — Это были въ своемъ родъ пріюты и мъста призрънія для инвалидовъ духовнаго званія. Тамъ пристроивались только исключенные изъ семинарскихъ или училищныхъ списковъ — за леность, малоспособность или даже неодобрительное поведеніе (2). Только жалость къ безвыходному положенію этихъ людей (при старыхъ порядкахъ) и состраданіе въ ихъ бъднымъ семействамъ побуждали епархіальное начальство предоставлять имъ причетническія

<sup>(4)</sup> До введенія штатовъ (кажется около 50-хъ годовъ) составъ причтовъ быль недостаточно опредадець; даже въ бъдныхъ приходахъ (душъ 300—400) причтъ состояль изъ священника и двухъ причетниковъ. Посят введенія штатнаго жалованья, прежній составъ причтовъ мало чти изът намъ, гдт по штату полагались три лица—священникъ и два принетника, все-таки оставались сверхштатные дьяконы на дьяческой вакансіи. Были приходы (и такихъ не мало), гдт примъ двухъ или трехъ священниковъ и дьякона состояли въ штатъ чемыре причетникъ. При такомъ иножестят перковнослужителей естественно раздроблялись самые доходы и оклады,—иногіе получали ихъ и ниито не быль достаточно обезпеченъ,—вст жаловались на свою бъдность. Нынашняя реформа и въ этомъ отношеніи объщаєть дучшее положеніе духовенства при новомъ, сравнительно меньшемъ составъ причтовъ и управленіи приходовъ (І. 1. 2. ІІ. 1. 2. 7. См. Прав. Обозр. Май 1869 г.).

<sup>(2)</sup> Такое поведеніе, конечно, не отитивлось въ свидательствать прямо, буквально; въ втихъ случаяхъ далалась отитив по поведенію: «изряднаю». Но епархіальное начальство очень корошо знамо симетъ втого «изряднаго» поведенія. Си Письма Филар. Митр Месков. стр. 478. Кієвъ. 1869.

ивста. Конечно, многів изъ этихъ педоучейв со временемъ исправлялись и проходили свою слуюбу по прайней міріз — мерідно. Но малоспособлють, малограмотность и (съ позволенія сказать) самодувство многихъ (посмотрите въ консисторскихъ аркиватъ тяжебные двла — и вы убъдитесь въ томъ) опыно отразились на причетическомъ званія. До жаной степени упала у насъ HUBWAR, HO CTEMES 9TH не нижая, степень церковного служения, это можно видёть уже ку того, что въ восочь законъ (П, 1, 9) (1) исключены изъ употребления самыя навванія--- «дъячка и пономаря» (вбо они отали притей во языцёхъ). Съ сихъ поръ будутъ у насъ «певлои» щики только из кончивших полный курсі боюсловскаго образованія, т. в. такія лица, которыя, по познаніямь и способностямь, мощть быть овзведоны вы послюдствін вт сант священника» (ІУ, 3) (4). Такинъ образомъ наши Studiosi-Theologi (да и же они один) должны оставить ложное мизніе — будто комчившему курсъ богословскихъ наукъ не сообразно съ ого учаной степенью поступить въ причетини. Новый занонь требуеть отъ нихъ тольно того что требуется каноническими правилами (3), требуетъ, укавысшее назчачение, сообразное съ выъ SHBOT HMP

<sup>(1)</sup> Правосл. Обозр. Май. 1869 г., стр. 790.

<sup>(3)</sup> Tanb me.

<sup>(\*)</sup> Подобаеть со всякою течностію и тщанісив-наблюдаєм да бегатый ито-либо, для уменом... не прежде ноставляєтся, (т. с. пр. финсцопн.) разві когда совершить служенія чтеца и діанона и пресвитера... ибо неприлично, дерзновенно и легкомысленно... поспьшно поставляти или епископа или пресвитера или дісконе. И ни знаміє, ни правденіє не дарувна сіе права (Сард. Соб. пр. 10. сн. Лаод. 12. І. Тик. У. 22). А у насъ, при старых в обычанх в, кончившіе курсь богословских в наукъ сильно возводились и въ діавона и въ свищенника.

образованість. Уже состоя исаломщиками, они могуть быть учителями въ народныхъ школахъ (IV, 1). Какое высокое призваніе для истинно-образованнаго человіна! Здісь они могуть изунать жизнь не по ниважамъ, е лицомъ къ лицу въ дійствительности и такимъ образомъ подготовлять себи къ будущему пастырекому служенію подъ руководствомъ опытныхъ местолтелей.

. Какъ видете, свътлая будущность предстоять нашему дуковенству по предначертаніямъ новаго закона. Но въ рукахъ человическихъ, по свидительству истерін, и самна лучнія учрежденія или законы превретно быле понимаемы и искажеленсь въ практикъ живни. Дай Боуь, что бы это не сбылось съ новой реформой но нашему духовенству! Нынашніе кандидаты священства должны обратить особенное внимание на свое положение. Ибо новый законъ требуетъ, «что бы, впредь до составления и окончательнаго утвержденія росписанія нерковных причтовь опредъленіе вновь въ приходскимъ церквемъ вообще на діанонскія вакансін было пріостановлено и чтобы на вакансін вторыхъ священниковъ были вновь опредълюмы только во случал особенной въ томъ недобности» (111, 2). Спрашивается: куда жъ пойдуть студенты, теперь окончивающіе курсы богословских наукъ? Прямой путь для нихъ — въ народныя школы и въ псаломщики. Только этимъ путемъ могутъ они избъжать праздной жизни на чужой счетъ, могутъ быть полезными для церкви и общества. Затрудняться туть нечемь. Пора оставить неумную мысль: будто званіе сельскаго учителя или причетника свойственно лишь людямъ полуграмотнымъ. Истинно-образован-

ный человъкъ смотритъ на вещи иначе: non domo dominus, sed domino domus honestanda est (не мъсто красить человъка, а человъкъ мъсто). Гервую половину этой пословицы ясно доказала исторія нашихъ дьячковъ и пономарей; желательно, что бы вторая половина осуществилась въ исторіи новыхъ псаломщивовъ. Но съ другой стороны желательно, чтобы визшнее положеніе псаломщиковъ было несравненно лучие того, въ какомъ находились «дьячки и пономари», чтобы первые вполнъ быди обезпечиваемы при самомъ опредъленіи на мъста службы. Жедательно, чтобы отцы настоятели церквей принимали. къ себъ новыхъ сослужителей со всею отеческою любовію, обходительностію, благожеланіемъ, видя вы никъ своихъ будущихъ преемниковъ. Желательно, чтобы наше епархіальное начальство, безъ крутыхъ мъръ противъ наличныхъ церковно-служителей, -- тъмъ, чеменъе твердо и настоятельно проводило въ жизнь духовенства новые (т. е. древне-вселенскіе) законы, чтобы трудящіеся во слово и учени, хотя бы то и псаломщики, удостоинались сугубыя чести, а не оставлялись на одномъ и томъ же месте весь свой векъ вековать по примъру дъячковъ.

Пожелавъ всякаго счастія и благополучія при введеніи новой реформы въ быть духовенства, — мы однако продолжимъ наше изследованіе о бракь и безбрачіи священнослужителей.

(Продолжение будеть)

# ЧАСТЬ ПЕРВАЯ.

# внутреннее каноническое право.

Блаженны слышащіє слосо Божіє и соблюбающіє сто. Лун. XI, 28.

# отдълъ второй.

О таинотвахъ.

LIABA YII.

О Тамиствъ Брака.

§ 70. Понятіе о Танистві Врана.

Вракъ есть таниство Новаго Завъта, въ которомъ, по образу духовнаго союза Христа и церкви, предълицемъ священника и общества, благословляется союзъмужа и жены на всю жизнь, и въ которомъ, по про-изнесеніи въ церкви брачущимися лицами торжественнаго объта на ихъ взаимную пожизненную любовь, священникъ совершаетъ установленныя модитвы для сохраненія этого союза и его послъдствій, т. е. рожденія и воспитанія дътей.

# § 71. Дъйствительность брака.

Дъйствительность брана зависить отъ соблюдения . церковныхъ и гражданскихъ постановлений, которыя такъ важны, что отъ несоблюденія ихъ бракъ теряетъ силу и законность, даже можетъ быть недъйствительнымъ.

Церковныя постановленія касаются тамиственной стороны брака, а гражданскія—гражданской; но тъ и другія находятся въ тъсной связи; гражданскія охраняють общественное благо государства, а церковныя ограждають святость тамиства. Поэтому и церковныя и гражданскія постановленія одинаково принимаются во вниманіе въ церковныхъ и гражданскихъ присутственныхъ мъстахъ при сужденіи о дъйствительности и недъйствительности брака, сдълавшагося предметомъ судебнаго изслъдованія.

### § 73. О препятствіяхь въ браку.

Препятствія въ браку могуть быть естественныя и положительныя; первыя возникають изъ сущности брака, а вторыя—изъ положительных законовъ. Но такъ какъ положительные законы, касающіеся таинства брака, могуть быть божественными и человъческими: то мы заключаемъ, что препятствія въ браку, указываемыя божественными законами, остаются неизмінны; между тімь, какъ препятствія, зависящія отъ законовъ гражданскихъ, подлежать изміненію.

Далье, препятствія могуть быть разділены на церковныя и гражданскія, потомъ на общественным и частныя; общественныя касаются общаго благополучія и дійствують даже противь воли супруговь, такь напримірь расторгается тайный бракь даже противь воли вступившихь въ него; частныя же касаются только личныхь интересовь одного изъ супруговь и уполномочивають обиженную сторону отыскивать сабъ удовлетворенія на судъ церковномъ, напр. въ случав отпоки относительно лица, оканческой неспособности, принужденія, насилія и обольщенія.

Препятствія къ браку могуть также быть открытыя и тайныя, потомъ предшествующія браку и обнаружившіяся послів него; объ нихъ мы подробнів скажемъ ниже съ указаніемъ на самые случаи.

#### § 73. Разділеніе предметовь, относищихов из браку.

Чтобы подвергнуть вопросъ о бракъ надлежащему изслъдованію, мы въ частности скажемъ: 1) Объ обрученіи; 2) О свадебномъ подаркъ обрученія; 3) О приданомъ; 4) Объ оглашеніяхъ предъ вънчаніемъ; 5) О разръшеніяхъ на бракъ; 6) О поручителяхъ; 7) О вънчаніи; 8) О бракахъ; 9) О непристойныхъ, противузаконныхъ, преступныхъ и запрещенныхъ бракахъ; 10) О препятствіяхъ, разсторгающихъ бракъ и не расторгающихъ его.

# Объ обручени (1).

# § 74. Понятіе объ обрученія.

Обрученіемъ называется такой акть, въ которомъ лица, желающія вступить въ бракъ, въ присутствін приходскаго священника невівсты, родителей, или опекуновъ и родственниковъ, заявляють о своей ріъ-

<sup>(1)</sup> Излагаемыя авторомъ въ этой стать в сведения заимствованы имъ частию изъ правиль древней вселенской церкви, главнымъ же образомъ эти сведения принадлежать постановлениямъ византійскаго законодательства разнаго времени (сн. apud. Leuncl. Liber Leonis et Constantini tit. XI. Prochir. tit. 1. 11. Novell. Leon. 18. 74. Novell. 24. 31 Alex. Compan: apud. Zachar. t. III), изъ меторымъ авкоторыя взощим и въ нашу печатную Кормчую (см. гл. 50 гр. 1 и след. гл. 49 гр. 1 гл. 43). Изложенные въ означенномъ месте Кормчей законы касательно об-

шимости вступить въ бравъ. Это заявление можеть быть сдълвно письменно или устно (1),

§ 75. Что требуется для дъйствительности обрученія.

Для дъйствительности обручения необходимо:

- 1) члобы оно было совершено по свободной ръшимости обручающихся, съ согласія ихъ родителей, или опекуновъ, также публично, а не тайно;
- 2) чтобы при обручении присутствоваль приходский священникъ невъсты;
- 3) чтобы женихъ и невъста обмънивались взаимно кольцами и обычнымъ поцълуемъ.

Такое обручение законно и ищесть силу предстоящаго брака. Приходскій священникъ невесты обязывается внести актъ обрученія вмёстё съ обозначеніемъ самыхъ лиць въ обручальные списки, которые, подобно спискамъ вёнчальнымъ, должны быть въ каждомъ приходё. Клирикъ, если бы умерла его невеста, послё совершеннаго обрученія, а самъ онъ готовился получить степень священства, не можетъ вновь обручаться ни съ кёмъ другимъ; потому что это обрученіе было бы признано вторымъ бракомъ и заградило бы ему путь къ священному сану (3). И мірянину

рученія дъйствовали у насъ безъ измъненія до временъ Петра Великъго (См. Истор. рус. гражд. закоп. Невол. Т.Т, § 101). Но, не смотря на послъдовавшій измъненія, обрученіе и у насъ до 1775 г. совершалось особо отъ вънчанія, пока указомъ 5 августа сего года (П.
С. З. № 14357, п. 3) Св. Сунодъ не предписаль совершать обрученіе
и вънчаніе по церковному чину въ одно, а не въ разныя времена.
Исключеніе впослъдствік 1796 г. допущено для особъ царекой замилія;
обрученіе ихъ совершается отдъльно отъ вънчанія (П. С. З. № 17505).

<sup>(1)</sup> Harmenop. lib. IV. t. I, pag. 467. edit. Heimbach. Ecips. 1861.

<sup>(°)</sup> Пидал., стр. 456.

запрещается вступать въ бракъ съ дётьми братьевъ, сестеръ или съ другими родственниками его умершей невъсты въ тъхъ степеняхъ, которыя считаются запрещенными въ кровномъ родствъ. Но обрученіе, при которомъ не соблюдены означенныя выше условія, не признается законнымъ к обязательнымъ, а считается дъйствіемъ простаго произдола, котому оно не сопровождается и слъдствіями законнаго обрученія.

#### § 76. Продо*жавай*я 1.

Форма, по которой родители и опекуны должны давать свое согласіе на обрученіе ихъ сыновей, дочерей и состоящихъ подъ опекою, не узаконена церковными правилами; но по господствующей практикъ достаточно, чтобы родители и опекуны внали твхъ лицъ, съ которыми они хотятъ обручить своихъ сыновей или дочерей. По нъкоторымъ указаніямъ законовъ римскаго права можно заключать, что при выдачъ дочери замужъ считается достаточнымъ молчадивое согласіе родителей и опекуновъ, напротивъ при женитьбъ сына требуется открытое заявление этого corracis (1). Ho, no mubino Maroes Bracraps, corraсіе необходимо безъ раздичія пода; если отецъ или опекунъ вступающихъ въ бракъ не обнаружатъ никакого противоръчія при обрученіи, то они не въ такомъ случав отречься отъ согласія на заключеніе брака.

Впрочемъ, есть случан, когда не считаются необходимыми ни согласіе родителей, ни согласіе опекуновъ, а именно:

<sup>(&#</sup>x27;) Harmenop. lib. IV. tit. 1, § 3-6.

1) Когда отець или опекунь находятся въ рабствъ или зеключены въ тюрьиу; 2) когда они находятся въ слебоуміи и умоновішательствъ. Въ подобныхъ случаяхъ, по правтивъ церкви, основанной на римскомъ правъ, принишется согласис дъда или грамданского нечальства, или даже ближейнитъ родственниковъ; 3) ногда мужская сторона владъетъ собственнымъ, пріобрътеннымъ своимъ трудомъ, имуществомъ, женская также владъетъ своимъ имуществомъ, и притожъ та и другая совершенно-вътни.

Что насается до согласія матери на обрученіе ед сына и дочери, то замітимь, что мать польтуєтся при обрученіи своихь сыновей и дочерей тіми же праввами, которыя принадлежать отцу; потому что: 1) пятая заповідь десятисловія повелівнеть дітямь одинаково чтить мажь своего отца, такь и свою мать; 2) правило опреділлеть: «отроповицы безь сонзволенія отца посягшія, блудодійствують; но примиреніемь сь родителями діло сіе минтся иміти врачеваніе» (1).

При разногласіи мавній отца и метери рышаеть мивніе отець.

Напонець относительно опекуновъ замётимы, что они пользуются правами родителей въ отношения из ввёреннымъ ихъ опекё; поэтому и состоящіе подъ опекою обязаны тёми же самыми уваженіемъ и послушаніемъ въ своимъ опекунамъ, которыя они оказывають своимъ родителямъ.

# § 77. Продолжен**іе 2.**

Согласіе родителей на бракъ ихъ дътей имветъ

<sup>(1)</sup> Вас. Вел. прав. 38.

особенную важность въ церкви, мотому что непослушаніе дітей, къ родителямь является жарушеніемь пятой божественной заповъди, а по учению св. Василія Великаго оно, сравниваясь съ блудомъ, навлекастъ на непослужных осуждение, пока родители не изъявять своего согнасія на бракь, потому что вь правиль сказало: «условія накодящихся въ полновіастін другихъ не имъють инчего твердаго» (1). Бракъ противь воли родителей дозволяется дътемъ только въ томъ случав, когда на цермовномъ и гражданскотъ судв будеть дожазано, что родители и опенуны нивють поварное и нечистое намереніе. Впрочемъ ни родичели, ни опекуны не могутъ принуждать своигъ подвиастныхъ въ брану, вотораго оне не желають. Въ такихъ случаяхъ дъти, или состоящіе подъ. опекою, могуть обращаться нь нервовному и гражданскому начальству и просить ихъ защиты противъ нечистаго камеренія ихъродителей и опекуновъ. Во всякомь случежбыло бы хорошо и благодительно, если бы браки молодыхъ людей заключались съ согласія ихъ родителей и опекуновъ, даже съ согласія благодътелей, потому что въ противномъ случав молодые люди могутъ лишиться наследства и приданаго, каль окававшіеся неблагодарными из ихъ благодътелямъ (1).

§ 78. Продолженіе 3.

Дия дъйствительности обручения далье требуется:

1) Способность обручающихся лицъ въ заключе-

<sup>(1)</sup> См. 42 прав. св. Вас. Вех.

<sup>(3)</sup> По римскому праву родители могутъ объявить дътей лишенными наследства за непослушаніе; въ такомъ случав выдаляется визтолько третья часть наследства. Aem.

нію акта обрученія, т. е. чтобы обручающієся были совершеннолітни, находились въ здравомъ умів, были свободны и имівли опреділенный гражданскими законами возрасть. Слабоумные и умопомізнанные признаются неспособными къ обрученію.

- 2) Соблюденіе законной формы, т. е. присутствіе обручающихся лиць и заявленіе ими своего согласія на предстоящій бракь въ присутствіи приходскаго священника невъсты и поручителей; одно молчаніе не можеть быть признано за знакь согласія и нельзя думать, чтобы ито нибудь захотыль заявить простымь молчаніемь свое согласіе на заключеніе брака; только глухимь и нёмымь дозволяется заявлять о своемь согласіи при обрученіи наружными знаками.
  - 3) Обмънъ кольцъ и взаимный поцълуй.
- · 4) Въ чрезвычайныхъ случаяхъ также должна быть соблюдаема форма, необходимая для дъйствительности обрученія. Къ такимъ чрезвычайнымъ случаямъ принадлежать обрученія, которыя заключаются чрезъ довъренныхъ, т. е. когда, вижсто одного изъ обручающихся лицъ является довъренный, заступающій місто отсутствующаго. Довъренный можетъ мъсто отсутствующаго лица только томъ случав, если онъ уполномоченъ имъ письменно, если въ предъявленномъ актъ названо по имени то лице, съ которымъ должно быть заключено обрученіе, если присутствующее лице согласится заключить обручение съ довъреннымъ отсутствующаго. довъренность тернетъ свою законную силу, коль скоро повъренный умираетъ до вънчанія, довъренность также бываетъ недъйствительна, если давшій ее еще до обрученія измінить свое наміреніе, но не увідо-Христ. Чт. № 5. 1870.

мить объ этомъ своего довъреннаго, когда тоть между тъмъ долженъ будетъ заплючить обручение.

§ 80. (1) Какъ можеть быть продолжительна дійствительность обрученія?

На этотъ вопросъ отвътимъ, что обрученный съ своею невъстою, если онъ не назначить времени вънчанія, а живетъ въ одномъ мъстъ съ своею невъстою, обязанъ обвънчаться въ теченіе трехъ лътъ; но еслибы между тъмъ встрътилось какое либо немаловажное препятствіе, то время вънчанія можетъ быть отложено даже до четырехъ лътъ (²). Похитившій обрученную другаго обязывается возвратить ес ея жениху, хотя бы даже было причинено ей насиліе отъ ся похитителя.

## § 81. Когда обрученіе бываеть недійствительно?

Обрученіе бываеть недвиствительно:

- 1) Когда согласіе получается мърами страха и принужденія. Принужденіе не ограничивается одною оизическою силою, но обнимаеть всъ способы, которые стъсняють свободу лица.
- 2) Когда обручение совершается по ошибкъ, или по обману, не съ извъстнымъ лицемъ. Ошибка относительно лица бываетъ въ томъ случав, когда кто нибудь, желая обручиться съ тъмъ лицемъ, съ которымъ онъ имъетъ намърение и повънчаться, между тъмъ будетъ обрученъ съ другимъ; а обманъ—когда кто либо обманетъ лице ложнымъ объщаниемъ, под-

<sup>(4)</sup> Въ § 79 излагается порядокъ обручения по чиноположению православной перини. Шерев.

<sup>(2)</sup> Hugaz., crp. 456: Hipi progetag.

догожь своего имени, дожнымь предъявлениемъ своего состояния, утайкою своихъ дичныхъ и материальныхъ отношений. Ошибка относительно дица, или обманъ, если они предшествовали обручению, а были открыты послъ него, дълаютъ обручение недъйствительнымъ.

- 3) Когда обрученіе совершается тайнымъ образомъ, чужимъ священникомъ.
- 4) Когда одно изъ обручающихся лицъ принадлежить къ среси.
- Когда невъста или женихъ желаютъ принять женихъ желаютъ принять
- 6) Когда женихъ или невъста подвергаются падучей бользин; но въ такомъ случай здоровая сторона обязывается ждать три года, и обручение можетъ быть объявлено недъйствительнымъ только по истечения этого времени (¹).
  - 7) Когда обрученныя жица несовершеннолітии.
- 8) Когда откроется, что вевъста зачала отъ другаго, а не отъ своего жениха.

# 0 трехъ оглашеніяхъ предъ вінчаність.

# \$ 87. (\*) Происхожденіе отлашеній.

Еще въ сочиненіяхъ св. отцовъ трехъ первыхъ въковъ христіанства встръчаются указанія на то, что христіане, намъревавшіеся вступить въ бракъ, приходили къ епископу и заявляли ему о своей ръши-

<sup>(1)</sup> Законн. книга. Правила, гл. 178. Авт.

мости вступить въ бракъ. Епископъ тотчасъ наводилъ справки о будущихъ супругахъ, и если находилъ ихъ намъреніе хорошимъ и чистымъ, то давалъ имъ свое согласіе и благословеніе; такъ во второмъ въкъ писалъ объ этомъ св. Игнатій Поликарпу епископу смирнскому. «Тъ, говоритъ онъ, которые женятся и выходятъ за мужъ, должны вступать въ союзъ съ согласія епископа, чтобы бракъ былъ о Господъ» (¹).

Такой обычай быль введень у христіань съ тою цілію, чтобы браки не заключались поспішно и необдуманно, а только послі зрілаго разнышленія. Еще ясніе, чімь писаль Игнатій, свидітельствуєть объ этомь Тертулліань въ конці втораго віжа. Онъ говорить: «лица, желающія вступить въ бракь, послі того какъ получать отъ родителей и начальства согласіе на него, приходили къ епископу и открывали ему о своемъ наміреніи; епископъ же вмісті съ совітомь пресвитеровь собираль свіденія о званіи и поведеніи этихъ лицъ и, когда не являлось никакого подозрінія на счеть ихъ наміренія, даваль имъ свое согласіе и благословеніе» (1).

Послъ обручения христівне откладывали на нъкоторое время вънчаніе, чтобы предоставить будущимъ супругамъ случай ближе узнать другъ друга, молитвою приготовиться къ принятію таинства брака, и такимъ образомъ и въ этомъ отношеніи имъть особенность отъ іудеевъ и язычниковъ, которые вънчались тотчасъ послъ обрученія (3).

<sup>(1)</sup> Посл. Игнат. Богоносца въ Поликарпу Сиврискому гл. V, стр. 428 по переводу св. Преображен. Писанія муж. Апостольск. Перев.

<sup>(2)</sup> Tertull. de monog. Cap. II. Heineccitis, part. III. pag. 428;

<sup>(3)</sup> Clemens Alexandr, lib. II. Heineceius, part. III, pag. 428.

Далье св. Златоусть поучаеть нась: «будущимъ супругамъ вивств сначала преподаются нужныя наставленія относительно брака, потомъ долженъ быть приглашенъ священникъ и предполагаемый бракъ утвержденъ молитвою и благословеніемъ, чтобы тімь воздать честь какъ любви жениха, такъ и цвломудрію невъсты» (2). Благословеніемъ священника никогда не пренебрегали; напротивъ обращались къ нему съ танимъ усердіемъ, что самую святость брака поставляли въ зависимость отъ благословенія священника, почему и говорить св. Василій: «бракь есть союзь, заклю. чаемый священникомъ» (2). Въ тёхъ же сочиненіяхъ св. отцовъ, чтобы не упоминать о встрвчающихся въ запонодательствъ византійскихъ императоровъ постановленіяхъ относительно оглашеній передъ бракомъ, мы находимъ начатки трехъ оглашеній, которыя совершаются въ настоящее время въ церкви, предъ вънчаніемъ приходскими священниками жениха и невъсты, если брачущаяся чета принадлежитъ къ двумъ приходамъ.

# § 88. Необходимыя замічанія объ оглашеніяхь.

Относительно трехъ оглашеній необходимо знать:

1) что они совершаются въ три воскресные, или праздничные дня приходскимъ священникомъ невъсты въ церкви, по окончаніи божественной литургіи въ слухъ всъхъ присутствующихъ; но если оба будущіе супруга принадлежатъ не къ одному приходу, то оглашенія должны быть совершены и въ приходъ жениха

<sup>(1)</sup> Св. Злат. Вес. 48.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Св. Васил. Бесъд. 7.

его приходскимъ священникомъ, который обязывается потомъ письменно дать знать приходскому священикту невъсты о томъ, что имъ сдъланы три оглашения; 2) что когда женихъ и невъста принадлежатъ къ разнымъ въроисповъданіямъ, то оглашенія совершаются въ церквахъ обонхъ въроисповъданій; потомъ приходский священникъ женихъ писъменно увъдомляетъ приходскаго священника невъсты о совершеніи оглашеній въ его церкви; 3) что оглашающій священникъ обязывается виъстъ съ брачущимися лицами поимянно обозначить и ихъ родителей и званіе, также просить присутствующихъ въ церкви, чтобы они объявили ему о могущемъ случиться родствъ между брачущимися лицами или другомъ важномъ препятствіи къ ихъ браку.

#### § 89. О двествительности оглашеній.

Изъ единогласныхъ свидътельствъ канонистовъ и гражданскихъ постановленій видно, что оглашенія составляють существенную формальность брака, такъ что, если бы не было сдълано трехъ оглашеній, то бракъ признается недъйствительнымъ и объявляется не существующимъ, а священникъ, ръшившійся совершить вънчаніе безъ оглашеній, подвергается наказанію въ той мысли, что безъ оглашеній (1) вънчаніе намъренно было скрываемо.

#### О въчанія.

#### § 96. (2) Hongrie o Britania.

Вънчание есть тотъ торжественный актъ, въ которомъ брачущияся лица въ церкви, въ присутстви сво-

<sup>(1) \$ 69</sup> Общаго, австрійскаго, гражданскаго свода законовъ.

<sup>(°)</sup> Въ \$\$ 90--93 говорится о разрашенияхъ на бракъ въ случа-

ихъ поручителей и другихъ гостей, дають клятву на взаимную любовь и объть, что они, не смотря на радости и горе, могущія встрътиться имъ въ жизни, пребудуть въ союзъ до смерти; священникъ же молится объ нихъ и призываеть на нихъ благословеніе Вожіе:

## § 97. На вакія обстоятельства священнях должень обращать вниманій при вінчанія?

При вънчаніи священникъ долженъ: 1) заботиться нетолько о дозволенномъ, а и о приличномъ (1); 2) обращать вниманіе на то, законно ли было совершено обрученіе; 3) были ли сдъланы три оглашенія въ церкви; 4) нътъ ли между брачущимися какоголибо родства, или другаго препятствія и получено ли въ этомъ случать разръшеніе отъ подлежащаго начальства; 5) наблюдать за тъмъ, чтобы несовершеннольтнія (2), или военныя лица имъли дозволеніе на бракъ отъ ихъ законнаго начальства.

# § 98. О ввичанім диць разныхь віроноповіданій.

При вънчаніи лицъ разныхъ въроисповъданій православный священникъ долженъ тщательно наблюдать, чтобы, если невъста принадлежитъ къ православному въроисповъданію, то вънчаніе на основаніи взаимности было совершено православнымъ священникомъ, когда онъ предварительно получитъ отъ при-

яхъ препятствій церковнаго гражданскаго и военнаго свойства, укавываются начальства, дающія эти разрішенія и предлагаются наставленія о составленіи самихъ прошеній людьия, ищущими разрішенія. Въ \$\$ 91 и 95 изгагаются общензвізстныя замічанія о поручителяхъ. Перес.

<sup>(4)</sup> Blast lit. F. cap. VIII, exp. 140.

<sup>(\*)</sup> Т. с. всинфющіє гранданскаго совершенногітія. Персс.

ходскаго священника жениха увъдомленіе о совершеніи трехъ оглашеній въ церкви; но если онъ узнасть, что приходскій священникъ жениха не сдълаль предварительно оглашеній съ тою цълію, чтобы воспренятствовать тъмъ вънчанію брачущихся православнымъ священникомъ; то сей послъдній, взявъ удостовъреніе отъ свидътелей, можетъ совершить вънчаніе.

Вънчаніе лицъ разныхъ въроисповъданій совершается и двумя священниками: въ церкви жениха его священникомъ, и въ церкви невъсты ея священникомъ.

Согласіе брачущихся лицъ на тотъ или другой родъ вънчанія считается столько же необходимымъ, сколько несомивно извъстно, что православная церковь не признаетъ никакого таинственнаго значенія за несвободнымъ присутствіемъ при вънчаніи и не считаетъ законнымъ ни такого вънчанія, ни его слъдствій.

#### O Sparb.

## § 99. О бракахъ священнослужителей.

Правила православной церкви дозволяють бракъ священнослужителямъ; но они обязываются вступать въ него пока еще находятся въ званіи чтецовъ и пъвцовъ, а не послъ того, какъ примутъ рукоположеніе въ иподіакона, діакона и священника (1). Повтому, безбрачіе священнослужителей, какъ часто не подымался о немъ вопросъ на какомъ-либо вселенскомъ, или помъстномъ соборъ, всегда было отвергаемо (2). Поэтому и VI вселенскій соборъ опре-

<sup>(1)</sup> Audet. 26. Heorec. 1. IV Book. 14, IV Book. 3. 7. Ahrup. 10.

<sup>(3)</sup> Еще на I-иъ вселенскоиъ соборъ нонахи полушались ввести безбрачіє; но большинство было противъ него; особенно же Паону-

дълилъ: «аще кто изъ поступающихъ въ клиръ восъ женою по закону брака, схощеть сочетаться таковый да творить сіе прежде рукоположенія во иподіакона, или въ діакона, или пресвитера; потому что, если онъ, будучи пресвитеромъ или діакономъ, вступить въ бракъ, то лишается своего сана» (1). На этомъ же основание вдовымъ діаконамъ и пресвитерамъ не дозволялся второй бракъ, по древней, основанной на словахъ апостока Павка: пресвитера должени быть одной жены мужи (2), церковной практикъ. Впрочемъ нъкоторые хотятъ понимать эти слова апостола въ томъ смыслъ, будто они относятся къ многоженству, но они заблуждаются, такъ какъ всегдашняя практика церкви открываеть противное (3).

#### § 100. О второмъ бракѣ вдовцовъ.

Правила нашей церкви дозволяють вдовцамь второй бракь, основываясь въ этомъ случав на словахъ апостола Павла: вдовым хорошо оставаться, какт я. Но если не могуть воздержаться, пусть вступають въ бракъ; ибо лучше вступать въ бракъ, нежели разжигаться (4). И св. отцы дозволяють вдовцамъ второй бракъ, требуя чтобы онъ совершался не тайно, и чтобы вдовцы вступали въ бракъ, проведши нъ-

тій, епископъ Либеріи, уважаемый за его благочестіє. Когда императоръ Константинъ узналъ, что епископъ Паснутій, самъ дъвственникъ, не одобряетъ безбрачія, то онъ, подозвавъ его къ себъ, поцъловалъ въ глазъ, который былъ выколотъ ему во время діоклитіанова гоненія. Си. Blastar. lit. Σ. »еφ. II, стр. 151—153. Aem.

<sup>(</sup>¹) VI всел. 6 прав.

<sup>(2) 1</sup> THM. III. 2. THT. 1-6.

<sup>(3)</sup> См. параграфы о пресвитерахъ и діаконахъ.

<sup>(4) 1</sup> Kop. VII. 8. 9.

сколько времени во вдовствъ, послъ упражнения въ постъ и молитвъ (1).

# § 101. О второмъ бракѣ вдовъ.

Апостоль учить: если умреть мужь, жена освобождается от закона (2), т. е. можеть вступить во второй бракь. Тоже опредъинеть и св. Василій Великій: «во вдовстві имінощая власть въ самой себі можеть сочетаться неповинно» (2), т. е. вдова, независимая оть своихъ родителей, или другихъ родственниковъ, можеть выдти за мужъ по собственному ел рішенію, но находящаяся въ зависимости отъ свошхъ родителей, или другихъ родственниковъ, можеть вступить во второй бракъ только съ согласія ел родителей.

По принятому въ нашей церкви обычаю, который по выраженю Св. Василія имфеть силу закона (4), вдова обязывается провести цёлый годъ во вдовствё, во первыхъ по причинё траура по своемъ мужё, потомъ для совершенія поминовенія, наконець потому, что если бы она зачала и родила не отъ своего умершаго мужа, то легко могъ бы возникнуть вопросъ: отъ какого мужа дитя; потому что по миёнію врачей иногда сообразно съ этимъ бывають и одинадцатимъсячные роды. Само собою понятно, что вдова, разрёшившаяся отъ бремени спустя нёсколько мёсящевъ по смерти мужа, можетъ выдти за мужъ и до истеченія года своего вдовства.

<sup>(1)</sup> Jaog. 1. Bac. Bez. 4.

<sup>(\*)</sup> PRINCE, VII. 3. V. Eop. VII. 39.

<sup>(\*)</sup> Bac, Bez. 41.

<sup>(4)</sup> См. 87. прав. св. Вас. Бел.

#### § 102. О третьемъ и четвертомъ бракѣ (¹).

Вдовцамъ и вдовамъ нашею церкевію дозволяется, съ разрішенія епископа, вступать въ третій и четвертый бракъ, по 4 правилу Св. Василія Великаго, въ которомъ говорится: «есть обычай дозволять третій бракъ». Если бы приходскій священникъ осмівмился повінчать кого-либо третьимъ или четвертымъ бракомъ безъ разрішенія епископскаго; то онъ подпадаеть строгой отвітственности и, смотря по обстоя-

<sup>(4)</sup> Касательно четвертаго брана считаемъ нужнымъ заметить, что онъ нагде прамо не дозволяется въ женонахъ церкви; напротевъ въ никъ встрачаются положительныя запрещенія этого брака. Во первыхъ даже третій бракъ называется ничистогою въ церкви, и только по сравнению съ дюбодъяниемъ получаетъ достоинство брана. «На троебрачіе, пишеть Василій Великій, изгь закона: посему третій бракъ не составияется по закону. На таковые двиз взираемъ, какъ на нечистоты въ церкви: но всенародному осуждению оныхъ не подвергаемъ, какъ дучшія, нежели распутное любодалніє» (прав. 50). Во вторыхъ третій, а такъ болве четвертый бракъ св. Василій Веминій уподобляєть многожойству, навываеть наказным блудом и говорить, что это дело скотское, которое должно быть совершенно чуждо роду человъческому (см. 4 и 80 прав.). Посему заключившихъ такіе браки онъ подвергаеть такъ же самымъ степенямъ покаянія, которые проходили въ древней церкви тяжко согращившіе. Въ третьихъ древин правила и законы, разсуждая о третьемъ бракъ, вообще не говорять и не упоминають о четвертомъ, какъ о деле худшемъ, измели блудъ и совершенно противномъ целомудрію и воздержанію, которыя должны сопутствовать христівнскому браку. А потому, если бы н быль заключень подобный бракь, то онь не имвль бы силы, какъ недосволенный церковію (Си. Опыт. курса церков. закон. Т. II, стр. 84. Das Eherscht der Orientalischen Kirche, crp. 447-449. von Zhisman-Wien. 1864. Surray, Ter Below and lepon xardrer, Pally and Hotaly, V, etp. 474. 493). На этих основаніях въ нашей русской церкви никогда не допускался четвертый бракъ. Примъръ Іоанна Грознаго составляетъ искиюченіе, отивченное исторією. Въ нына дайствующемъ свода законовъ россійсной инперін пряно говорится: «запрещаєтся вступать въ чегвертый бракъ» (Свод. закон. Т. X. Ч. I, ст. 21. 37). Перев.

тельствамъ, можетъ быть лишенъ самой своей должности ( $^1$ ).

По практикъ нашей церкви дается вдовцамъ и вдовамъ дозволение вступать въ третій и четвертый бракъ, если они приближаются къ сороколътнему возрасту и не имъютъ дътей отъ своихъ прежнихъ браковъ, но если у нихъ есть дъти, то тогда имъ дозволяется вступать въ третій или четвертый бракъ только вътомъ случаъ, если они находятся въ тридцатилътнемъ возрастъ; вступившимъ же въ пятидесятилътній и сорокольтній возрастъ запрещается вступать въбракъ, хотя бы они и не имъли дътей отъ своихъ прежнихъ браковъ (2).

#### § 103. О бравахъ опасно-больныхъ.

Церковь не запрещаеть, а государство прямо дозволяеть тяжко-больнымъ вступать въ бракъ по основательнымъ причинамъ; но чтобы подобный бракъ сопровождался законными послъдствіями, требуется:

- 1) чтобы тяжко-больной, по свидътельству врача, основанному на осмотръ, находился въ здравомъ умъ;
- 2) чтобы были соблюдены существенныя формы, требуемыя со стороны церкви и государства.
- § 104. О женъ, желающей выдти за мужъ, которой мужъ на ходится въ чужой странъ, или въ плъну у непріятеля.

Жена, — которой мужъ проживаетъ въ чужой странъ и тамъ честно занимается своими дълами, или промыслами, и о немъ до подлинно извъстно, что

<sup>(4)</sup> Blast. Σ. lit. Γ. ×εφ. IV, стр. 359.

<sup>(\*)</sup> Ibid. lit. Г. хеф. IV, стр. 159. Сн. Пидал. примвч. къ 3 прав. Неокесар. Собор., стр. 1224.

онъ живъ, — не можетъ выходить за мужъ ни за кого другаго; точно также жена не можетъ выходить за мужъ за другаго, если ея супругъ, какъ добрый гражданинъ, попалъ въ плънъ къ врагу отечества; слъдовательно жена, оставленная своимъ мужемъ, по причинъ ли то занятій, или промысловъ, или вслъдствіе плъна, можетъ вступать въ бракъ только вътомъ случав, если она достовърно извъстна объ его смерти; поступившая противнымъ образомъ подпадаетъ гръху прелюбодъянія и бракъ ея считается незаконнымъ (1).

Но если бы случилось, что жена вступила въ бракъ съ такимъ мужемъ, который имълъ свою прежнюю жену, но бросиль ее, и эта жена должна была прожить долгое время на чужой сторонъ, но потомъ возвратилась пожелала принятою И опять быть своимъ мужемъ, то этотъ мужъ, если онъ не укаоснованій къ разводу, обязыдостаточныхъ вается въ такомъ случав снова принять свою прежa жену; вторая, вступившая СЪ бракъ по незнанію, заслуживаеть прощенія и можеть сочетаться другимъ законнымъ бракомъ. Подобнымъ образомъ и воинъ, — возвратившійся изъ военнаго плъна, - если бы онъ между тъмъ считался умершимъ и его жена вышла за мужъ за другаго, -- можетъ, если пожелаетъ, потребовать назадъ свою жену, которая обязывается возвратиться къ ея законному мужу; второму же мужу дается позволение вступить въ новый бракъ (2).

<sup>(1)</sup> Cm. 31. CB. Bac. Best.

<sup>(2)</sup> VI BCC. 93 HPBB.

# § 105. О бракать непристойных, песаконных и преступ-

Непристойными браками называются браки, заключенные съ родственниками, или еретиками, также браки, заключенные по смерти супруга, или супруга, въ течение траурнаго времени и до совершения годичнаго поминовения; незаконными же браками называются тв, когда кто либо вступаетъ въ бракъ съ находящимися подъ его опекою; наконецъ преступными, или подлежащими наказанию, называются тъ браки, когда кто либо, соблазнивъ давшую объть монашеской жизни, возъметъ ее въ супружество.

Вдовъ не дозволяется вступать въ бракъ въ теченіе траурнаго времени по двумъ причинамъ, на основании правилъ церкви, и именно: 1) что бы она какъ либо не заберемвнила и не возникло недоумвнія относительно отчества рожденнаго ребенка; 2) по причинъ того уваженія, которымъ обязана вдова къ своему покойному мужу, и обязанности, отъ которой бываеть свободна только та вдова, которой супругь совершилъ общественное преступленіе, - потому что такая вдова и въ теченіе траурнаго времени можеть вступить въ бракъ. Вдова, поступившая противнымъ образомъ, теряетъ свое приданое, и часть изъ имущества ся умершаго мужа. Вдова, родившая на 11-иъ мъсяцъ послъ смерти своего мужа, подпадаетъ за это безчестію и лишается принадлежащей ей части изъ имущества ея умершаго супруга (1). Непристойнымъ также считается и бракъ мужа, если онъ заключитъ

<sup>(1)</sup> Blast. lit. P. xep. XIII.

его до истеченія траурнаго времени и до совершенія обычнаго поминовенія; потому что и онъ обязанъ сохранять добрую память о своей умершей женъ. Прочіе, поименованные выше, бражи называются въ правилахъ церкви незаконными (1), и священнослужитель, если бы онъ заключиль незаконный бракъ, лиизается степени священства, а оставляется ему только честь мъста между священниками (2), но бракъ его расторгается; такъ опредълнан св. отцы: «и мужъ отнюдь не будеть имвти сожительства съ тою, чрезъ, которую лишился священнодъйствія» (3). Незаконнымъ также считается и тотъ бракъ, если какой либо христіанинъ вступаетъ въ супружество съ двумя сестрами (4), или христіанка выходить за мужъ за двухъ братьевъ; такой бракъ объявляется недъйствительнымъ и несуществующимъ; разведенные же супруги, если не подвергаются отлученію отъ церкви, то не допускаются въ св. причащению (5).

Отим VI вселенскаго собора еще точные опредылили незаконные и подлежащіе наказанію браки, постановивь: «аще вто совокупляется въ общеніе брака съ дщерію брата своего, или аще отець и сынь съ матерію и дщерію, или два брата съ двумя сестрами; да подвергаются правилу семильтней епитиміи, явно по разлученіи ихъ отъ беззаконнаго супружества» (6).

<sup>(1)</sup> Anoet. 17. 18.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) Т. е. не терня званія священства, онъ не пользуется саными правами священнослуженія. *Перев*.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) См. VI всел. 26 пр.

<sup>(4)</sup> Т. е. преемственно, сперва съ одною, потомъ съ другою, послъ смерти первой. *Перев*.

<sup>(5)</sup> См. Васил. Вел. прав. 23 и 87.

<sup>(6)</sup> См. VI всел. прав. 54, ет. 46. 48. 75. 76. 78. и 79. Св. Вас.

Всв непристойные, незаконные и преступные браки влекуть за собою расторжение брака, и духовное начальство, въ случав сопротивления разводимыхъ супруговъ, обращается къ содъйствию гражданской власти для расторжения таковыхъ браковъ (1).

#### § 106. Продолженіе.

Незаконнымъ считается и отвергается церковію далье и тотъ бракъ, если бы кто либо, обручившись съ дъвицею, но прежде вънчанія съ нею, обезчестивь ея сестру, потомъ повънчался съ своею обрученною; а обезчещенная имъ отъ стыда сама умертвила себя; въ такомъ случањ и сочетавшиеся бракомъ, и всв знавшіе объ этомъ обстоятельствъ, но скрывшіе его, подлежать десятильтней, церковной епитиміи, какъ выражается правило: «совиновныхъ повелёно въ продолжение десяти лътъ, по установленнымъ степенямъ покаянія, пріяти въ число стоящихъ на молитвъ съ върными» (2). И другое правило опредъляетъ: «жена, совожунившаяся бракомъ съ двумя братіями, да будетъ отлучена отъ общенія церковнаго до смерти. Но при смерти, аще объщается разрушити бракъ по выздоровленіи, да будеть по человъколюбію допущена въ поваянію. Аще же умреть жена, или мужъ въ таковомъ бракъ, оставшемуся трудно покаяніе» (3).

Непристойнымъ называется и тотъ бракъ, если шестидесятилътняя вдова желаетъ сочетаться бракомъ съ молодымъ мужемъ; такая жена удаляется отъ св. причащенія (4).

<sup>(1)</sup> См. Пидал. толк. 19 Апост. Прав., стр. 12.

<sup>(3)</sup> AHRED. 25.

<sup>(3)</sup> Heorec. 2 прав.

<sup>(4)</sup> Вас. Вел. прав. 24.

Браки несовершеннольтнихъ также считаются не пристойными; потому и запрещается имъ сожитіе до совершеннольтія; потомъ, прежде нежели эти супруги соединятся, священникъ невъсты совершаетъ вънчаніе (¹).

Наконецъ незаконнымъ считается и тотъ бракъ, при которомъ не соблюдены требованія гражданскихъ и военныхъ законовъ; слъдствіями такого брака бываютъ: расторженіе брака и наказаніе какъ разведеннымъ супругамъ такъ и вънчавшему ихъ священнику (2).

#### \$ 107. Монаки и монакими не могуть вступать въ бракъ.

Монахи и монахини не могутъ вступать въ бракъ, потому что они поилялись церкви провести всю свою жизнь въ монастырв; но если люди обязываются соблюдать договоры, заключаемые ими между собою; то тъмъ болъе монашествующіе должны свято соблюдать обътъ, данный ими предъ лицемъ церкви, и проводить уединенную жизнь въ монастыръ. Поэтому и опредъляетъ правило: «аще монахъ и монахиня обрътутся вступившими въ бравъ: да будутъ лишены общенія церковнаго. Впрочемъ опредълили мы мъстному епископу имъти полную власть въ оказаніи таковымъ человъколюбія» (3).

Но мущины и женщины, вступившіе въ монастырь съ наміреніемъ принять постриженіе, однакожъ по какой либо причина оставившіе его безъ принятія постриженія иноческаго, могуть вступать въ бракъ (4).

<sup>(1)</sup> Cm. TORROBARIS.

<sup>(2)</sup> Пидал. 11 прав. Тимов. Алекс. и его толкованія.

<sup>(\*)</sup> IV влел. 16 пр. и толков. его.

<sup>(4)</sup> Ганр. 9. Anop. 19.

Христ. Чт. № 5. 1870.

#### § 108. Враки от еретиками и іудеями запрещены.

Бракъ съ еретиками и іудеями запрещенъ; но если бы такой бракъ быль заключень, то христіанская сторона обязывается крестить всёхъ дётей въ христіанскую віру и содійствовать тому, чтобы сторона еретичествующая или іудействующая обратилась также къ христіанской въръ; въ противномъ случав она подлежить епитиміи по правиламь (1); потому что. дъйствительно, неприлично христіанамъ союзы между ихъ дътьми и еретиками опредвленія соборовъ не іудеями, И позволають ни кристіанскому мужу брать въ супружество жену еретическую, ни кристіанской женъ выходить за еретина-мужа; и если бы такой бракъ былъ заключенъ, то онъ считается незаконнымъ и расторraetca (2).

Но если два еретичествующія, или іудействующія лица соединились бракомъ, и одно изъ нихъ принимаєть христіанскую въру, а другое остается въ ереси; то этотъ бракъ, не расторгается на основани словъ Апостола: ибо невърующій мужс осеящаємся женою върующею, и жена невърующая осеящаємся мужсемъ върующимъ (3).

# § 109. Враки чрезъ похищение также запрещены.

Когда два лица обручены и после сего дении похищена другимъ мужчиною; то она должна быть возвращена ея обрученному, если сей согласенъ опят-

<sup>(1)</sup> IV BCCZ. 14 JBOZ. 14.

<sup>(2)</sup> VI всел. 72 пр.

<sup>(\*) 1</sup> Kop. VH. 14.

принять ее, хотя бы самой ей было нанесено насиліе ея похитителемь; но противь воли обрученнаго она не можеть быть навязана ему  $\binom{1}{2}$ .

Далье, похитившій жену, обрученную другому мужу, не можеть быть принять въ поваянію до тъхъ поръ, пова онъ не отпустить отъ себя похищенную имъ, и пова она не возвратится въ прежде обрученному съ нею; если же похищена еще не обрученная дъвица, то она обязана возвратиться въ своимъ родителямъ, а если ихъ нътъ, то въ своимъ родственникамъ (²).

Церковь опредълила, чтобы похищающие женъ вибств съ ихъ соучастниками подвергались отлучению, а участвовавший въ этомъ пресвитеръ низлагался съ своей степени, мірянинъ же предавался церковной анасемъ (3). Наконецъ для опредъленія степени вины обращается вниманіе на то, не насильственнымъ ли и не тайнымъ ли образомъ совершено похищеніе.

# § 110. O radinara opasara (1).

Тайнымъ называется бракъ, повънчанный скрытно, безъ обручения и трехъ оглашений, часто даже въ ночное время, обманутымъ или подкупленнымъ священникомъ. Такой бракъ не имъетъ силы и считается не дъйствительнымъ; повънчанныя лица вмъстъ съ ихъ соучастниками подвергаются наказанію, и дъти, рожденныя отъ такаго брака, считаются незаконными до тъхъ поръ, пока родители не заклю-

<sup>(&#</sup>x27;) Анкир. Соб. прав. 11.

<sup>(2)</sup> Св. Вас. Вел. 22 пр. и толков. въ Пидал.

<sup>(8)</sup> Apocr. 68, IV BCCR. 27. VI BCCR. 92.

<sup>(\*)</sup> Выражениемъ о тайныхъ бракахъ переведено нъмецкое Von dea Klandestinen Ehen, что означаетъ собетвенио недозноленные браки влюбленныхъ, которые обыкновенио заключаются скрытио. *Перев.* 

чать брака законнаго съ соблюдениемъ всёхъ формальностей, установленныхъ для дёйствительности брака; священникъ же, осмёлившійся совершить тайное вёнчаніе, строго наказывается.

# 0 препятствіяхъ къ браку.

#### § 111. Опреділеніе этяхь препятогній.

Препятствіемъ называется отношеніе, останавливающее какую либо двятельность.

Поэтому препятствіемъ къ браку называется церковное, гражданское, или военное отношеніе, запрещающее бракъ; такъ что изъ за него бракъ или останавливается или расторгается.

Отношеніемъ, останавливающимъ бракъ, называется то, когда бракъ запрещается на основаніи церковныхъ, гражданскихъ и военныхъ законовъ; но если бы онъ былъ уже заключенъ; то, считаясь бракомъ недозволеннымъ, онъ остается однако существующимъ; пото му что наказываются только лица, вступившія въ бракъ, вмъстъ съ соучастниками ихъ; за нарушеніе существующихъ постановленій. Къ такимъ препятствіямъ, останавливающимъ бракъ, относятся, напр.: посты, отсутствіе трехъ оглашеній (1), недостатокъ свободнаго согласія и несовершеннольтіе.

Препятствіемъ же, которое ділаетъ бракъ недійствительнымъ, называется то отношеніе, когда, на основаніи церковныхъ, гражданскихъ и военныхъ законовъ, бракъ не только запрещается, но и заключенный объявляется недійствительнымъ и даже расторгается, какъ напр.: похищеніе, ошибка относи-

<sup>(1)</sup> По 69 § австрійскаго, гражданскаго свода законовъ отсутствіє оглашеній и открытаго сонзволенія служать препятствіями, расторгающими бракъ. Авм.

сительно лица, скрытность, государственное преступленіе, монашество, родство и неспособность къ супружеству.

#### § 112. Продолженіе.

Если сравнимъ между собою такъ называемыя, останавливающія бракъ, препятствія, то они представятся намъ принадлежащими къ тремъ видамъ: 1) къ препятствіямъ, которыя накакъ не допускають дъйствительности заключеннаго брака; сюда принадлежатъ: физическая неспособность къ супружеству, монашество и священство; 2) къ препятствіямъ, которыя не допускають действительности заключеннаго брака, по причинъ важнаго препятствія; между вступившими въ бракъ лицами, куда относятся: кровное и другое родство въ запрещенныхъ степеняхъ, худая молва и разность въроисповъданій; 3) къ препятствіямь, которыя не допускають существованія брака и требують расторжения его, по причинь незаконно-, сти способа заключенія брака, каковы: похищеніе, скрытность, ошибка относительно лица и рабство.

# \$ 113. О препятствіяхъ расторгающихъ бракъ въ румунской церкви (¹).

Къ препятствіямъ, расторгающимъ бракъ въ румунской церкви относятся:



<sup>(1)</sup> Причины расториенія брана, указываемыя авторонь въ втомъ 5, по большей части были указаны и развиты еще византійсянию законодательствонь съ развыни поясиеніями, начиная по прениуществу съ императора Юстиніана (Сму Iustinian. Novel. 22 сар. 8. 13 и особенно Novel. 117 сар. 8 13, также Eclog. сар. XIII ар. Leunel. 40m. II: Liber Leonis et Constantini tit. XIII, рад. 106; Prochir, tit.

- 1) вровное и другое родство въ запрещенныхъ степеняхъ (1);
  - 2) заговоръ противъ главы государства (1);
- 3) предюбодъяніе, т. е. оскорбленіе и нарушеніе супружеской върности (3);
- 4) страшное покушение супруга на жизнь супруги, или супруги на жизнь супруга. Такия покушения, хотя бы и не сопровождались никакими дъйствительными последствиями, считаются достаточными причинами развода, если откроется, что покушение было направлено къ отъятию жизни жены со сторо-

XI; наконецъ Novel. Leonis. 30. 31. 33. 111. 112. ар. Jus Graeco-Romanum pare 111. edit. C. E. Zachariae, A. Lingenthal. Lipsii 1857). Законы изкоторыхъ язъ этихъ источниковъ вощие и въ вашу печатную Кормчую (см. Кормч. гл. 44 л. 361-362 обор. изъ 117 нов. Юстин. гл. 49 гр. 11 л. 426-430 обор. изъ Прохирон. гл. 46. л. 376 обор. 337 обор. гл. 50 л. 501 обор. - 502 обор. изъ Еплог.) и следовательно действовали въ нешемъ отечестве (си. истор. Росс. гранд. вакон. Неводина т. L § 112), безъ сомевнія съ некоторыми измененіями. Съ развитіемъ вообще русскаго законодательства со временъ Петра I, последоваля важимя наменения и въ законахъ о расторженін брана; такъ что носявдовательнымъ путемъ разныхъ узаконеній причины расторженія брака, наміченныя въ византійскомъ законодательствъ частію потеряли у насъ свое значеніе, частію развиты въ совершение новомъ видъ. Достаточными причинами расторжения брака по ныив двиствующимъ у насъ законамъ признаются: 1) Ссылка одного изъ супруговъ на поседение съ дишениемъ правъ состояния; 2) безвъстное питильтнее отсутствие одного изъ супруговъ; 3) опинческая неспособность одного изъ супруговъ иъ брачному сожитію, если она существовала раньше брака, но дознана трехлатникъ супружескихъ сомитісиъ; 4) оснорбленіе святости брана прелюбодвинісиъ одного изъ супруговъ; 5) взаниное согласіе обонкъ супруговъ съ цалію поступить въ монашество (см. Разъяси, этихъ причинъ въ Истор. Рос. гражд. законовъ. Неводина. Т. І, § 115—119 сн. Устав. Дух. Конс. Гл. ІУ, ст. 229-260. О расторженін брака по византійскому праву: cw. Zhischman, Das Eherecht der Orientalischen Kirche, erp. 739-776. Форму развода см. Подил., стр. 459). Перев.

- (') VI всел. 53. 54. св. Вас. Всл. 76, 78, 87 и 226 гл. правиль.
- (2) Syntag. alphab. Blast. tit. P. vep. 13. 176 crp.
- (\*) Me. XIX, 9. YI BCGZ. 67. CB. Bac. BGZ. 9, 21.

ны мужа, или жизни мужа со стороны жены; такъ что предпринявний подобное покушение считается за убійцу (1);

- 5) умертвленіе, или наміренное изгнаніе зачатаго плода, т. е. когда мужъ даетъ своей жент непитокъ, убивающій зачатый плодъ, или жена тайно принимаетъ что либо, отъ чего долженъ умереть зачатый плодъ (<sup>2</sup>);
- 6) разность въроисповъданій, когда т. е. лица вступивъ въ бракъ нехристіанами, потомъ одно изъ нихъ принимаетъ христіанство; въ такомъ случав разводъ допускается только тогда, если христіанская сторона подвергается преслъдованіямъ за свою христіанскую въру отъ стороны нехристіанской; въ противномъ случав бракъ остается въ силъ по ученію Апостола (3);
- 7) похищение и послъдовавшее за нимъ тайное вънчание (4);
- 8) непримиримая ненависть и безчеловъчное обраиценіе (5);
- 9) физическая неспособность въ супружеству, обнаружившаяся въ теченіе трехавтняго супружескаго сожитія; но при этомъ савдуетъ различать предшествовала ли браку эта неспособность, или она привошла послё, по причинё тяжкой болёзни, такъ какъ бракъ расторгается только въ первомъ случав (5);
  - 10) монашество, т. е. когда монахъ, или мона-

<sup>(1)</sup> CB. Bac. Bez. 8.

<sup>(2)</sup> YI BCEZ. 91 M CB. Bac. Bez. 8.

<sup>(\*) 1</sup> Kop. VII. 13, 14, VI. near, 72,

<sup>(4)</sup> Анкир. соб. 11 прав.

<sup>(</sup>в) 83 глав. въ правилахъ.

<sup>(6)</sup> См. 217 гл. въ правилахъ.

хиня, нарушивъ объть монашеской жизни, оказываются невърными монастырю и вступають въ браль (1);

- 11) взаимное согласіе, когда т. е. мужъ или жена по чувству благочестія уходять въ монастырь и принимають постриженіе, а сторона, оставшаяся въ міръ, соглашается на это (2);
- 12) пятильтнее отсутствие и неизвыстность мыстопребыванія отсутствующаго лица, или трехлытиее отсутствіе мужа и его беззаботность о средствахь содержанія его жены (2);
- 13) безуміе, раздражительность и помъщательство, если они, соединяясь съ бъщенствомъ, предшествовали браку, но лице, подверженное бользии, скрыло ее. Если же падучая бользиь привошла послъ заключенія брака вслъдствіе тяжкой бользии; то- она не можеть служить причиною развода; потому что супруги обязаны виъстъ переносить радости и скорби супружеской жизни (4);
- 14) осуждение мужа или жены на долгольтнюю ссылку за какое либо совершенное преступление (5);
- 15) обманъ относительно лица, когда мужъ можетъ доказать нецъломудріе своей жены (3);
- 16) слабоўміе; впрочень мужь обязывается доставлять средства содержанія своей слабоумной жень, съ которою онъ разводится (4).

<sup>(1)</sup> IV BCCZ. 16, CB. Bac. Bcz. 6. 18.

<sup>(\*) 119</sup> гл. въ правилъ.

<sup>(\*) 232</sup> гл. въ правилахъ.

<sup>(4)</sup> См. 15 прим. св. Тин. Александрійск, в толков, его въ Пидал.

<sup>(\*)</sup> См. 223 гл. въ правилахъ.

<sup>(6) 218</sup> гл. въ правидахъ.

<sup>(1) 225</sup> гл. въ правилахъ.

## \$ 114. О препятствіямь останавливающемь бравь.

Къ препятствіямъ останавливающимъ бракъ принадлежатъ:

- 1) четыре ежегодные поста; по уважительнымъ причинамъ и съ епископскаго разръшенія дозволяется вънчаніе, если т. е. одно изъ обрученныхъ лицъ впадаетъ въ смертную бользнь, или воинъ отзывается въ походъ; но при такихъ вънчаніяхъ не полагается обычныхъ угощеній, и обычныхъ увеселеній.
- 2) Кровное, или другое отдаленное, но запрещенное родство; впрочемъ для дъйствительности заключеннаго брака нужно, чтобы повънчанныя лица испросили потомъ епископское разръшение на кровное, или другое родство.
- 3) Несовершеннольтіе; если несовершеннольтніе вступять въ бракъ; то они разлучаются отъ супружескаго сожитія до того времени, пока достигнутъ совершеннольтія; потомъ, по совершеніи надъ ними молитвъ и вънчанія священникомъ, они допускаются къ сожитію.
- 4) Незнаніе молитвъ, бежественныхъ и церковныхъ заповъдей; по практикъ нашей церкви лица, вступившія въ бракъ, безъ знанія утреннихъ и вечернихъ молитвъ, десяти божественныхъ и девяти церковныхъ заповъдей, обязаны изучить ихъ послъ своего вънчанія.
- 5) Опущение трехъ оглашений; виновный въ этомъ подвергается наказанию, но бракъ остается въ силъ.

### О кровномъ родствъ.

### § 115. Понятіе о кровномъ родстві.

Родство отъ союза крови обнаруживается троякимъ образомъ, а именно: по восходящей, нисходящей и боковой линіи. По восходящей линіи родственниками считаются: отецъ и мать, дъдъ и баба, прадъдъ и прабаба; по нисходящей: сыновья и дочеdи, внуки и внучки, правнуки; наконецъ по боковой линіи: братья, родные дяди и племянники, потомъ двоюродные братья и сестры, двоюродные дяди и пле мянники, троюродные братья и сестры. Кровные родственники восходящей линіи не могутъ вступать между собою въ бракъ, потому что нельзя допустить, чтобы кто-либо могъ дожить до того времени, чтобы вступить въ бракъ съ своею внукою въ осьмой степени.

## § 116. Откуда закиствовано насреніе степеней кропкаго родства и какимъ образомъ они считаются?

Кровное родство заимствовало название своихъ степеней отъ ступеней лъстницы (¹); нотому что какъ мы восходимъ и нисходимъ по ступенямъ лъстницы, такъ по степенямъ родства кровнаго мы восходимъ до начала и отыскиваемъ корень рода и опять нисходимъ. Но поелику всякое рождение составляетъ степень, те степени и считаются по числу рождений. Темъ, ныпр., жежду отномъ и сыномъ находится одна степень, потому что посредствуетъ одно рождение; два брата, хотя бы они были близнецы, состоятъ во второй степени родства, потому что совершилось два

<sup>(1)</sup> Пидал. 446 стр. прим. 6.

dожденія; двоюродные братья состоять между собою въ четвертой степени по причинъ четырехъ рожденій. Поэтому жельющій скоро и върно отыскивать степени, долженъ: 1) найдти корень и начало роде; 2) сосчитать рожденія, потому что столько находится степеней, сколько совершилось рожденій.

Нѣкоторые канонисты считають степени по лицамъ, входящимъ въ рѣшеніе вопроса: полагая столько степеней, сколько лицъ, менѣе однимъ; напр., отецъ и сынъ составляють два лица, но находятся въ первой степени; поэтому степеней полагается меньше, чѣмъ бываеть лицъ.

# § 117. Каких видова бывають деди сравнительно съ племеннивами и племянники сравнительно съ дедеми?

Дади вивств съ племянниками бываютъ трехъ родовъ, а именно: простые, великіе и малые дади. Простыми дадями называются: братья моего отца, или
моей матери; великими дадими — братья моего дъда,
или моей бабы; наконецъ малыми дадями называются
двоюродные братья моихъ родителей. Равнымъ образомъ и племянники бываютъ трехъ родовъ: простые,
великіе и малые; простыми племянниками называются
сынонья моего брата, великими племянниками — внуки
моего брата, наконецъ малыми племянниками — дёти
моего двоюроднаго брата (1).

<sup>(4)</sup> Вст эти названія ваниствованы изъ Плбад, стр. 441 прим. 5; названіе простые дяди по общеупотребительному у насъ названію соотвътствуетъ роднымъ дядямъ; названіе же великіе дяди, какъ названіе братьевъ дъда или бабы въ отношеніи къ икъ роднымъ внукамъ, отвъчаетъ нашему названію: двоюродный дъдъ; а названіе малый дядя, какъ родственное имя двоюродный обрата родителей въ отноменіи къ икъ сыну, соотвътствуетъ нашему общеупотребительному мазванію двоюродный дядя. Равнымъ обравомъ и простой племянникъ

### § 118. Запрещенные браки въ кровномъ родствъ.

Къ запрещеннымъ бракамъ кровнаго родства принадлежатъ следующіе:

- 1) братъ не можетъ жениться на своей сестръ, происходятъ ли они отъ однихъ отца и матери, или отъ разныхъ, потому что состоятъ во второй степени;
- 2) родной дядя не можеть жениться на своей родной племянниць, т. е. дочери своего брата, или сестры, такъ какъ она находится въ третьей степени;
- 3) двоюродный дёдъ не можетъ жениться на своей внукъ, т. е. на дочери своего роднаго племянника, или племянницы, потому что считается четвертая стенень;
- 4) двоюродная сестра не можетъ выдти за-мужъ за своего двоюроднаго брата, такъ какъ это четвертая степень;
- 5) двоюродный дъдъ не можетъ жениться на дочери своей двоюродной внуки, потому что состоять въ пятой степени;
- 6) двоюродный дядя не можеть жениться на своей двоюродной племянница, т. е. на дочери своей двоюродной сестры, такъ какъ это пятая степень;
- 7) двоюродный дядя не можетъ жениться на дочери своей двоюродной племянницы, т. е. на внукъ своей двоюродной сестры; это шестая степень;

отвъчаеть нашему: родной племяннить; название великие племяниция, какъ родственное имя родныхъ внуновъ брата въ отношени къ его брату замънется у насъ названиемъ двоюродные внуки; наконецъ название: малые племянции, т. е. дъти двоюроднаго брата сотвътствуетъ у насъ: двоюроднымъ племянникамъ. Но есневание совершеннаго сходства между греческими и нашими названиями мы позвотимъ себъ замънить первыя послъдинии въ намесятдующемъ \$, чтобы сдълать его болъе ясымъ. Перев.

- 8) двоюродный дёдъ не можетъ жениться на внукъ своего двоюроднаго внукъ; это тестая степень;
- 9) родной дядя не можетъ жениться на праправнукъ своего роднаго племянника; это седьмая степень;
- 10) троюродный брать не можеть жениться на своей троюродной сестрв, такъ какъ это шестая степень;
- 11) двоюродный дядя не можетъ жениться на внукъ своей двоюродной племянницы; это седьмая степень;
- 12) троюродный брать не можеть жениться на дочери своей троюродной сестры; это седьмая степень.

Но браки, заключенные между неозначенными жабсь родственниками считаются и дозволенными и дъйствительными. Такъ, напр., четвероюродные братья могутъ жениться на четвероюродныхъ сестрахъ; потому что они находятся въ осьмой степени; равнымъ образомъ троюродная сестра можетъ выдти за-мужъ за племянника своего троюроднаго брата, потому что осьмая степень (1).



<sup>(1)</sup> Вет сін запрещенія браковъ въ кровномъ однородномъ родствъ буквально заниствованы авторомъ изъ Плджд. стр. 447. Но и въ Славянской Кормчей согласно съ этими запрещеніями говорится: «еще отъ крове, запрещается даже до седьной отепени и разръщается въ осной» (см. гл. 51 л. 525)». Въ той же главъ Кормчей указаны и самые примъры запрещенных браковъ до седьной степени (см. л. 525-526). Но указомъ св. сунода 1810 г. 19 явъ послъ другихъ узаконеній, ослаблявшихъ строгость законовъ о родствъ Кормчей квиги, ограничены запрещенные браки въ кровномъ однородномъ родствъ четыръми первыми степенями. Что же касается двухъ дальявшихъ степеней этого редства, то, хотя оми и не запрещаются закономъ, но священисслужители обязываются не въччать браковъ въ втихъ степеняхъ. безъ особаго разръшенія епархіальнаго начальства. Перес.

# О двухродномъ свойствъ.

### § 119. Понятіе о двухродномъ свойстві.

Двухродное свойство образуется, когда двъ различныя фамиліи соединяются бракомъ.

### § 120. О счисленім степеней свойства.

Степени свойства считаются совершенно такъ же, жакъ и степени родства кровнаго по рожденіямъ; такимъ образомъ, я состою съ женою моего брата въ той-же самой степени свойства, въ какой степени родства кровнаго я состою съ моимъ братомъ; но такъ какъ я состою съ моимъ братомъ во второй степени, то и съ моею невъсткою, т. е. съ женою моего брата, я нахожусь во второй степени свойства, потому что мой братъ съ его женою составляютъ одно тъло. Но съ сестрою жены моего брата, т. е. съ сестрою моей невъстки, я нахожусь въ четвертой степени свойства, такъ какъ посредствуютъ четыре рожденія.

# § 121. Запрещенные браке въ двукродномъ свойства.

Браки въ двухродномъ свойстве запрещаются вообще до седьмой степени, если встръчается смъшеніе родственныхъ именъ между брачущимися лицами, что было бы въ томъ случав, еслибы дядя закотълъ жениться на дочери своей племянищы; въ такомъ случав последовало бы смешеніе именъ; потому что племяница сдълалась бы тещею своего дяди; также смешеніе именъ последовало бы, если бы тетка и племянница сделались своячиницами, или если бы два брата всявдствіе ихъ браковъ сдвиались бы дя-

На этомъ основания възапрещеннымъ бравамъ въ двухродномъ свойствъ относятся слъдующе:

- 1) если бы вто-нибудь, женившись на матери, послъ ен смерти захотвлъ жениться и на ен дочери, по-тому что это первая степень свойства;
- 2) если бы вто-нибудь, сначала женившись на бабъ, потомъ захотълъ взять въ супружество ен внуку, потому что это вторая степень свойства;
- 3) если бы кто нибудь предварительно женившись на прабабъ, потомъ пожелаль взять въ супружество ел правнуку,—нотому что это третья степень свойства;
- 4) если бы кто-либо, состоя въ супружествъ съ прабабою, потомъ захотълъ жениться на ся праправнукъ,—потому что это четвертая степень свойства;
- 5) если бы вто-либо захотыль взять въ супрумество двухъ сестеръ; это вторая степень свойства;
- 6) если бы вто-либо, женившись на родной тетнъ, потомъ захотълъ обвънчаться съ ен племянницею; это третья степевь свойства;
- 7) если бы кто-либо женившись на двоюродной теткъ, потомъ захотълъ взить въ супружество ея племяницу,---потому что это пятая степень свойства;
- 8) соли бы ито-нибудь захотыть жениться на двухъ трогородных в сестрахъ; это шествя степень свойства;
- 9) если бы кто-нибудь захотыль жениться не дочери троюродной сестры своей супруги; это седьмая отепень свойства.

# § 122. Продолжение 1,

1) Отецъ и сынъ не могутъ жениться на матери и дочери, потому что это вторая степень свойства;

- 2) отемъ и сынъ не могутъ жениться на бабъ и внукъ, потому что это третья степень свойства;
- 3) отецъ и сынъ не могутъ жениться на прабабъ и правнувъ; это четвертая степень свойства;
- 4) отецъ и сынъ не могутъ жениться на прапрабабъ и праправнукъ; это пятая степень свойствъ;
- 5) отецъ и сынъ не могутъ жениться на двухъ сестрахъ; это третья степень свойства;
- 6) отецъ и сынъ не могутъ взять въ супружество родной тетки и племянивцы; это четвертая степень свойства;
- 7) отецъ и сынъ не могуть жениться на двухъ двоюродныхъ сестрахъ; это пятая стенень свойства;
- 8) если отецъ женится на двоюродной теткъ, а сынъ на племянницъ, то бракъ, не смотря на шестую степень свойства между ними, дозволяется съ епископскаго разръшенія; потому что такой бракъ не представляетъ никакого смъщенія именъ, коль сноро тетка дълается свекровью, а племянница невъсткою; на оборотъ бракъ не дозволяется, по причинъ превращенія именъ, когда въ томъ же случаъ племянница становилась бы свекровью своей тетки, а тетка невъсткою своей племянницы;
- 9) также дозволяется бракъ съ разръщения епискона, когда отецъ и сынъ женятся на двухъ троюродныхъ сестрахъ, котя это свойство седьмой степени; напротивъ—
- 10) отецъ и сынъ не могутъ жениться на двоюродной бабъ и внукъ; это свойство изтой степени.

### 🛊 123. Продолженіе 2. 🕆

1) дъдъ в внукъ не могутъ жениться на матери

и дочери; такъ какъ они находятся въ третьей степени свойства;

- 2) дъдъ и внукъ не могутъ жениться на бабъ и внукъ, потому что состоятъ въ четвертой степени свойства;
- 3) дъдъ и внукъ не могутъ жениться на бабъ и правнукъ; это свойство пятой степени;
- 4) дъдъ и внукъ не могутъ взять въ супружество двухъ сестеръ; это четвертая степень свойства;
- 5) дъдъ и внукъ не могутъ жениться на родной теткъ и племянницъ; это пятая степень свойства;
- 6) дъдъ и внукъ съ разръшенія епископа могутъ жениться на теткъ и двоюродной внукъ; потому что нътъ никакого смъшенія именъ, хотя они родственники шестой степени;
- 7) дъдъ и внукъ съ разръшенія епископа могутъ жениться на двоюродной теткъ и племянницъ; потому что они родственники седьмой степени свойства;
- 8) дёдъ и внукъ могутъ взять въ супружество двухъ двоюродныхъ сестеръ, потому что они родственники шестой степени свойства; но для сего требуется разрёшение со стороны мёстнаго епископа;
- .9) дъдъ и правнукъ могутъ съ разръшенія епископа жениться на двухъ двоюродныхъ сестрахъ; потому что они находятся въ седьмой степени свойства;
- 10) дъдъ и правнукъ могутъ съ епископскаго разръшенія, если нътъ никакого смъщенія именъ, жениться на бабъ и правнукъ; потому что они находятся въ шестой степени свойства;
- 11) дёдъ и правнукъ не могутъ взять въ супру-жество двухъ сестеръ; это пятая степень свойства;
  - 12) дъдъ и правнукъ могутъ если не встръчается Христ. Чт. № 5 1870.

никакого смъщенія именъ, съ разръщенія епископа, жениться на родной теткъ и племянницъ; котя они и находятся въ шестой стецени свойства.

### § 124. Продолженіе 8.

- 1) два брата не могутъ жениться на двухъ сестрахъ; это свойство четвертой степени;
- 2) два брата не могутъ взять въ супружество родной тетки и племянницы; это пятая степень свойствва;
- 3) два брата не могутъ жениться на двухъ дворродныхъ сестрахъ; это шестая степень;
- 4) два брата могутъ жениться съ разръщенія епископа на двоюродной теткъ и племянницъ; потому что они находятся въ седьмой степени свойства;
- 5) два брата могутъ взять въ супружество двухъ троюродныхъ сестеръ; потому что это осьмая степень, которая не принимается более въ расчетъ;
- 6) два брата не могутъ жениться на матери и дочери; это третья степень;
- 7)) два брата не могутъ жениться на бабъ и внукъ; это четвертая степень;
- 8) два брата не могутъ жениться на бабъ и правнукъ; это пятая степень;
- 9) два брата не могутъ жениться на теткъ и внувъ; это шестая степень;
- 10) дядя не можеть, женившись на теткъ, потомъ жениться на дочери ея племянницы; это четвертая степень свойства;
- 11) дядя и племянникъ, могутъ, если нътъ никакого смъщенія именъ, съ разръшенія епископа, жениться на теткъ и племянникъ, хотя они находятся въ шестой степени свойства;

- 12) дядя и племянникъ не могутъ жениться на бабъ и внукъ; это пятая степень свойства;
- 13) дядя и племянникъ могутъ жекиться на двухъ двоюродныхъ сестрахъ; это седьмая степень свойства; равнымъ образомъ—
- 14) двъ двоюродныхъ сестры могутъ выдти за мужъ за двухъ двоюродныхъ братьевъ; потому что это осьмая степень, которая не принимается въ расчетъ (1).

# О трехродиомъ свойство-родствъ.

## § 125. Какое родство навывается трехроднымъ свойствомъ?

Трехроднымъ свойствомъ называется родство, которое происходитъ, когда три отдъльныхъ рода соединяются между собою супружествомъ; напр. Анна и Оома, какъ братъ и сестра составляютъ одинъ родъ; Анна вышла за мужъ за Петра, два рода; Оома взялъ въ супружество Мареу, три рода.

## \$ 126. О счислении степеней из трежродноми родстий.

Древніе отцы не признавали ни какой степени въ трехродномъ родствъ, но внимательно слъдили за тъми браками, которые запрещаетъ законъ; а законъ запрещаетъ только одно трехродное супружество, именно то, чтобы ни отчимъ не бралъ жены своего пасынка;

<sup>(1)</sup> Согласно съ предложенными здась примарами Пидал, стр. 448—452, говорится и въ Славянской Коричей: «еже отъ двородных», въ накінкъ запрещается въ седьмомъ, и разращается въ шестомъ, въ накінкъ же разращается въ седьмомъ и запрещается въ шестомъ» (Л. 525). Но въ указа св. сунода 1810 г. 19 янв. (П. С. 3: № 24091), высказана мысль, что запрещеніе браковъ въ родства отъ двукъ родовъ не простирается далае четвертой степени. Эта же мысль подтверждается и недавникъ указомъ св. сунода 1868 г. 7 но-ября за № 8625. См. церков. латопис. Дух. Бесады 1870 г. апрадя 11 дня. Перес.

ни мачиха не выходила- за мужа своей падчерицы, потому что это родство считается за первую степень. Но не много спустя степени были приложены и въ трехродному свойству съ требованіемъ, чтобы трехродные браки запрещались до третьей степени и дозволились, начиная съ четвертой.

### § 127. Вапрещенные трехродные браки.

Запрещенные трехродные браки суть следующе:

- 1) отчимъ не можетъ жениться на женъ своего пасынка; это первая степень;
- 2) мачиха не можеть выходить за мужа своей падчерицы; это первая степень;
- 3) одинъ и тотъ же не можетъ жениться на сестръ и падчерицъ шурина (¹); это третья степень;
- 4) одинъ и тотъ же не можетъ жениться на родной племянницъ и женъ роднаго дъда; это третья степень;
- 5) одинъ и тотъ же не можетъ жениться на золовив и невъстив; это вторая степень;
- 6) одинъ и тотъ же отчимъ не можетъ жениться на падчерицъ своей падчерицы; это вторая степень;
- 7) шуринъ не можетъ жениться на другой жень мужа своей сестры; это вторая степень;
- 8) отецъ и сынъ не могутъ жениться на золовит и невъстит; это третья степень;
- 9) два брата не могуть жениться на мачих в падчерицъ; это третья степень;

<sup>(1)</sup> Напр. Оома, будучи менать на Маров, послв си смерти не можетъ жениться на Марін, падчернив шурина своего, т. с. Оома съ шуриномъ—двв степени: шуринъ и падчерния одна степень; всего три степени. Перес.

10) точно также они не могутъ жениться на свекрови и невъсткъ; это также третья степень трехроднаго свойства.

§ 128. Дозволенные браки трехроднаго родства.

Не смотря на трехродное свойство не запрещаются следующие брани:

- 1) вогда одинъ и тотъ же женится на сестръ, потомъ на золовиъ сестры; это четвертая степень (1);
- 2) когда два брата женятся на мевъсткъ и золовкъ; это четвертая степень;
- 3) когда два брата женятся на мачихъ и падчерицъ ся дочери; это четвертая степень;
- 4) когда зять и дъверь жены женятся на теткъ и племяницъ; это пятая степень.

Примъчаніе. Поручитель, который при обрученім перемъняеть кольца, а при възчаніи держить вънцы, не состоить ни въ какомъ родствъ съ тъми лицами, при обрученіи и вънчаніи которыхъ опъ быль поручителемь. А потому, если бы одно изъ этихъ лицъ овдовъло; то онъ можеть жениться на вдовъ (2).

#### LHABA VIII.

### О таниствъ слеосвящения.

§ 129. Понятіе о такиства едеосвященія.

Св. елеосвящение есть такое такиство новаго за-

<sup>(1)</sup> Пояснить это приизромъ: Іоаннъ менися на Маров, сестрв Марін, а Марія вышла запушть за Петра, который импеть сестру Соложію, золовку, сестры Марін. Такинъ образонъ Маров и Марія двяв степени, Петръ и Соломія тоже двя, всего четыре. Перес.

<sup>(2)</sup> Какъ запрещение, такъ и дозволениме браки трехроднаго родства, указаниме авторомъ въ 127 и 128 §§, заимствовани имъ

въта, въ которомъ чрезъ помазаніе членовъ тъла освященнымъ едеемъ священникомъ низводится на больнаго благодать Вожія, врачующая тэлесные и душевные недуги.

### \$ 130. Совершитель тажиства елеосвящийя и прівилющій его-

Совершитель таинства елеосвященія есть священникъ, и поелику учитъ и говоритъ апостолъ Таковъ: «Боленг ли кто изг васг, пусть призовет пресоитеровг церкви, и пусть помолятся нада нима, помазава его елеемя во имя Господне. И молитва въры исцълить болящаго, и возставить его  $\Gamma$ осподь; и, если онь содплаля грпхи, простятся ему» (1); то вошло въ церковный обычай, что для елеосвященія приглашаются семь, пять, или, по крайней мъръ, три священника; впрочемъ совершаетъ и одинъ, потому что если другія таинства можеть совершать одинь священникъ, то следовательно и таинство елеосвященія можеть совершить одинь, хотя апостоль и упоминаеть

Depos.

наъ Пидал. стр. 453. Въ Славянской Коричей относительно сего родства замічается «еже отъ треродных», сіе въ первомъ точію степени запрещается по закону, обычай убо запрещаеть и прочес» (л. 525) Но въ примърахъ той же Коричей бракъ по родству трехродному вапрещается до четвертой степени (л. 538-540 обор.). Въ указахъ св. сунода 1841 г. 25 апр. также 1859 г. 29 марта, согласно съ пряведеннымъ нами замъчаніемъ Воричей, запрещеніе брака въ трекродномъ родствъ ограничено первою степенью; а именно: пасынку нельзя жениться на мачихъ; отчиму нельзя брать жены пасынка; тестю по первой женъ извъстнаго лица нельзя вступать въ бравъ со второю женою сего лица. Но въ отношеніи къ дальнайшимъ степенямъ трехроднаго родства въ последнемъ указе сказано: "евященнои периовнослужители безъ точнаго разращения епархиальнаго начальетва не должны приступать из повёнчанію лиць, состоящих вежду собою во второй, третьей и четвертой степеняхъ трехроднаго родства, подъ опасеніемъ за неисполненіе сего строжайщаго взискавія». (1) Iar. V; 14, 15.

о многихъ пресвитерахъ. Пріемлющимъ таниство елеосвященія бываетъ больной христіанинъ. Впрочемъ случается, что и здоровые христіане желаютъ, чтобы было преподано имъ это таинство. И такъ какъ это желаніе здоровыхъ христіанъ проистекаетъ изъ набожности и опасенія скоропостижной смерти, которою можетъ умереть каждый, не получивъ таинства елеосвященія; то священникъ не можетъ отказывать никому въ этомъ таинствъ (1).

<sup>(1)</sup> Счетаемъ нужнымъ замѣтить, что въ ставленой граматѣ, которая у насъ дается епископомъ священнику прямо запрещается послѣднему преподавать таинство элеосвящения здоровымъ лецамъ: «И послѣднее елеомазаніе, говорится въ этой граматѣ, надъ болящими совершати, надъ здравыми же никакоже дерзати творити». Си. став. іерейси. грам. Перев.

НРАВИЛА И ПРАКТИКА ДРЕВНЕЙ ВСЕЛЕМСКОЙ ЦЕРКВИ ОТПО-СИТЕЛЬНО НРИНЯТІЯ НЕДРАВОСЛАВНЫХЪ СВЯЩЕННОСЛУЖИ-ТЕЛЕЙ ВЪ НРАВОСЛАВНУЮ ДЕРКОВЬ СЪ ПОВТОРЕНІЕМЪ И БЕЗЪ ПОВТОРЕНІЯ РУКОПОЛОЖЕНІЯ.

Св. Василій Великій, издагая св. Амфилохію свое мнъніе объ образъ принятія Канаровъ (новаціанъ) и Пепузіанъ (монтанистовъ) въ православную церковь, раздъляетъ всъ неправославныя общества, по существу и характеру ихъ заблужденій, на три рода: еретическія, раскольническія и на самочинныя сборища. «Древніе (отцы), пишеть св. Василій, положили пріимати крещеніе, ни въ чемъ не отступающее отъ въры: посему иное нарекли они ересью, иное расколомъ и иное самочиннымъ сборищемъ. Еретиками назвали они совершенно отторгшихся, и въ самой въръ отчуждившихся: раскольниками-раздълившихся въ мивніяхъ о нікоторыхъ предметахъ, и о вопросахъ допускающихъ уврачеваніе: а самочинными сборищами-собранія, составляемыя непокорными пресвитерами, или епископами и не наученнымъ народомъ. Напримъръ, аще кто, бывъ обличенъ во гръхъ, удаленъ отъ священно-служенія, не покорился правиламъ: а самъ удержалъ за собою предстояніе и священнослужение, и съ нимъ отступили нъкоторые другіе, оставивъ канолическую церковь: сіе есть са-

мочиное сборище. О поканнім мыслити инаво, межели какъ сущіє въ церкви, есть расколь. Ереси же суть напримъръ: манихейская, валентиніанская, марпіонитская и сихъ самыхъ перузіанъ. Ибо здёсь есть явная разность въ самой въръ въ Бога». На основанін такого внутренняго различія этихь обществь, а вивств и не одинаковой важности ихъ заблужденій св. Василій Великій указываеть и различные способы принятія въ православіе обращающихся изъ нихъ. «Посему, продолжаеть онь, оть начала бывшимь отцамъ было угодно крещение еретиковъ совсвиъ отметати; крещеніе раскольниковъ, яко еще нечуждыхъ церкви, пріниати: а находящихся въ самочиныхъ сборищахъ исправляти приличнымъ покаяніемъ и обращеніемъ и паки присоединяти къ церкви. Такимъ образомъ даже находящіеся въ церковныхъ степеняхъ, отступивъ купно съ непокорными, когда помоются, неръдко пріемлются въ тотъ же чинъ». Но танъ снисходительно разсуждаеть св. отець только объ обращающихся изъ самочинныхъ сборищъ; даже касательно раскольниковъ, не говоря о еретикахъ, онъ высказываеть несколько иной, болье строгій взглядь. «Хоначало отступленія, говорить онь, произошло чрезъ расколъ, но отступившіе отъ цериви уже не имъли на себъ благодати св. Духа. Ибо оснудъло преподаніе благодати, потому что пресвилось занонное преемство. Ибо первые отступившіе получили посвящение отъ отцовъ и, чрезъ возложение рукъ ихъ, имъли дарование духовное. Но отторженные, содълавшись мірянами, не имели власти ни крестити, ни рукополагати и не могли преподати другимъ благодать св. Духа, отъ которой сами отпали. Почему

приходящихъ отъ нихъ къ церкви, яко крещенныхъ мірянами, древніе повельли вновь очищати истиннымъ духовнымъ крещеніемъ». Впрочемъ настоящаго своего мивнія св. отецъ не ставить непремвино обязательнымъ правиломъ; поэтому онъ добавляетъ: «Поелику нъкоторымъ въ Азін угодно было, ради назиданія многихъ пріяти крещенія ихъ (новаціанъ): то да будетъ оно пріемлемо». Вообще св. отецъ совътуетъ обращать самое тщательное вниманіе на распознаніе такъ сладствій, которыя могуть произойти какъ отъ излишней строгости, такъ и крайняго снисхожденія при принятіи въ церковь заблуждающихъ. «Аще сіе имъеть быти препятствіемъ общему благосозиданію: то подобаеть держатися обычая и следовати отцамъ, благоусмотрительно устроившимъ дълз наши. Ибо я опасаюся, чтобы намъ тогда, какъ хощемъ удержати ихъ отъ посившнаго крещенія, не BOCHSTHTH CHACACMENTS CTPOTOCTIO OTHATATEMECTBA».

Мы привели настоящее правило св. Василія Великаго съ тою цёлію, чтобы, на основаніи его содержанія, понять тё общія начала, которыми слёдуетъ руководствоваться при принятіи неправославныхъ въ православіе. И во первыхъ, правило научаетъ насъ имёть различный взглядъ на существо и важность заблужденій отдёляющихся отъ церкви обществъ; во вторыхъ, оно побуждаетъ, соотвётственно внутреннему различію означенныхъ обществъ, наблюдать неодинаковыя условія при принятіи ихъ членовъ, обращающихся въ православіе: самыя строгія при принятіи—еретиковъ, снисходительныя—при присоединеніи раскольниковъ, и самыя легкія—при примиреніи съ церковію обращающихся изъ самочиннаго сборяща; въ

третьихъ, тоже правило показываеть, что при соблюденіи всвиь этихь условій, какь того тробують положительныя правила церкви, должны быть принимаемы въ соображение нетолько обычан каждой страны, но вивств и другія обстоятельства, которыя могуть имъть свое значение въ настоящемъ случав. «Въдаю, пишеть тоть же св. Василій Великій въ приведенномъ нами правиль, яко братій Зоина и Соторнина, бывшихъ въ ихъ обществъ (т. е. эниратитовъ), мы пріяли на канедру епископскую: почему соединенных съ ихъ обществомъ уже не можемъ строгамъ судомъ отчуждати отъ церкви, постановивъ, принятіемъ описконовъ, какъ бы нъкое правило общенія съ жими» (1). Вапомнивъ настоящее разсуждение св. Василия Великаго, какъ общую, руководительную мысль, которой следуеть держаться при принятіи въ православную церковь неправославныхъ, мы изложинъ самых правила церкви и действительные примеры, касающіеся предложеннаго нами вопроса. Наше изложеніе мы ограничиваемъ только принятіемъ неправославныхъ священнослужителей въ православную церковь, съ повтореніемъ и безъ повторенія надъ ними рукоположенія.

Необходимымъ признакомъ истиннаго священства, а вивств и руководительнымъ началомъ при опредвления законности и незаконности священства неправославныхъ обществъ, служитъ дъйствительное сохранение въ нихъ апостольскаго пресиства, т. е. благодатъ истиннаго священства можетъ бытъ сохранена

<sup>(1)</sup> См. 1 Прав. Св. Вас. Ведин. Толков. его въ Опытъ кур. церя., Законов. Арх. Іоанна т. 11, стр. 13—17. Συνταγμ των ιερών και Эιιμν κανόνων. Раддя και Ποτλη т. IV, стр. 92—95. Плабалог 350—351.

только чрезъ посивдовательное, другъ-друга прівмательное рукоположение (хироточа), продолжающееся непрерывно отъ самыхъ Апостоловъ, нервыхъ настырей и учителей Христовой перкви. На этотъ признапъ священства Христовой перкви указываль еще Тертупліанъ, погда, обличая еретиновъ, говорилъ: «Если бы напотория изъ сикъ секть османиясь утверждать, что онъ современны апостоланъ, дабы повазать происхождение свое отъ нихъ: то им попросимъ инъ обовначить намъ начало икъ дерквей, поридокъ и пресиство ихъ епископовъ, восходя до самыхъ апостоловъ, или до одного изъ апостольскихъ мужей, державшихся до конца опостольского общенія. Такъ, а не иначе церкви доказываютъ, что онъ нстивно вностольскія» (1). Дівствительно, непрерывное сохраненіе апостольскаго преемства въ такиствъ свищенство служить оснавтельнымь доказательствомь того, что въ немъ сохранилось таниственное полномочіє такь ісрархическихь правъ, которыя апостолы получили мелосредственно отъ самаго Інсуса Христа посав Его воскресемія (Іоан. XX, 21—23. Мо. XXVIII, 18-20), что въ немъ продолжается токъ той божественной, іерархической благодати, которая излилась на Апостоловь въ соществии св. Духа въ великій день Пятьдесятницы (Двян. II, 2-4), и, съ техъ поръ отъ рода въ родъ изъ въка въ въкъ, продолжаетъ существовать и дъйствовать въ Христовой церкви чрезъ преемотвенныя рупоположенія, совершаемыя ся епископами, непосредственными преемниками апостоловъ. Епископы своимъ рукоположеніемъ, по данному имъ

<sup>(6)</sup> Твор. Тертуллівна. Прещенія на еретиковъ, гл. ХХХІІ, стр. 178 т. І. по русск. перев. Спб. 1847.

нолномочію (1 Тим. V. 22 Тим. 1—5), преводають другимь благодать священства, необходимую для низшихь степеней іерархіи, такь что безь енисноповы не было бы и не можеть быть вы церкви, ни пресвитеровь ни діаконовь вийств, кань безь лиць божественнаго, благодатнаго нолномочія, словомь безь іерархіи ніть и не можеть быть и церкви, кань непосредственно божественнаго на землі учрежденія, съ особыми благодатными дарованіями (2). А петому, съ пресвиснемь апостольскаго пресмства, свидітельствуємаго непрерывностію енископскаго рукоположенія, пресъвлется и іерархическая благодать, необходимая для всёхъ священнодійствій и такиствъ перкви.

Но вийств съ сохранениемъ апостольскито преемства для законности священства необходимо также требуется и то, чтобы рукоположение въ изрархическую степень было получено и совершено правильнымъ и достойнымъ образомъ, т. е. чтобы лицо, сообщающее благодать священства, само было удостоено этой благодати и обладало правомъ преподавать ее и другимъ, чтобы лица, принимающия эту благодать, принимали ее достейнымъ образомъ по преву закомнаго избрания, въ соотвътствии съ добрими начествами ихъ души. А потому церковъ нимогда не признавала священства, полученнаго неправильнымъ и недостойнымъ образомъ. Такъ она не признала законнымъ рукоположения Новаціана во епископа римскаго, хотя Новатъ для рукоположения его обманомъ и насилиемъ

<sup>(1)</sup> Посл. Вост. Патр. Чл. 10.

<sup>(\*)</sup> Раскрытіе этой мысли составляеть главную тему посланій св. Игнатія Вогоносца.

употребить епископовъ, не отлученныхъ отъ церкви (¹). На томъ же основаніи и нъкто Исхиръ быль лишенъ влександрійскими епископами священнаго сана потому, что онъ не быль рукоположенъ законными епископами, а только пресвитерами (²). На томъ же основаніи и соборъ Сардикійскій причислиль нъкоторыхъ пресвитеровъ къ мірянамъ, потому что они были поставлены только мнимыми епископами: Евтикіаномъ и Мусіемъ, состоявщими въ санъ пресвитеровъ (²). На томъ же основаніи и соборъ Константинопольскій, ІІ-й вселенскій, отвергъ всёхъ рукоположенныхъ Максимомъ Киникомъ, который самъ обманомъ и хитростію получиль рукоположеніе отъ јегишетскихъ епископовъ (⁴).

Заботливо ограждая свой клиръ отъ вторженія въ него незаконныхъ и недостойныхъ пастырей, церковь внимательно следила и за присоединеніемъ неправославныхъ священнослужителей, обращающихся къ ея обществу. Но общее решеніе вопроса о повтореніи рукоположенія надъ неправославными священнослужителями, обращающимися въ православную церковь, происходило въ томъ же направленіи, въ какомъ совершалось и решеніе вопроса о повторяемости и неповторяемости таниства крещенія надъ еретиками и раскольниками, присоединяющимися къ православію. Не противореча положительнымъ пра-

<sup>(1)</sup> Евсев. Церков. Ист. VI, гл. 43, стр. 388-389.

<sup>(2)</sup> Твор. Св. Аевнасія. Ч. І, стр. 207. 228. М. 1851 г.

<sup>(4)</sup> Сард. Собор. пр. 18. сн. Συνταγμ τον θείδιν και ιερευν κανονων. Т. III, стр. 275—280. Пиδαλίου Νικοδήμα 269. Опытъ курса церк. Законов. Т. I, стр. 491.

<sup>(4)</sup> II BCGE. 4 HP. CH. TOLKOB. ZONAY et Balsam; a TARME H OHETS-Eypca qephob. Sakob. T. I, crp. 502—503.

виламъ церкви и указаніямъ ея исторіи, можно вообще свазать, что въ техъ местахъ христіанской церкви, гдв признавалось крещеніе неправославныхъ, тамъ почти всегда признавалось и таинство священства; на оборотъ — гдъ крещение неправославныхъ не признавалось законнымъ, тамъ повторящось и рукоположение надъ причислявшимися въ церковному клиру. Отступленія отъ практики перваго рода если встрачались, то въ первые въка христіанства, пока вообще не было постановлено твердыхъ и однообразныхъ правилъ для принятія въ церковь неправославныхъ клириковъ, А потому, впоследстви времени, когда повторялись подобныя отступленія, то они вывывали противъ себя обличенія учителей церкви. Наприморъ: блаженный Іеронимъ во всемъ его разговоръ противъ Людиоеріанъ, сопоставляя тамиство священства съ тамиствомъ крещенія, доказываеть, что священство, преподаваемое въ неправославныхъ обществахъ, не позволительно потворять потому, что не позволительно повторять совершаемое въ нихъ прещеніе. неправославный, приводимъ подличныя его слова. повредить крещенному, когда крестиль не могъ въръ своей; то и поставленнаго Въ ръ своей священникомъ не оскверниль онъ, погда поставиль его» (1). Подобно блаженному Геревиму разсуждаль и блаженный Августинь. «Ничемь, говорить онъ, нельзя объяснить, почему не могущій потерять самое крещеніе, можеть потерять власть преподавать его. То и другое есть таинство, и то и другое преподается человъку посвящениемъ своего

<sup>(4)</sup> Dialog. contr. Lucifer. n. 11. cm. Oper. t. II, pag. 166. Paris. 1845 r.

рода: то во время крещенія, а это во время рукоположенія, почему и непозволительно въ церкви повторать ни то, ни другое. Ибо, если когда бывають приняты приходящіе оть неправославныхъ, даже предстоятеми, по оставлении ими раскола, то если будетъ признано нужнымъ, чтобы они исполняли тъже обязакности, какія исправляли прежде, не бывають онова руколодагаемы, но какъ крещеніе, такъ и рукоположение пребывають въ нихъ цалыми: потому что эло было въ отпадения, которое исправлено миромъ едиженія, а не въ таинствахъ, которыя вездь, бы ин были, суть тёже самыя» (1). Вообще отцы и писатели церкви, часто разсуждая о священствъ, ставять его въ парадлель съ таинствомъ и темъ ясно дають намъ разуметь, что свищенство и прещеніе находятся между собою въ самомъ твономъ взаимоотноменін; такъчто признаніе законности одного даетъ право на пригнаніе достоинства другаго.

Но, какъ бы то ни было, только первоначальных свидътельства и первые исторические факты говорить, что въ церквахъ восточныхъ, равно какъ и тъхъ западныхъ, въ которыхъ отвергалось крещение неправославныхъ, обыкновенно повторилось и рукоположение надъ обращавшимися въ православие священнослужителями. «Пресвитеровъ и Діаконовъ, читаемъ въ письмъ св. Кипріана къ римскому епискому Стефку, Пресвитеровъ и Діаконовъ, которые или бывъ рукоположены сначала въ Касолической церкви, впослъдствів времени сдълались измённиками и возму-

<sup>(7)</sup> Contr. epist. Parmen. tib. II, cap. 13. Oper. t. IX. pag. 76-71 Paris. 1845. Cu. Taxme De baptismo contr. Donatist. ibid.

тителями противъ церкви, или же у еретиковъ лжеепископами и антихристами, вопреки распоряженію Христову, нечестивымъ рукоположениемъ постановлены, и наперекоръ единому и божественному алтарис, старались приносить на сторень ложныя и святотатственныя жертвы, - и ихъ, когда обращаются, надобно принимать подъ тъмъ условіемъ, чтобы они допусвались из общенію, какъ простые міряне. Довольно съ нихъ того, что, бывин врагами мира, они пріемають мирь; но никакь не сабдуеть оставлять при нихъ, по возвращении къ намъ, тъ оружия-рукоположенія и чести, какими они противъ насъ воеваин... Довольно такимъ людямъ, при обращении ихъ, дать одно прощеніе; но отнюдь не слідуеть въ домі візры въродомство. Ибо если возвышать MBI твив, кои отошии оть насъ и возстали противъ цериви: то чтоже оставимъ у себя для добрыхъ и невинныхъ, не отпадающихъ отъ периви (1)». Необходимо дополнить, что въ приведенныхъ нами сло вахъ св. Кипріанъ излагаль папв Отефану не личное свое мивніе, а опредвленіе цвлаго Африканскаго собора, происходившаго въ 255 году въ присутствіи 71-го еписиона (2). Это опредъление, какъ извъстно, вызвало со стороны Стемана развія заявленія противъ Кипріана и африканскихъ епископовъ: Отефанъ грозиль всемь имъ отлучениемъ, если они не после дують обычалиь римской церкви. Въ видажь утвер дить единомысліе и предупредить открытыя несогласія между епископами, Кипрівнъ въ 256 г. созваль

<sup>(\*)</sup> Твор. Св. Капріана. Письмо 51. Къ нап'я Стесану о собор'я стр. 282—283. По рус. неревод.

<sup>(\*)</sup> Прибава. из твор. св. Отповъ. Ч. ХУ, стр. 574—575. Христ. Чт. № 5. 1870.

новый соборъ для обсужденія того же самаго вопро са. На соборъ прибыло 87 епископовъ; много было также на немъ пресвитеровъ и діаконовъ. Кипріанъ вськъ присутствовавшихъ епископовъ со всею некренностію высказать свое мижніе по предложенному вопросу. Но всв епископы признали недействительнымъ всякое крещеніе, а вмаста и рукоподоженіе, вив единой истинной церкви. Въ отношенів въ последнему на этомъ соборе между прочимъ говорили: «у еретиковъ все совершается ложно....обязанности священниковъ исправляетъ нечестивецъ, приступастъ въодгарю святотатецъ...Намъстники діавода дерзають совершать евхаристію... а потому техь изъ нихъ, которые кажутся рукоположенными, следуеть принимать въ качествъ простыхъ мірянъ (1)». Съ опредъленіями вориканскихъ соборовъ, въ противность мижнію Стеозна, вполнъ соглашались и епископы малой Авін, которые еще прежде, на своемъ Иконійскомъ соборъ постановили не признавать действительнымъ ни носвященіе, ни возложеніе руки (при покалнія), ни крещенія совершаемаго еретиками (2).

Изложеннымъ нами опредъленіямъ мѣстныхъ соборовъ благопріятствують и требованія апостольскихъ правиль. А именно 47-е апостольское правило, навывая еретическихъ священниковъ локеосященникомъ (ψευδο-ιερείς), тѣмъ самымъ даетъ разумѣть, что они какъ сами не получили и не имѣютъ правъ законнаго священнослуженія, такъ не могутъ священнодѣйство-

<sup>(\*)</sup> Sententiae Episcoporum LXXXVII. Cursus Completus Patrologiae. t. III, pag. 1055—1056.

<sup>(°)</sup> Евсевій. Цери. Ист. VII. Гл 5, стр. 401—402. Сн. Посл. Фярмиліана Каппад. въ св. Кипр. въ твор, послед., стр. 324—338 во рус. перевод.

вать и для другихъ, что они вообще лишены правъ истиннаго священства (1). 62-е апстольскоее правило, осуждая грыхь отреченія оть выры, узаконяєть извергать виновных въ этомъ грах служителей церкви изъ клира съ тъмъ, чтобы, и но принесени ими покаянія, они принимались въ церковь въ званіи мірянъ (2). 68-е апостольское правило, вообще запрещая пресвитеру и діакону принимать отъ кого-либо второе рукоположеніе, подъ угрозою изверженія изъ священняго чина, дъласть исплючение только для одного случая: «развъ виде достовърно будетъ извъстно, что отъ еретиковъ мижетъ рукоположение. Ибо прещеннымъ или рукоположеннымъ отъ таковыхъ, говоритъ правило, ни вфрими, ни служителями церкви быти невозможно» (в). Словомъ, апостольскія правила предписывають принимать въ церковь въ званіи мірянъ всвиъ священнослужителей-еретиковъ, и которые были рукоположены въ обществахъ еретическихъ, и которые, получивъ рукоположение въ православной церкви, впоследствии изменили ея православию. Но тъ же апостольскія правила, заметимъ, говорять вообще о еретикахъ и въ частности конечно о еретикаль своего времени; а не нивоть въ виду тель именно вресей, которыя явились впосавдствіи, и не разсуждають ни объ одной изъ нихъ въ частности. А потому правила апостольскія предлагають только общую мысль для ръшенія занимающаго насъ вопро-

<sup>(\*) 68-</sup>е и толков. его въ Опытъ курса церк. закон. Σονταγμ. Пидад. 57\*



<sup>(1)</sup> Опыть вурса церк. закон. Т. I, стр. 194—195. См. Zonar et Balsam. Συνταγ. των κανόνων. Т. II, стр. 62—63. Πηδάλιον, стр. 32—33.

<sup>(2)</sup> См. 62-е Апост. прав. и толков. его въ Опытъ нурса церк. закон. въ Συνταγ... и Пибалю. См. 1 всел. 10 Анкир. 1. 2. Петр. Алекс. 10.

са, безъ всиких разъясненій и частных примъненій этой мысли. Они диктують обизательных требованія, но только для установленія общихь отношеній церкви къ ереси, а не частнаго ея поведенія въ отношенія къ отдільнымъ ересимъ. А потому правила апостольскін не исключають возможности новаго, дальнійшаго раскрытія того же самаго вопроса, примінительно къ новымъ дальнійшимъ обстоятельствамъ и требованіямъ исторіи.

Впрочемъ стоитъ замътить, что съ требованіями изложенных нами правиль согласны и укаванія дъйствительной практики того времени. Въ письмахъ св. Кипріана и въ сочиненіяхъ другихъ писателей мы встръчаемъ примъры, что священя ослужители, отпавшіе отъ въры, или впавшіе въ ересь, по принесенія ими раскаяція, были принимаемы въ церковь въ званін мірянъ. Таковъ именно Трофимъ, съ которымъ отцала отъ цервви значительная часть народа, и который, не смотря на то, что его оправдывали возвращение братий и возстановленное спасение многихъ, быль принять въ общение какъ мірининъ (1). Міряниномъ также быль принять Корниліемъ римскимъ и однив изв твхв двухв опископовъ, которые, по желанію Новата, рашились рукоположить Новаціана епископомъ Риму (2). Но въ прежинкъ степенякъ священства темъ же Корииліемъ были приняты: Максимъ, Урбанъ, Сидовій, Усперовъ-пресвитеры, вступив шіе было въ общение съ Новатомъ, но потомъ съ скорбио и раскаяніемъ снова обратившіеся къ единенію съ церковію (3).

<sup>(1)</sup> Посл. въ Антоніану 43, стр. 163, по руск. перевод.

<sup>(2)</sup> Евсевій. Церк. Истор. кн. УІ, гл. 43, стр. 389.

<sup>(\*)</sup> Ibid. crp. 287-288,

Если нельзя не заметить искоторой строгости въ выстрания правидах и примърахъ, то нельзя и укорить кого-либо за эту строгость. Она внушалась самымъ положеніемъ юной церкви, только что вступившей въ человъческое общество и окружениой визииними и внутренними врагами. Та же отрогость вызывалась естественнымъ желаніемъ первыхъ последователей церкви, чтобы утвердить ея дисциплину на началахъ неподкупной правды и непоступной истины, чтобы сохранить всю чистоту и неперочность духа и установленій церкви. А потому эта строгость, позводимъ себъ замътить, совершенно оправдываемая тогдашними обстоятельствами времени, несовстви согласовалась съ общимъ назначениемъ церкви, призванной не судить міръ, но спасать его, несовсёмъ соотвётствовала ученію Слова Вожія о нераспаянности благодатныхъ дарованій таниствъ вообще и неповторяемости тамиства священства въ частности. А потому соборы и отцы церкви последующаго времени нашли возможнымъ предложить въ своихъ правилахъ новыя разъясненія занимающаго насъ вопроса.

А именно, соборъ Анкирскій (314 г.), осуждая въ священнослужителяхъ гръхъ отпаденія отъ въры, по вниманію къ добровольно подъятымъ ими подвигамъ страданія, оставляетъ при нихъ санъ и званіе священства. Соборъ дозволяетъ епископамъ оказывать кающимся даже большее снисхожденіе сравнительно съ положеннымъ въ правилахъ, если бы они усмотръли въ нихъ трудъ и ревность къ исправденію (1).

Соборъ Никейскій, 1-й вселенскій (325 г.), сохранивъ во всей силь требованія правиль прежняго вре

<sup>(1)</sup> Анкир. 1. 2. І всел. 12. Петр. Алекс. 10 и др.

мени въ отношени въ еретиканъ павликіанамъ, призналь священство обращающихся изъ раскола новаціанъ. Относительно навликіанъ соборъ опредвлиль: «аще которые въ прежнее время къ клиру принадлежали: таковые, явясь безпорочными и неукоризненными, по перекрещении да будутъ рукоположены (устроточено Эшоско помъ на волическия перкви. Аще же непытаніе обрящеть ихъ неспособными къ священству: подлежеть имъ изверженнымъ быти изъ священнаго чина» (1). О новаціанахъ, присоединяющихся къ канолической и апостольской церкви, соборъ узакониль принимать ихъ только по возложеніи на нихъ рукъ (йуг хегос Эгтвийчвс ) въ клиръ въ прежнихъ степеняхъ священства (2). Но сайдуетъ дополнить, что соборъ разръщилъ новаціанскимъ епископамъ удерживать свои каоедры тодько въ тъхъ местахъ, куда они и были поставлены епископами и гдв ивтъ епископовъ православныхъ. «Итакъ, говоритъ правило, гдъ или въ солахъ, или во градахъ всъ обрътающіеся въ клиръ окажутся рукоположенными изъ нихъ однихъ (т. е. новаціанъ): да будуть въ томъ же чинъ. Аще

<sup>(1) 19.</sup> I BCGE.

<sup>(2)</sup> Ученые и толкователи церковныхъ правилъ понимаютъ раз. дично вто выраженіе. Одни понимаютъ подъ неиъ то возложеніе рукъ, которое бываєть при таннотва поканнія; другіе—повтореніе таннства свищенства, т. с. новую хиротонію; иные—совершеніе таннства миропомазанія, посредствомъ котораго обыкновенно принимансь въ православную церковь накоторые еретики и раскольники. Въ посладненъ смысла понимаетъ это выраженіе и наша Коричая инига, согласно толкованію Аристина. Объ этихъ толкованіяхъ си. Συνοδικον, sive Pandetae canonum ss. Apostol. et concilior. Beveregii t. II. Annotit. in canon. Concil. Nicaen. primi, рад. 67 и слад. Плобайсом стр. 75 прим. І. Труд. Кіев. Дух. Акад. 1864 г. Т. ІІ, стр. 490—494. Опыт. Кур. Церк. Закон. Т. І, стр. 301—303. Συνταγμ. Т. ІІ, стр. 133—136.

же тамъ, гдъ есть епископъ касолическія церкви, нъкоторые изъ нихъ приступять из церкви: явно есть, яко епископъ православныя церкви будетъ имъти епископское достоинство; а именующійся епископомъ у такъ называемыхъ чистыхъ, пресвитерскую честь ймъти будеть: развъ заблагоразсудитъ мъстный епископъ, чтобы и тотъ участвоваль въ чести имени епископа. Аще же то ему не угодно будеть: то для видимаго сопричисленія таковаго къ клиру, изобрътетъ для него мъсто или хорепископа, или пресвитера: да не будетъ двухъ епископовъ во градъ».

Что постановиль относительно павликіань соборь Никейскій, то же самое опреділиль касательно ориговь, или монтанистовь, соборь Лаодикійскій (341—381 г.). «Обращающихся отъ ереси такъ называемыхь ориговь, котя бы находились въ мнимомъ у нихъ клиръ и величайшими именовались, со всякимъ тщаніемъ оглащати и крестити епископамъ и пресвитерамъ цериви». Выражаясь такимъ образомъ, соборъ даетъ понять, что онъ не признаетъ за ними никакихъ правъ и степеней священства (1).

Въ правилахъ Кареагенскаго собора излагаются постановления о принятии клириковъ донатистовъ въ православную церковь. Такъ 57-мъ своимъ правиломъ соборъ опредълилъ только допустить въ клиръ тъхъ младенцевъ изъ донатистовъ, которые не по ихъ про-изволению, а по заблуждению родителей прещены донатистами. 68-мъ своимъ правиломъ, соборъ подтверждая смыслъ предшествующаго, выразилъ мыслъ принимать въ церковь и самыхъ клириковъ донатистовъ въ

<sup>(\*)</sup> Jaog. 8 m толков. ero Zonar, Balsam.

ихъ степеняхъ священства, если бы тъ пожелали присоединиться въ православію; но, для полной законности и дъйствительности своего опредъленія, соборъ положидъ ждать отвёта и согласія епископовъ прочихъ церквей, именно: Римской Анастасія и Медіоланской Венерія. Но эти епископы какъ прежде не соглашались давать мёсто въ православномъ клире священносдужителямъ изъ донатистовъ, такъ и теперь остались при томъ же мивніи, и на мыстномь у себя соборъ постановили принимать ихъ въ качествъ мірянъ (1). Уважая мивніе означеннаго собора, епископы африканской церкви тёмъ не менёе нашли возможнымъ на следующемъ своемъ соборе постановить новое правило, допустившее принятие клириковъ донатистовъ въ православную церковь въ прежних ихъ степеняхъ священства. «По великой нужде Африки, говорится въ этомъ правилъ, ради мира и пользы церкви, и изъ самыхъ донатистовъ-илириковъ, рукоположение свое исправившихъ и возжелавшихъ перейти къ каеодическому соединенію, по разсужденію и изволенію каждаго канолического епископа, управляющого церковію въ томъ мість, прівмати въ своихъ степеняхъ священства, аще сіе окажется содъйствующимь къ миру христіанъ. Извёство, что и въ предшествующее время такъ поступаемо было съ симъ расколомъ: о чемъ свидътельствуютъ примъры многихъ и почти всвять африканскихъ церквей, въ которыхъ вознико сіе заблужденіе. Сіе дълается, замічаеть правило, не въ нарушение собора, бывшаго о семъ предметъ въ странахъ, лежащихъ за моремъ, но чтобы сіе

<sup>(4)</sup> Συνταγμ. t. III, стр. 478—479. Опыт. курса церв. Заков. Т. II, стр. 198—199.

сохранено было въ пользу желающихъ симъ образомъ перейти къ касолической церкви, дабы на было поставляемо некакія програды муз уединенію. Которые въ мъстахъ своего жительства усмотрвны будуть всячески содействующими и соответствующими касолическому единенію нь очевидной польза душь братій: тэмъ да не будеть препоною опредъленіе, постановлениое противъ степеней ихъ на соборъ за моремъ, ибо спасеніе не заграждено ни отъ напого лица. Т. е. рукоположенные донатистами, аще исправясь, восхотять приступити къ канолической въръ, да не будутъ дашаемы принятія въ своивъ степеняхъ, но опредълению бывшаго за моремъ собора, но паче да пріемлются ть, чрезъ которыхь оказывается споспъществованіе касолическому соединенію» (1). Кареагенскій соборь, такить образомь, . изъявляеть свое снисхождение на принятие клириковъ донатистовъ не на томъ основания, будто онъ признаеть уклоненіе и заблужденіе иль оть истины менъе важными, чъмъ соборъ, бывшій за моремъ; каровгенсвій соборь допускаєть такое сенсхожденіе совершенно по другимъ соображениямъ т. е. по особымъ нуждамъ африканской церкви. Овъ снисходитъ на принятіе клириковъ донатистовъ въ православіе въ ихъ степеняхъ священства: 1) по причинъ великой нужды Африки и въ видахъ умиротворенія и польвы церкви; 2) изъ уваженія къ тому обычаю, что и прежде такъ вменно принимались въ церновь клириви донатисты во всей Аорикъ; 3) съ цълю облегчить донатистамь ихъ обращение въ православию и

1.200

E61.差

L 348

经企业

I Kel

(e # .5

PI I

154

15 10

134- T

14. أحدة

(3)15

The Figure

LHI.

3 77

. 150

1:5

: ...

ari ci

14.

Lá!

J. 3

LIT

فعرآن

متنهتا

<sup>(1)</sup> Hpasua. 79.

странить всякія преграды жь единенію ихъ съ цер-Но чтобы означенное синсхожиение вполив достигало своей прин, а же служнио къ злоупотребденіямь, соборь обявываеть каждаго местнаго епискои пользоваться снисхождениемъ собора осмотрительно, обращать тщательное внимание на образъ имслей и наибреніе тву донатистовь, которые будуть искать союза съ касолическою церковію, допускать къ единенію съ щерковію преимущественно техъ изъ нихъ, которые онажутся всически содъйствующими и опосившествующими канолическому единенію въ мъстахъ ихъ жительства. Словомъ, кареагенскій соборъ настоящимъ правиломъ, равно какъ и другими, только высказываеть свое стараніе о соединенім донатистовь съ церковію, а не подаеть никакой мысли, благопрінтствовала бы ихъ заблужденікоторая AMB.

Въ правилать другихъ соборовъ мы не находимъ постановленій, относящихся непосредственно къ нашему предмету, но встръчаемся съ опредъленіями, 
раскрывающими общій образъ принятія неправославныхъ въ православную церковь. Эти правила повелъваютъ принимать: аріанъ, македоніанъ, фотиніанъ, 
четыредесятниковъ, аполинаристовъ чрезъ одно таинство мурономазанія, когда они дадутъ рукописаніе 
и проклянутъ всякую ересь, не мудрствующую, какъ 
мудрствуєть святая Божія касолическая и апостольская церкось. Евноміанъ же, савеліанъ, манихесвъ, 
валентиніанъ, маркіонитовъ и имъ подобныхъ еретиновъ, какъ язычниковъ, чрезъ таинство крещенія; 
несторіанъ чрезъ одно клятвенное отръченіе отъ ихъ 
ереси, т. е. чрезъ таинство покаянія, сопровождаемое

UD II

1.

n T

17

E + 3

· 1

10.5

آيات.

. :

3:1

причащеніемъ (\*). Въ правилахъ есесскаго, III-по вселенскаго собора, — изложенныхъ по поводу безпорядковъ, произведенныхъ Несторіемъ, — объявляются не дъйствительными распоряженія еписноповъ-еретиковъ, если бы тъ ръшились лишить священства православныхъ клириновъ за ихъ православный образъмыслей, или возвратить священный санъ тъшъ, которые осуждены соборомъ, или собственнымъ еписнопомъ за ихъ недостойные поступки. Тъ же правила освобождаютъ православныхъ клириковъ отъ подчиненія отступившимъ, или отступающимъ отъ православія ихъ епископамъ и подвергаютъ изверженію изъ священнаго чина тъхъ, которые дерзнули бы частно, или всенародно держаться заблужденій Несторія и Целестія (2).

Св. Асанасій Великій на вопросъ спископа Русиніана: можно ли клириковъ, впадшихъ въ среси и
снова обратившихся къ православной церкви, оставлять въ клиръ, а мірннъ — производить во священство даль такой отвъть. «Падшимъ и бывшимъ представителями нечестія (προιγομενοις τὸς ἀσεβείας) являти
снисхожденіе кающимся, но не давати имъ мъста въ
клиръ: а не бывшимъ самовластными дълателями нечестія, но увлеченнымъ нуждою и насиліемъ давати
прощеніе и имъти мъсто въ клиръ, наиначе когда
они принесли достойное въры оправданіе, и сіе учинено съ нъкіимъ благоусмотръніемъ. Ибо таковые
утверждали, что они не совращались въ нечестіе: но
дабы нъкоторые, содълавшись нечестивыми, не ра-

<sup>(&#</sup>x27;) II, 7. VI, 95. Maog. '7.

<sup>(°)</sup> Есес. пр. 3.4.5. Συνταγμ. t. II. 196—199. Опыть курс. церк. зак. Т. II, стр. 247—249.

строили церквей, почли за лучшее уступити насилю и понести бремя, нежели погубити народъ. По сей причинъ разръшено допускати таковыхъ въ камръ, такъ какъ прельщеннымъ и насиліе претерпъвшимъ дается прощеніе». Правило, замічають толкователи, разсуждаетъ исключительно объ арганахъ, и различаетъ между ними, съ одной стороны, самовольно отпадшихъ въ ересь и бывшихъ защитниками и распространителями ел эжеученій, съ другой увлеченныхъ въ последованію ереси нуждою и насиліемъ; оно опредъляеть не давать первымъ мъста въ клиръ, а последнимъ возвращать священство по принятів отъ нихъ достойнаго покаянія. Это покаяніе, по мысин отца, должно состоять въ томъ, чтобы они предали анаесмъ Евдоксісво и Евзонво зловъріс. Замътимъ, что св. Азанасій согласоваль такой свой отвътъ, какъ самъ онъ говоритъ, съ опредъленіями разныхъ соборовъ, бывшихъ на востокъ и западъ (1).

Жившій посль св. Аванасія Өеофиль адександрійскій въ своемъ постановленіи къ Аммону писаль, чтобы священнослужителямъ, переходившимъ въ общества еретиковъ (Аріанъ) не возвращать прежимъ мъстъ при церквахъ, а только принимать ихъ въ церковное общеніе, поставляя на прежнія ихъ мъста православныхъ священнослужителей (2).

Итавъ, если бы мы захотъли теперь извлечь изъ частныхъ, наложенныхъ нами, правилъ соборовъ и отцовъ церкви общія заключенія объ изслъдуемомъ нами предметъ: то должны были бы сказать: 1) Со-

<sup>(1)</sup> Книг. Правил., стр. 495—498. Σ. t. III, IV, стр. 82—87. Оп. мурса церк. ваконов. т. II, стр. 6—8. Пидод. 345—347.

<sup>(3)</sup> KH. HPAB. 631-632. Hndel. 407-408.

12

. .

7

.

ڌ:

боры и отны вообще смотрять на ересь и расколь, какъ на мезаконное отделение отъ церкви и отчуждение отъ ея истипной въры; а потому тольно по синсхождению въ винъ заблуждающихъ, по вниманию къ ихъ искреннему покаянію, по дюбен къ миру цервви и заботливости объ ен польев соглащались принимать неправослевныхъ въ правослевіе и вифстф признавать священство икъ наприковъ. 2) Тъже соборы и отцы двлали и допускали все это не безъ осмотрительности и осторожности, но обращая самое тщательное внимание на различие заблуждений отдедившихся отъ церкви обществъ, -- соборы и отцы обыкновенно признавали священство распольниковъ: какъ то новаціань донатистовь; но примо отвергали священство такъ еретиковъ, которыкъ заблужденія открыто противоръчили самымъ основнымъ истинамъ христіанской віры, которыхь установленія расходились съ общимъ духомъ порядка церкви: каковы павликіане и монтанисты; въ отношеніи же къ такимъ еретикамъ, какъ аріане, соборы и отцы полагали различіе между самыми начальниками и распространителями ересей и совращенными и увлеченными въ ересь какимъ бы то ни было образомъ: первыхъ принимали только въ общение съ церковию, но не давали имъ мъста въ клиръ; последнимъ разръщали то и другое. 3) Правила соборовъ и отцовъ говорять о священствъ только извъстныхъ еретическихъ и раскольнических обществъ: это обстоятельство, только показывая, что были особыя причины для разсужденія о священствъ именю этихъ обществъ, тамъ самымъ нимало не лишаетъ насъ права распространять смысль техъ же самыхь правиль и на другія,

подобими и сходныя по существу заблужденій, общества и септы. И дъйствительно, опредъление Никейсваго собора о цавливіанахъ, Лаодикійскаго о монтанистехъ мы смело можемъ применть и въ принятію въ правосдавіе плириковь: евноміань, савеліань, манихосьь, валентиніань, маркіонитовь и подобныхь имъ, одовомъ къ твиъ, которыкъ II и VI вседенскіе соборы опредължи принимать чрезъ таинство крещенія. Опредвленіе Никейскаго же собора о коваціанахъ, Кареагенскаго о донатистахъ, мы также можемъ распространить на подобныя имъ секты и общества, словомъ : на тъ, въ поторыхъ сохранилась нить апостольского пресмства, уцальна связь ихъ соботвеннаго священства съ јерархјем церкви православной, сохранились всъ прочія таниства церкви. Правила св. Аванасія и Ософила объ аріанахъ очевидно могутъ имъть всю свою силу при разсуждении о несторіанахъ, евтикіанахъ, монофизитахъ, монофелитахъ и имъ подобныхъ, сдовомъ о тэхъ еретикахъ, которые, погръщая даже въ основныхъ догматахъ правосдавной въры, стараются сохранить прочія установленія церкви и удержать правильно совершаемое таинство священства. 4) Соборы и отцы церкви, какъ показываеть самое направление ихъ правиль, имфють вь виду и разсуждають по преимуществу о корпоративныхъ обращеніяхъ къ церкви неправославныхъ, а не о случаяхъ частныхъ и единичныхъ: поэтому они предоставляють много свободы дъйствіямъ самихъ предстоятелей, предписываютъ имъ входить въ соображение всъхъ обстоятельствъ, и на основания этого соображенія или оказывать большее списхожденіе обращающимся, или обнаруживать строгость въ

отношения въ намъ. 5) Соборы и отды указываютъ во всёхъ тёхъ случаяхъ, --- когда только возможно признаніе священства неправославныхъ, -- руководствоваться соображеніями меносредственной польны церкви: повтому они не стисняють предстоятелей слыдовать прежимиь обычаниь страны, хотя бы эти сбычан и не со всвиъ согласовались съ требованіями означенных правиль; на томъ же основаніи оки допуснають различіе въ дійствительной практив при ръшенія настонщаго вопроса. 6) Соборы и отцы, вризнавая священство неправославныхъ, въ тоже время требують, чтобы присоединяющіеся къ православію священнослужителя пользовались своими правами посив священиослужителей православныхъ, т. с. не ванимали самостоятельных должностей, исключая случаевъ пеобходимести.

Но, не смотря на такое мисжество сувланных нами выводовъ изъ изложенныхъ правиль, мы должны сказать, что означенныя правила рашають занимающій насъ вопрось болье въ узкикь и тесныхь предълахъ, нежели накъ онъ можетъ являться на самомъ дъль, въ дъйствительности. Означенныя правила же обнимають собою всехь техь примеровь и указаній, которые можно найдти въ исторіи цериви и общей ел практикв. Оно и естественно и необходимо. Дин объясненія сего явленія будеть довольно замітить, что во времена страшнаго, почти повсемъстнаго разлива многихъ ересей, самые главные енислопскіе престолы, на ряду съ каоедрами прочихъ городовъ, были занимаемы явными отступниками отъ православія; что бывали времена въ исторіи церкви, когда только меньшинство можно было назвать представителями

ісрархін православной. И въ эти времена вождени в распространителями ересей были лица, которыя не только получали свое досвящение въ церкви, но и дъйствовали отъ ел имени и авторитета, пока не были обличены и осуждены церковными соборами. А при такомъ перидив, вещей все внимание превославныхъ пастырей оченицио должно было сосредоточиваться на томъ, чтобы сохранить цвиссть ввры и отстоять чистоту са догнатовъ, чтобы поддержать единство раздагавшагося церковнаго тела. Самыя обстоятельства времени требовали отъ православныхъ настырей быть сполько возможно снисходительными къ заблуждающимъ во вскур прочика вопросахъ церковнаго благоустройства, чтобы спасти защищаемую ими въ то время истину правослевія, чтобы возстановить мирь возмущенной церкви, чтобы обеворужить противнивовъ въ упорствъ ихъ обращенія въ православію. Но водобная симсходительность, бырь допущена въ силу вещей, не была совскиъ лишена и внутреннихъ, доетаточныхъ основаній. Тогдалініе представители ересей въ своемъ священномъ званім носили ясныя доказательства апостольскаго пресиства, по большей части были пастырями, если не непосредственно вымединым изъ самой церкви, то получившими руконоложение священства по ея обряду. Притомъ, ереси, воявлявшіяся въ IV — VIII в., исключая по нашему мивнію ереси иконобордевь, были особаго карактера, если сравивать ихъ съ ересями Павливіанъ и Монтанистовъ, даже съ расколами Новаціанъ и Донатистовъ. Ереси IV--VIII в., отдълясь отъ церкви изъ за несогласія въ ученін по преннуществу о частиму предметакъ върга, оставияли неприкосновеннымъ все

1-2-1

1 F

1.0

HE .

. **18** 

115

111

£ 4

T: K

121

TI I

H.D

ēs fi

كمستنة

خز

20

a '

прочее устройство церкви, не касались вопресовъ о существъ и силь таниствъ, не задавались мыслію о томъ, чтобы учредить у себя новое, особое священство, которое бы, и по происхождению и по правамъ и по вившнему виду, было отлично отъ священноначалія, насажденнаго въ церкви самими апостолами. Вотъ почему въ то время, -- когда подымались вопросы о священствъ Павликіанъ, Монтанистовъ, Новаціанъ и другихъ сектъ, получившихъ начало гораздо прежде,--мы не находимъ особыхъ правилъ, относящихся къ нашему предмету-о тёхъ ересяхъ, которыя по преимуществу являлись и водновали церкви въ IV---VIII в. Воть почему также им встрачаемся съ такими явленіями церковной практики, которыя распрывають занимающій насъ предметь гораздо общириве, чемь воп имен выниэжолся и вынярению ото стольжардови BHJ8.

Соборъ Никейскій, 1-й вселенскій, правилами утвердившій признать священство Новаціанъ и отвергнуть его у Павликіанъ, принять въ общеніе съ цермовію клириконъ Мелетіанъ, какъ самъ онъ извъщаль объ этомъ въ опружномъ своемъ посланіи. «Оставамось еще упорство Мелетія, говорить посланіе, в рукоположенныхъ имъ: Но мы извъщаемъ васъ, возлюбленные братія, о мивніи собора и касательно этой секты. Соборъ желалъ оказать Мелетію болъе человъполюбія, котя последній, судя строго, не стоилъ никакого снисхожденія». Снисхожденіе собора къ Мелетію и его последователямъ состоило въ томъ, что самъ Мелетій, сохраняя достоинство своего епископскаго сана, долженъ былъ безвыходно жить въ его мъстопребываніи—городъ Ликъ и не пользоваться пра-

Христ. Чт. № 5. 1870.

58

вами своего сана, т. е. на будущее время ни жэбирать ни рукоподагать никого въ церковныя степени, что поставленные имъ и утвержденные таинственнымъ рукоположениемъ были приняты въ церковное общеніе и допускались въ священнослуженію въ церкви, но съ твиъ, чтобы они занимали второе мъсто послв православныхъ служителей, всегда находившихся въ союзъ съ церковію, и не имъли ни голоса, ни правъ въ избраніи и поставленіи новыхъ служителей (5). Чтобы понять міру такого снисхожденія отцовъ Никейскаго собора въ Мелетію и его последователянь, необходимо указать на сущность и зарактеръ ихъ заблужденій. По свидетельству Сократа, заимствованному имъ изъ посланія Александра, епископа Александрійскаго, «Мелетій епископъ одного изъ египетскихъ городовъ быль низложенъ (Петромъ Александр.), какъ по многимъ другимъ причинамъ, такъ особенно за то, что во время гоненія (т. е. Діоклетіанова) отрекся отъ вёры и принесъ жертву... Не имъя никакого благовиднаго основанія для оправданія себя въ стступленін отъ церкви, Мелетій просто говориль, что его обидели, а между темъ обвиняль и поносиль Петра, его преемника Аххила и самого Александра. Въ своей враждъ противъ Александра Мелетій сошелся съ Аріемъ и присоединился въ единомышленникамъ последняго» (2). Въ тоже время не смотря на законное его низложение (\*), онъ не только продолжаль рукополагать епископовъ, пресвитеровъ и діаконовъ, но при этомъ рукоположенія

<sup>(1)</sup> Comp. 1. 9. crp. 47-48. Cosom. 1. 24. crp. 74-75.

<sup>(2)</sup> Comp. 1. 6, crp. 24-25.

<sup>(3)</sup> Anoet. 62,

нарушаль древніе обычан и правила церкви (1) тамъ, что находиль одного себя достаточнымъ для избранія и рукоположенія епископовъ (2).

Соборъ Никейскій, 1-й вселенскій, анавематствовавъ лжеунение Арія, и осудивъ его единомышленииковъ, этими мърами не предупредилъ твиъ смятеній и безпорядновъ, которые произвело аріанство впоследствін. Возвращенные изъ временной ссыдки сторонники Арін: Евсевій Никомедійскій, Осогность Никейскій, а также и оставшіеся на своихъ наведрахъ Марисъ Халиндонскій, Патроониъ Скилопольскій и другіе (в) не замедивли направить всё свои старанія въ пользу аріанства, которое благодаря ихъ двятельности мачало распространяться и утверждаться съ новою силою послъ Никейского собора. Особенная расположенность къ аріанству и его последователямъ Императоровъ: Констанція и Валента предоставила сей ереси даже видимое торжество надъ православі-Въ следствіе этого обстоятельства нетолько главиме престолы церкви, какъ то престолы Александрін, : Антіохін и Константинополя занимали вожди аріанства (4), но еписнопы этой ереси свободно созывали свои многочисленивний соборы въ видахъ распрострененія и утвержденія той же ереси. Эти явленія съ несомнівностію убіждають насъ въ томъ, что

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Ап. І. Апос. Пост. кн. УІІІ. 27. Церков. Ист. Евсев. кн. УІ. Ч. ІІ. и др.

<sup>(2)</sup> Cn. Kune. Haer. 68. Theodor. Haer. 50. 4, crp. 7.

<sup>(3)</sup> Comp. 1, 7, 14. Cosom, 1, 24, 25, Oeogop, 1, 5.

<sup>(\*)</sup> Такъ на Антіохійскомъ престолё мы видимъ: Евлалія, Еверонія, Планита, Стесана, Леонтія, Евдонсія, пресмотвовавшихъ другъ другу; на Аленсандрійскомъ: Григорія, Георгія, Лусія, въ разныя времена; на Константинопольскомъ: Евсевія, Евдонсія, Демесила, бывшихъ главами аріанства.

отъ Никейскаго до Константивопольскаго, т. е. 11-го всеменскаго собора, большая часть іерарковь и священнослужителей получила свое руконоложение отъ аріанских синсконовъ. Но продолжавність во все это время споры правосдавныхь съ аріанами о догматахъ въры не затрогивали собою вопроса о незаконности рукоположенія, совершаємаго епископами той н другой стороны. Историкъ Сократъ, раскрывая для насъ вепосладовательность дайствій аріанъ на Антіохійскомъ собор'ї въ отношенів къ вірі, говорить: «Въдъ собравшіеся въ Никею и единогласно исповъдавшіе вёру въ единосущіе съ большикь правонъ могуть быть названы вменемь отцовь, -- и потому, что они древніе и потому, что присутствовавшіе въ Антіохів ими уже возведены въ санъ священства... Да и почему они въры ихъ не одобрили, а руконоложение одобрили и примяли? Если тв не вивли Св. Дука, который нисходить чревь руконоложение; то эти не получили священства: ибо последніе, како могли получить отъ первыхъ то, чего они сами не ниван» (5). Тотъ же историкъ Сократъ, вийсти съ историкомъ Созоненомъ и другими нисателями, передаеть намъ замечательные факты, изъ которыхъ им видимъ, что и православные въ свою очередь не отвергали рукоположеній аріанъ. Танъ нав'ястно, что св. Мелетій быль поставлень епископомь Аріанами, по ихъ опредъленію назначенъ въ Веррію и потомъ въ Антіохію; но явившись исповъдникомъ единосущія, онъ сохраниль свое рукоположение и признань православными законнымъ епископомъ. Тотъ же, рукоположенный Аріанами, Мелетій, рукоположиль въ санъ Діакона

<sup>(</sup>в) Сокр. 11. 40 стр. 234,-

св. Златоуста и св. Василія Великато, возстановиль св. Григорія Богослова въ санв Константинопольскаго епископа (1). Подобно св. Мелетію, св. Кириллъ Герусалинскій также быль руконоложень аріанами, быль подогръваемъ въ одиномисаји съ ними и, однакомъ, не смотря на все сіе, быль признань православными заноннымъ епископомъ, присутствовалъ на II вселенскомъ соборъ и причисленъ православлено церковію въ лику святых» (3). Ручин», пресвитерь рамскій, въ своей исторіи упоминаеть объ аксксандрійскомъ соборъ, на моторомъ шло разсуждение православныхъ еписноповъ о приняти въ общение аріанъ. Руфинъ говорить: «Одни на этомъ соборъ изъ ревности о благочестін настанвали на томъ, что не слідуеть ніпіть общенія съ принявлини Арія; другіе напротивъ соглашались принять всекь, если тольно они распаются и анавематствують свою ересь, чтобы не погибло такого иножества людей. Они основывались на токъ, что должно испать не своей только пользы, а блага вежхъ другихъ, подобно Христу, который распялся за насъ, чтобы спасти родъ человъческій. Они еще говорили, что не намъ однивъ принадлежитъ царствіе небесное, а и возмъ прочимъ; но отецъ принялъ и сына, жившаго прежде въ вечестіи, но потомъ покаявіпагося». — Это опредвленіе, прибавляють Русинь, было распространено въ церквахъ восточныхъ Астеріемъ и бывшими съ нямъ на соборѣ епископами, въ церкваль западныхъ Евсевіемъ епископомъ верчельскимъ (°).

<sup>(1)</sup> Comp. 11, 44, Y. 55. Coson. IV. 28, VII. 8, 7, Seog. 11, 30, m gp.

<sup>(\*)</sup> Comp. II. 38. Y. 8. Gosom. IV. 20. 25. VII. 7.

<sup>(2)</sup> Sacros. Concil. Eablet t. VII. pag. 80. On. Ruff. Hist. eccles. 11b. 1. cap. XXVIII—XXIX.

Ов. Василій Велиній, не признававшій рукоположенія ни новаціанъ, ни аріанъ (1), въ своемъ миськъ въ евесянамъ, соглащается принимать въ общеніе единомышленниковъ оротика: Евствоія, если та представять письменное отраченю оть своихь заблужденій. «Если говорять, нишеть онь, что покалансь, то пусть представять письменное свое покаяніе и проплятіе константинопольского испов'яданія и отлученія еретиковъ и не вводять въ обианъ людей простодумныхъ» (1). Также онъ разсумдалъ относительно посивдователей еретика Маркелла въ своемъ писькъ въ Евлогію, Александру и Арпократіону, епископамъ египетскимъ. «Поелику Маркеллъ, говоритъ св. отецъ, рада нечестивыхъ ученій, отошель отъ церкви, то последующих ему тогда уже надлежить принимать въ общеніе, когда предадуть провлятію сресь сію» (3).

Константинопольскій ІІ-й всеменскій соборъ, безъ сомнівнія, не отверть бы и рукоположенія 36-ти епископовъ манедонієвой ереси, если бы ті, единодушно согласившись, отказались отъ ихъ образа мыслей. «Царь и еписконы его віры, пишеть Сократь, всячески старались привести из союзу и единомыслію съ собою приверженцевъ Елевсія, намоминали имъ о посольстві, которое прейде отправлено было ими съ Евставіемъ их римскому епископу Ливерію, представляли, что недавно еще охотно вступили они въ совершенное общеніе съ православными и что посему нехорошо поступають, когда, принявъ согласную съ ними віру, теперь опять рішаются отвергнуть то,

<sup>(1)</sup> Твор, св. Вас. Т. XI, нис. 180, стр. 3. нис. 232, стр. 184, гдз идетъ рэчь о Фронтонъ, рукоположенномъ аріанияъ.

<sup>(2)</sup> Твор. св. Вас. Велик. Т. XI, имс. 243, отр. 215.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. Пис. 257, стр. 256, Сп. его пис. из западилить 255, стр. 250.

что прежде обстоятельно было ими дознано. Но македоніане, не обращая вниманія ни на убъжденія, ни на обличенія, объявили, что скоръе признають исповъданіе аріанское, чъмъ примуть въру въ единосущіе. Давши такой отвъть, они удалились изъ Константинополя (1).

На соборъ константинопольскомъ, который былъ созванъ Осодосіємъ въ 382 г. съ тою целію, чтобы примирить въ вере аріанъ, евноміанъ и македоніанъ, безъ всякой мысли о незаконности еретическаго руконоложенія, только былъ предложенъ вопросъ: согласны ли все эти еретики следовать святымъ учителямъ цериви, которые, еще прежде происхожденія ихъ ересей, разсуждали о правой вере въ Бога? Когда еретики разделились въ ответахъ на этотъ вопросъ, то было предложено, чтобы наждая ересь представила письменное изложеніе своей веры. Но и эта мера не привела къ желанному концу (2).

Соборъ есекій, III-й вселенскій, разсуждая по поводу донесенія Харисія, эконома онладельоїйской церкви, о нікоторых еретикахь изъ секты четыренадесятниковь, желавших обратиться въ православіе, но обманомъ увлеченных въ несторіанство, безпрепятственно приняль всёхъ ихъ въ православную церковь. Но между присоединенными встрічаются: начальникъ ереси Евтихій, пресвитеръ Патрикій и хорепископъ Зенонъ (3).

Тотъ же ефескій соборъ, разсуждая по представленію епископовъ Валеріана и Амфилохія о находившихся въ Пафлагоніи еретикахъ — мессаліанахъ или

<sup>(4)</sup> Comp. V. S. Cosom. VII. 7.

<sup>(2)</sup> Coxp. V. 10. Coson. VII. 12.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Дъян. всел. Собор. Т. I, етр. 742—762 по русся, перевод.

евинтать, опредвлиль признать ихъ рукоположение. Основаніемъ нъ такому опредвленію собера послужила особан, соборная запись, составленная объ этихъ еретикахъ въ Константинополь во времена патріарха Сисинія. На основанім этой записи, соборъ есскій постановиль: «чтобы всё находящіеся по всей провинцін еретики мессаліане, или энтувіасты, или подогръваемые въ этой ереси члены ли клира, или иряне согласились (съ провославными), и, если которые уже письменно анасематствовали (свою ересь), подобно тому, какъ прописано въ вышеупомянутой соборной записи, если будуть члены илира, да пребывають въ клиръ, если міряне, да будуть допущены нь общенію. Если же откажутся анавематствовать; то пресвитеры, наи діажоны наи состоящіє въ другой какой либо церковной степени да извергнутся и изъ клира и со степени, и отъ общенія, а міряне да будутъ прокляты» (1)

Тоть же ессекій соборь предотавляєть намь и другія, относищісся из немией ціли, указанія шь поведеніи Іоанна антісхійскаго и прочихь восточных еписноповь, отпрыто державшихь сторону низложеннаго Несторія. Всё они, не смотря на ихъ недостойные поступки, были приняты въ общеніе св. Кириломъ александрійскимъ, когда отпазались отъ своего образа мыслей и анасематствовали заблужденія Несторія (2).

<sup>(</sup>¹) Двин. всел. собор. Т. II, стр. 22—24 по русси. перевод.

<sup>(3)</sup> Ibid. Т. I, стр. 644 и слад. Т. II, стр. 350 и слад., 372 и слад., 381 и слад., 438 и слад., 480 и слад. Тотъ же св. Кириллъ въ частимъ своихъ письмахъ уващевалъ православныхъ иъ общению съ заблуждав-шимися, какъ-то: Максимомъ Антіохійскимъ, Діакономъ съ Іоаниомъ, Геннадіемъ, пресвитеромъ и архимандритомъ съ Прокломъ. Си. отривни этихъ писемъ in Sacres. Cancil. Lobbei. t. VII, рад. 72—73.

Соборь халинововій, IV-й вселенскій, расбирая двянія рессваго (разбойничаго) собера, бынивго подъпредейдательствомъ Діоспора: алексамирійскаго, пестолько не етнесся съ упрежень на ейископамъ, оказавіщимся противь воли сеучастиннями несиконамъдайствій Діоскора; но и безпревословно приняль въ общеніе Аналолія и призналь его запомивить спискономъ Конствитичномия, не смотри на то, что Анагоцій: быль явбрань и песпавлень Діосперсиъ, едикомыныванняюмь Еврикія и убійцем Флавіана (1).

Соборъ хадкидонскій, нажь и чинейскій въ свое время, инсиристомъ Діоспора и осущеність Витихія не достигь желаннаго умиротворенія церкви. Посафдоволени оступреннаго учения, ноль руководствоиъ новых вождей: Тиновол Элура, Петра Монга въ Аленсандрін, Петра Сувновала и Совира въ Автіонів, воз-MUHARMITE CROKKE HOCKORIANE E APPLIE HEPER, NO дотбан признавать опредблений ханендонского собора и подчиниться имъ (°). «Тольщо нъковорые, пашеть о томъ времени Ввагрій въ своей исторіи, весьма муже-CERCURO OTERARBAIR, TO GALLO ERROMENO HE TONTO COборы, и не досвольки ни выбросить колой небудь слогь нов сго опредвленів, на допустать въ нехъ перемвну коля бы одной бунвы и съ велимо горячностію волнуясь, никакъ не принимали въ общеко такъ, котодые отвергали его постановленія. Другіе же метолько не признавали Хилкидомского собора и его опредвленій, но и предавали анаосмі вань самый соборь, такъ н канту Льва. А непоторые, укверивансь на Эноти-

<sup>(4)</sup> Отрыв. изъ церк. Ист. Өеодора Чтеца, стр. 537. по рус. перев.

<sup>(2)</sup> Чит. объ этом в в морк, нетор. Евагрія на отр. 127—273 ви разныхъ инстахъ.

монь Зекона, такие вели между собою распрю то объ единомъ, то о двухъ естествахъ... такъ что всъ церкви распались на части и ихъ предстоятели не хетъли имътъ общения другъ съ другомъ. Отсюда про- изомые чрезвычайное мномество раздъленій и на востоянь, и на западъ и въ Ливіи: ни восточные еписионы не витым единеніи съ западными и ливійскими, на тъ взенино съ восточными» (1). Но всъ бывшіе въ общеніи съ еретинами и получившіе отъ ихъ начальниковъ румопеложеніе, когда отвергли ересь и водинсали правое исповъданіе въры, были приняты въ общеніе на У вселенскомъ соборъ въ степеняхъ ихъ священства (2).

Въ жизнеописания св. Саввы расказывается, что ногда святьйшій Илія, ісрусальноскій патріархъ, не смотря на происки Освира антісхійскаго и требованія гражданской власти, не согласился анаосматствовать Халиндомскій соборъ и за это силою быль лишень престола, то на его место быль поставлень еретиками единовышленный имъ Ісаннъ, обязавшійся принять въ общение Севира и изречь анивему тому же Халиконскому собору. Но по стараниять налестинскихъ монаховъ, и особенно ис убъжденівиъ ихъ игуменовъ св. Савии и Осодосія, Іоаннъ, обратившись въ православіе; не тольно не исполняль своето объщамія, но торжественно утвердить Хаминдонскій соборъ и изренъ анасему ерегипамъ: Несторію и Евтихію, Севиру и Сотериху Кессарін Канпадокійской и всемъ, не принамавшинъ Халкадонскаго собора. Сему

<sup>. (1)</sup> Евагрій. Цернов. Ист. Т. III. Га. 30, стр. 162—163.

<sup>(\*)</sup> Хрис. Чт. Іюнь. 1868, стр. 797.

Ісанну, при обращеніи его въ православіє, не поставили въ укоръ его руконоложенія, принятаго имъ по избранію и отъ рукъ еретиковъ (1).

УІ вселенскій соборъ, предавъ анасемъ начальниковъ моноселитской среси: Сергія, Пирра, Павль и Петра, патріарховъ Константинопольсияхъ, Кира Александрійскаго, Макарія Антіохійскаго и Гонорія Рамскаго, признать на стеменить священства руконоложенныхъ ими, изъ коморыхъ многіє заседали на томъже УІ соборъ. На это расперяженіе Трульскаго собора уназываль петріархъ Тарасій, предсёдатель VII вселенскаго собора, при разсмотраніи попроса о принятія въ церковь илириновъ школобершевъ (2).

На VII же вселенскомъ соборъ занимацій мъсто Римскаго патріарха Адрівна, пресвитеръ Петръ, указываль на слёдующее, служащее къ нашей ціли, обстоительстве. Она говорилъ, что когда быль въ Римъ еретикъ Макарій, осущденный VI вселенскина соборомъ; то папа Венедиктъ, въ продолженія сороке дней, каждодневно побылать къ нему своего поисиліарія Вониватія съ тою цілію, чтобы Вониватій умиьши різчами и доводами свищ. Писанія уб'єдиль еретика меправиться. Папа діляль это, прибавиль Петръ, съ тёмъ, чтобы снова принять его въ общеніе (2).

Подобнымъ же образомъ, прибавимъ, и патріаркъ Іерусалимскій Евстохій обращался съ монахами Новой Лавры; погда тъ, не соглашалсь признать опредъленій V вселенского собора, отдълились отъ касо-

<sup>(4)</sup> HER OFFICERS, HONTHGEREAR HE WITTERS VII ECCRETERED COCpa. Ch. Sacros. Concil... Labbei t. VII, pag. 88—91.

<sup>(2)</sup> Enur. Hpan. YI. 1. Secres. Consil. Labbei. t. YII. pag. 92,

<sup>(\*)</sup> Ibid. pag. 81.

инчесной цериви. Патріарить въ теченій оськи мъсяцевъ убъщавть мин возвратиться из общенію съ церновію, и только, всийдствіе мин упоретва, минавъ имъ мет своєй спарків (1).

На VII вселенсиомъ II Никейскомъ соборф, запинающій насы вопрось быль равскотрінь со всею обстоительностію. Певодомъ из сему разсметранію нослужило заявление некоторыхъ ещескоповъ-нконобор-MODE, HOMOGRABINAND IDECOCCENTRACE NA MORBOCIARIO н принести расканнів. Такъ, лишь только председатель собора, патріархъ Тарасій, въ первомъ его засъдании, произвесь свою ръчь, какъ вышли предъ лицо отцовъ, засъдавищих на соборъ, гри епискона: Васний Анкирскій, Осодоръ Мирскій и Осодосій Анморійскій; всь они послідовательно другь за другомъ просили отцовъ собора присоедилить ихъ къ касолической церква. Кождый изъ нихь отдельно прочиталь предварительно составлениюе, письменное испоряданіс вірм, вийсті съ внасемою худителямь честныхъ нконъ. Выслушавъ ихъ ноповъданіе и увършаннов въ чистотъ ихъ намъреній, св. соборъ единодуніно какъ призналь ихъ въ прежимът степеняхъ священства, TRES E OCTABLES EMB HIS RACORDIN (2).

По принити въ общение этихъ, руконоложенных православними, не стиадинкъ въ ересь, выщих на ередину собора: семъ ещископовъ, которые родились въ ереси и получили руконоложение отъ енископовъ именоборцевъ. Этими епископами были: Ичатій Никейскій, Левъ Родосскій, Григорій Пессинунскій, Левъ Иконійскій, Георгій Инсидійскій, Николай Іераколь-

<sup>(4)</sup> Ibid. psg. 84. Отрывовь изъ мизиксв. Савви.

<sup>(2)</sup> Ibid, pag. 53-63.

скій и Левъ съ острова Корпаси (Корпа Эси). Всъ они, навляя свое полное раскаяніе, говорили, что пребывали въ вреси по невъдению и готовы принять и исповёдать вёру, преданную оть апостоловъ и св. отдовъ. Но соборъ, не смотря на чаъ непритроркую испоръдь, не ръшился двть имъ общения, не изслы довавъ предварительно вопроса о приняти въ православную церновь канриковъ-сретиковъ. Съ этою цълію соборъ обратился въ чтенію правиль церкви и свидътельствъ исторіи, относившихся нъ настоящему предмету. Танъ, прежде всего было прочитано 52-е апостольское правило, которое говорить: «аще ито епископъ, наи пресвитеръ обращающагося отъ грана не пріемлеть, но отвергаеть, да будеть навержень отъ свищеннаго чина: опечаливаеть бо Христа, рекшаго: радость бываеть на небеси о единомъ; гращниць кающемся». Потомы, по желанію патріарка Тарасія и другихъ лицъ, присутствовавшихъ на соборь, носабдовотельно была прочитаны: Э-с правыло Нинейснаго собора, разсумдающее о принатів новаціанъ; 3-е правило Ефессивго собора и другіе его кановы; отрывовъ изв носланія св. Василія Великаро из съ-Амендохію о принятів въ церковь викратитовь; отрывки изъ его писовъ въ Евесянамъ, въ Теренцію Комиту; опредъленіе Ефессиато собора о месевліанахъ; письма св. Кирилия Александрійскаго въ Мака симу, діакону антіохійскому, из Геннадію-пресвичеру и архимандриту; отрывонъ изъ посланія св. Аванасія къ Руфиніану; ивста изъ исторія Руфина, Сопрата; отрывовъ изъ жизии св. Саввы. Но такъ какъ вев приведенныя свидётельства раксундали болбе о принятін въ правосиввіє клириковъ, руконоложенных въ

православной церкви и нотомъ обратившихся въ ересь нан располь, а между томъ искавшіе примиренія съ церновію были рукоположены еретивани: то по желанію я указанію присутствующих для сей стороны весьбруемаго вопроса были прочитаны: свидетельство Русина о руконоложения Кирилла і прусалинскаго арівнами Аканість и Патросилонь, Осодора чтеца о руконоложенін Аналолія Діоскоромъ александрійскимь; начало двяній Халиндонсваго собора для доказательства того, что Анатолій дъйствительно присутствоваль на немъ; разказъ изъ-жизни св. Саввы о рувоположения Ісаниа ісрусалимскаго монофизитами, отрывит изъ письма св. Василія Великаго въ никонольсиимъ пресвитерамъ о непризнаніи имъ епископомъ аріанина Фронтика. Все чтеніе сопровождалось общими разсумденіями а перёдко и возраженіями, которыя разъяснять и разрёщаль главнымъ образомъ самъ предсъдатель собора, патріархъ Тарасій, указывая истинный смысль приводимых свидетельствь, и направляя ихъ въ пользу; испавшихъ одинения съ цермовію. Но студійскіе монахи, во все время обиаруживавшіе особенную строгость вагляда въ своихъ разсуждениять и возражениять, стади было и по прочтенін посавдняго свидвтельства, настанвать на томъ, что не ольдуеть признавать рукоположенія еретиковь. Для опроверженія этой мысли патріархъ Тарасій расепрывъ подлинный симсяъ словъ св. Василія, указаль на тогданинія, особенныя обстоятельства Христовой церяви и присоводущить, что должно сабдодаль отцамъ, принимавшимъ рукоположенныхъ еретиками. Св. соборъ, согласнищись съ этимъ мивніемъ, потребовалъ, чтобы обращающеся въ православной церкви прочитали свои письменных излеженія віры. Выслушавь ихъ исповіданіе, патріаркъ Тарасій сказаль: «въ слідующемъ засіданій да будетъ приссединеніе ихъ, если не окажется новаго препятствія» св. соборъ подтвердилъ «пусть будеть танъ какъ повеліять ты св. отець» (1). Въ третьенъ засіданіи собора они дійствительно были привяты въ общеніе и получили місто на соборів (2).

Все означенное разсуждение VII вселенскаго собора о принятін въ православіе епископова иконоборцевъ, судя по его карантеру и цели, должно быть признано нами окончательнымъ, со стороны церкви; ванонеческимъ раменіемъ занимающаго насъ вопроса; а потому и мы не пойдемъ далве въ подборъ историческихъ свидътельствъ, относящихся иъ предмету. Выводы этого рэшенія оченедны. Соборь вселенскій опредалиль призметь свящевство --- жань четь епископовъ, которые тольно уклонились въ сресь ноъ православія, такъ и такъ, ногорые родились и были руконоложены въ самой ереси. Но такъ и другихъ соборъ принявъ не иначе, какъ посяв свободнаго исповъданія ими православной върм, послъ отпрытаго, письменнаго отреченія оть заблужденій прежней ихъ ересн. Соборъ поступиль такъ на основания правиль и правтики первые прежинго времени, но по собственному списхождению въ испренно ваявшимся, но любви из миру церкви.

Какъ опредъление VII вселенскаго собора, такъ и указанных нами сакты, беръ сомивни делжны вибтъ все свое значение и для нашего времени. Пра-

(2) Labb. pag. 156-161. Binii 317-318.

<sup>(4)</sup> Sacros. Concil. Labbei t. VII, pag. 61—96. Сокращенияе это исредаетем apud Bivium Concilia General et Previncial. t. III, pag. 303—306.

воелавная нервовь, на основний правиль и практили древней вселенской церкви, также можеть иривиавать и не признавать священства современных ей исправославных обществъ. Но, чтобы законно и иравильно пользонаться всёмъ этимъ, необходино, кажется, имъть въ виду слёдующія особия соображенія и частими правиль.

- 1) При обращения въ православную церновь дуковныкъ лицъ существъ необнодино прежде всего обранатъ лишане: на то, съ накитъ реградомъ древнихсресей можно оражнитъ и сопоставить заблужденія
  современныхъ, неправославнихъ обществъ: съ разрядомъ ли такъ, священство которыкъ свободно было
  принимаемо въ православной церкви, мин съ насссомъ
  другилъ, винрики которыкъ инистда не- допускались
  въ православный випръ безъ особито новато рукоположенія. Это нушко потому, что между ересями древней церкви и севременними неправославными обществами долина быть и дрйствительно существуеть
  своя и значительная развида, насающаяся самаго дуизъ, църей и общаго итъ направления.
- 2) Важно опредатить и то, нь чартимх ин пунктана вары, наи тольно известное неправославное общерядах ототупаеть известное неправославное общество от православной церкий, наи наобероть это общество разрушаеть основныя жатала церкий, наи богоучрежденнаго, благодатнаго на земле царства, вноми религіозными установленіями и исёми моряднами существованія чуждаєтся необходимых условій бытія церкви, держится своего произвольного вагляда метелько на вой установленія церкви, но даже на

самое существо и силу таниствъ. О признаніи священства влиривовъ такого общества, если бы они на самомъ дъла существовали, оневидно не можетъ быть и рачи.

- 3) Для составленія правильнаго цонятія вообще о достоинстві неправославнаго священства необходимо обращать вниманіе на то, смотрить ли само неправославное общество, или церновь на своихъ служителей віры, канъ на лиць особаго назначенія, которыя представляють въ своихъ правахъ отображенія власти высшаго, божественнаго авторитета, или то и другая признають этихъ служителей за обыкновенныхъ лицъ, допущенныхъ только ради соблюденія надлежащаго порядка въ религіозномъ обществі, по соотвітствію и на одинаковыхъ правахъ съ людьми всіхъ аваній, существующихъ въ обыкновенномъ неловіческомъ обществі. Въ священстві, созданномъ подъ вліяніємъ такихъ возгріній, никакъ нельзя признать дійствительнаго священства.
- 4) Для опредъленія законности неправославнаго священства необходимо тщательно изслъдовать: сохранено ли въ немъ дъйствительное апостольское преемство чрезъ послъдовательное, другъ-друга пріимательное, епископское рукоположеніе, или наоборотъ неправославная церковь, не дорожа этимъ преемствомъ, ввела у себя совершенно новое священство, которое ни по духу его происхожденія, ни по правамъ его дъятельности не можетъ соотвътствовать священству, насажденному въ Христовой церкви апостолами; или, что еще хуже, неправославное общество раздълило права законнаго священства между мірянами, не получающими никакого іерархическаго посвященія.

Жрист. Чт. № 5. 1870.

Въ такомъ священствъ нельзя признать священства истиннаго и законнаго.

- 5) Нельзя обходить совершенно безъ вниманія в той стороны вопроса: сообщаются ин въ неправославномъ обществъ и церкви права священства избраннымъ и назначеннымъ для сего лицамъ чрезъ особыя, собственно для сей цвли установленныя, священюдъйствія, имъющія, по собственному взгляду этого общества и церкви, особое, благодатное значение: или это общество и церковь считають достаточных въ настоящемъ случав одно административное утверяденіе избранныхъ въ правахъ ихъ священнаго званія, а если допускають и некоторые религозные обрады при поставленіи клириковъ, то видять въ нихъ, т. е. этихъ обрядахъ, простой, реангіозный актъ, допущевный лишь съ тою цвлію, чтобы чрезъ него наглядно показать, что лице, надъ къмъ и для кого онъ совершается, предназначается для служенія въ крамь. Въ сообщаемомъ такимъ образомъ священствъ очевилно не можеть быть никакихъ духовныхъ дарованій.
- 6) Не лишне принимать во вниманіе и то, служители въры неправославнаго общества и церкви дъйствуютъ ли полученными ими правами только на исполненіе духовныхъ обязанностей своего званія, на удовлетвореніе нравственныхъ нуждъ другихъ членовъ общества и церкви, или тъже служители, увлекшись духомъ міра, цълями внъшняго господства и преобладанія, преобразили свои духовныя права пастырей и отцовъ въ преимущества владыкъ, повелителей и начальниковъ. Въ такомъ священствъ, очевидно, мало евангельскаго духа, который долженъ отличать истивныхъ служителей Інсуса Христа.

Словомъ, православная церковь, въ совершенномъ

согласіи съ правилами и примърами древней вселенской церкви, но на основани своихъ собственныхъ необходимых соображеній, можеть и признать священство современныхъ, цеправославныхъ церквей и обществъ, можетъ и отвергнуть его законнымъ и правильнымъ образомъ. Исли церковь списходитъ на признаніе священства неправославнаго, имъющаго необходимыя основанія на это признаніе, то она обнаруживаеть тымь свойственный ей духъ мира, братолюбія и милосердія. Если же она отвергаеть неправославное священство, лишенное законныхъ правъ на признаніе его церковію, то она тъмъ служить охраненію собственной правды, истины и благодати. Въ томъ и другомъ случав церковь руководствуется достойными ея самой началами и поучительными для насъ, ея членовъ, побужденіями. Такъ, нашею церковію законно признается священство римско-католической церкви; но — отвергается опо въ обществахъ протестантскихъ. Церковь, безъ сомивнія, со всею, свойственною ей, внимательностію отнесется и къ священству агликанской церкви, если то окажется нужнымъ; но отъ мудрой воли ся предстоятелей будетъ зависъть - какъ канонически, на основании правиль и примъровъ древней церкви, отвергнуть это священство, - такъ по синсхожденію, въ дух'в поведенія древней же церкви, признать его, -- если то послужить къ дъйствительной пользъ, къ миру и возсоединенію членовъ англиканской церкви съ православіемъ. Въ первомъ случав, церковь поступить на основании требованій закона правды и справедливости; въ последнемъ она подвигнется началами любви, все покрывающей, все тернящей.

T. Bapcoss.

# R M C b M A

# Ф СОВРЕМЕННОМЪ СОСТОЯНИ РЕЛИГІОЗИО-ЦЕРКОВНОЙ ЖИЗИВ ЗА ГРАНИЦЕЙ.

Опирытие собора въ назначенный сроит и проволочии, накія привлось вытеривть Тредентскому собору.—Регдаментъ собора и протесты противъ него.—Секретъ засъданій и обнаруженіе его.—Одна изъюбопытныхъ сценъ секретныхъ засъданій собора и епископъ-славанивъ Штросмайеръ.—Публичныя засъданій.—Дополнительный регламентъ для общихъ собраній собора; протесты противъ него.—Дог. матическая слема о церкви.—Схема догмата о папской непогрышимости.—Брошюра вобата Гратръ.—Другой любопытный винзодъ съ Штросмайеромъ.—Насялія противъ восточныхъ ецискововъ.—Протестанты въ Мадритъ.

I.

**Мадрит** 27 марта (8 апрыля) 1870 г.

Съ моимъ письмомъ къ вамъ я запоздадь больше, чъмъ предполагалъ. Я долженъ былъ совершить путешествие на о. Мадеру для посъщения тамъ больныхъ нашихъ русскихъ православныхъ. Хотя срочное пароходное сообщение острова съ материкомъ довольно ръдко, но я все-таки расчитывалъ, что мое отсутствие не продолжится больше мъсяца. Но оказалось, что паръ, который на сушъ такъ точно опредъляетъ сроки пашихъ приъздовъ и отъъздовъ, не особенно поддается нашимъ расчетамъ на океанъ. Дурная погода, господствующая на Атлантическомъ океанъ преимущественно въ февралъ и мартъ, продолжила мое путешествие гораздо больше расчитаннаго. А между

твиъ въ последніе два три месяца на западе совершилось отолько замечательнаго; накопилось столько ожитовь, которые нужко бы отметить, что и не знаю, буду ли и въ состояніи въ настоящій разе передать ихъ вамь въ желаемой полноте и некоторомъ порядке.

Начну съ того, чемъ въ настоящее время интересуются больше всего. Вы знаете, что газеты и журналы Запада теперь наполняются сведеніями, толкаши и разсущаеміным о римскомъ соборъ до того, что можно подумать, 'какъ будто всв они превратились въ его спеціальные органы. Конечно, они дълаютъ это не для собственнаго удовольствія. Этимъ предметомъ интересуется общество; онъ служить предметомъ разговора въ семействахъ, при встрвчахъ, на дорогв, нетолько между католиками, но и протестантами, нетольно между теми, кому дороги религіозные интересы, но и между твми, кто едва-ли почти-что не забыль и о Вогъ и о религіи. Я видъль, съ какимъ судорожнымъ интересомъ следитъ за римскимъ соборомъ состоящая изъбольных англиканская колонін о Мадеры; я слышаль самыя оживленныя разсужденія и споры о томъ же всюду въ гостиницахъ за столомъ между людьми, ноторые повидимому потеряли митересь по всему, что не перекладывается на циоры; со мною дълшись новостями, вызывали на разговоръ о томъ же всв иои дорожные знакомцы. Я уже не разъ говориль вамь, что на Западв религіозыую атмосферу образуеть пока римская церковь: тв мли другіе результаты собора непремінно дадуть себи знать и чувствовать нетолько между людьми чемувымбудь върующими, по и между невърующими.

Римскій соборь отпрымся въ свое время, въ срокъ,

который быль указань два года тому назадь. Это весьма любопытно, если сопоставить это обстоятельство съ тъми проводочками, которыя пришлось испытать предшествующему собору римской церкви-Тридентскому, въ которомъ римская церковь нуждалась гораздо больше, чемъ въ настоящемъ. Въ 1534 году въ папы быль выбрань Павель III. Прощло уже семнадцать леть, какъ Дютерь подняль знамя возстанія. Среди натоликовъ слышались энергическіе голоса въ пользу созванія собора для реформы злоупотребленій и безпорядковъ, подавшихъ справедливый поводъ къ возстанію Лютера. Отъ 4 іюня 1536 года Павель III обнародоваль пригласительное посланіе на соборь, назначая срокомъ его открытія 23-е мая сладующаго года въ г. Мантув. Но герцогъ Мантун, сначала было согласившійся, потомъ отказался принять въ свой городъ собраніе римскихъ епископовъ: нужно быдо найти другое мъсто. Буллою 8 октября 1537 года Павель III навначиль было местомъ собора г. Виченце Нашлись вавія-то новыя препятствія и вдёсь. Прошло цвлыхъ пять летъ, но соборъ не собирался. 22 мая 1542 года папа возобновиль свои приглашенія на соборъ, приглашая епископовъ въ Тридентъ въ Тиролв. Но вдругъ отпрылась война между пороленъ Францін. Францисковъ I и императоромъ Карломъ V: открытіе робора затянулось еще на два года. 19 марта 1544 г. напа обнародовать четвертую совывательную буллу, приглашая епископовъ собраться въ Тридентъ въ 15 марта 1545 г. Соборъ данспрительно открылся наконець въ этомъ году, но только нёсколькими мёсяцами позже назначеннаго срока, именно 13 декабря. А затыкъ открывшись, сколько разъ онъ пріостанавле-

вался! Отъ 1545 до 1547 г. соборъ происходилъ въ Тридентв; въ 1547 году онъ былъ перенесенъ въ Болонью, гдв и пріостановиль свою двятельность, чтобы открыться снова опять въ Тридентв только чрезъ три года, именно въ 1551 году; но въ этомъ же году онъ снова закрылся, чтобы не возобновлять свою двятельность цвимхъ десять лють. Наконецъ въ 1562 г. онъ быль снова открыть въ Тридентв, гдв и закончилъ свою дъятельность въ 1563 г. Мы еще не знаемъ, сколько продолжится и какъ пойдетъ дъятельность настоящаго римскаго собора; но мы видимъ, что онъ открылся безпрепятственно. Мы не можемъ на этотъ счетъ раздълять мивнія католиковъ, которые въ безпрепятственномъ открытім собора видятъ счастливое предзнаменование для латинской церкви: мы видимъ въ этомъ просто фактъ, и фактъ весьма важный, что ныньшній выкъ особенно благопріятень всякимъ собраніямъ, что самая жизнь требуетъ этихъ собраній, что для подобных собраній нетолько не по лагаются препятствія, но доставляются всякія удобства. Тому, кому нужно вести какое бы то ни было дъло съ большимъ успъхомъ, теперь нужно вести его не въ одиночку, а сообща, и гръшно бы было не пользоваться для этого тъми удобствами, которыя доставляють ныпъшніе пути сообщенія, почти уничтожившіе пространства, -- нынвшнія усиленныя сношенія между самыми отдаленными народами, ослабившія вредныя между народами соперничества и почти уничтожившія народную ненависть. Поэтому, можно быть вполнъ увъреннымъ, что если римскій соборъ не принесеть ничего положительно полезнаго, онъ будеть непременно полезень въ отрицательномъ отношения,

онъ покажетъ римскую церковь въ ен надлежащемъ свътъ, онъ многимъ и многимъ откроетъ глаза, чтобы не искать въ ней того, чего въ ней нътъ и чтобы устремить просвътленный взоръ куда-нибудь въ иную сторону.

Вы знаете, что предварительныя работы для собора начались два года тому назадъ особыми коминссіями, назначенными папой. Ко времени открытія собора, коммиссін покончили свои работы и должны были передать ихъ собравшимся отцамъ для пересмотра, переизученія и окончательнаго рашенія. Члены собора такимъ образомъ встрътились здъсь уже съ готовыми матеріалами и даже ріщеніями, впрочемь все-таки съ правомъ, хотя повидимому, отнестись къ этимъ ръшеніямъ по совъсти и самостоятельно. Но оъ чёмъ отцы встретились здесь уже съ готовымъ и безусловно обязательнымъ-это съ регламентома, поторымъ опредълялась вижиняя формальная сторона соборной двятельности. Если бы папа созываль епископовъ не для того только, чтобы иметь въ нихъ только советниковъ, а чтобы дозволить имъ быть в судьями въ дълахъ въры, какъ того требуетъ епископскій санъ, т. е. если бы папа признаваль за соборомъ законодательную власть, то самому же собору онъ долженъ быль бы предоставить опредвлить свою двятельность регламентомъ, какимъ бы онъ то нашель нужнымъ. Съ этою мыслію на соборъ явились многіе епископы, особенно французскіе, американскіе и нъмецкіе. Они собрадись было протестовать противъ навязываемаго имъ регламента; но они забыли, что въ латинской церкви папа хозявнъ, глава церкви, что въря въ напу, какъ главу, невозможно и ду-

мать о возможности собора съ истиннымъ его каралтеромъ. Если папа глава церкви, если онъ даже можеть провозглащать догнаты, тамъ болве можеть регламентировать деятельность своихъ советниковъ, въ которыхъ онъ вовсе не признаетъ судей въ дълахъ въры, а не больше какъ совътниковъ. Протестъ не состоялся, хотя говоръ о немъ и надълалъ много шума. Особенно потому, что собору предлагаются уже заранве приготовленныя опредвленія и рышенія, регламентомъ двла могли быть поставлены такъ, что членамъ собора придется играть на соборъ только роль страдательную, а вовсе не двятельную, только служить, жакъ говорили некоторые католические же епископы, только для помиы, а не для самаго дъла. Вотъ этотъ любопытный регламенть, который мы приводимъ въ полномъ его видъ, тъмъ болъе, что онъ самъ собою уже опредъляетъ характеръ дъятельности собора.

«Апостольскія граматы нашего святаго отца Пія ІХ, опредъляющія общій порядокъ, какой долженъ соблюдаться въ разсужденіяхъ свитаго вселенского себора Ватинана.

# Hill IX, nama.

## Ad futuram rei memoriam.

Среди безчисленных огорченій, которыя намъ приходится терціть, мы не можемъ не благодарять божественную милость, которая утномаєть нась со осиной спорби нащей (2 Кор. І. 4.), ибо вто она, внушивши намъ мысль созвать этотъ святой, взеобщій и несленскій соборъ, дозволить намъ непоръ и отврыть его. По истинь, мы испытываемъ необывновенную радость въ Господі начать спасительныя собранія этого собора въ торжественный день непорочнаго зачатія Дівы Маріи, подъ ен могущественнымъ материнениъ повровительствомъ и въ нашей Ватинансной Базиликъ предъ самымъ прахомъ Блаженивйнаго Цетра, который, «пребывая въ кръпости качия, сохраняетъ, вивстъ съ управленіемъ церкви, которая ему вручена, заботливость и о всъхъ пастыряхъ и охраненіе ввъренныхъ ему овецъ» (Св. Левъ, 6 serm. 2 in anniv. Assump. suse).

И такъ какъ мы не теряемъ изъ виду, что втотъ соборъ сознанъ нами для того, чтобы священные первосвященням церкви соединили свои заботы съ нашими для
истребленія ваблужденій, порожденныхъ нечестіємъ настоящаго въка, для удяленія золъ, поражающихъ церковь, для
исправленія нравовъ и возстановленія дисциплины обонхъ
влировъ; и такъ какъ намъ небезызвъстно, съ какою ревностію, съ какичъ вниманісмъ и съ какою заботливостію
мы должны быть осторожны, чтобы устроить сообразно съ
святой дисципличой и правилами отцевъ все то, что нужно
для лучшаго направленія, веденія и исполненія столь важнаго дъла: по этимъ причинамъ, во имя нашего апостольскаго авторитета, мы опредъляемъ слёдующее и повелъваемъ всёмъ исполнять это на семъ Ватиканскомъ соборъ.

I.

## О новедении, какое делжие имъть ве время собора-

Мысль, что «всякое далніе благое», что «всякій совершенный даръ дается свыше и нисходить отъ отца свётовъ» (Іак. І. 17), что ничто такъ не согласуется съ благостію небеснаго Отца, вакъ давать «благаго Духа тімъ, кто Его проситъ» (Лук. XI. 13),—вта мысль насъ побудила, когда мы открыли вёрнымъ Христовымъ, по случаю собора, совровища церкви (1) нашими апостольскими граматами, отъ 4 апрёля сего тода (1669),— нобудила нетолько горичо увёщевать этихъ самыхъ вёрныхъ очистить «свою совёсть отъ дёлъ смерти, чтобы служать живому Богу» (Евр ІХ. 14), умножан свои молитвы, прошенія, свои носты и свои

<sup>(&#</sup>x27;) Рачь о сокровищница запасныхъ далъ, которыми такъ комунствение распоряжается пага въ своихъ индульгенцияхъ.

другія благочестивыя упражненія, но также еще повельть, чтобы во всемъ католическомъ мір'в ежедневно совершалась святая жертва литургів для метромеція просв'ященія и помощи Духа Божія, чтобы Господь Богъ даль счастливое и плодоносное окончаніе этого собора для спасенія церкви.

«Эти увъщанія и эти предписанія мы еще возобновляемъ и подтверждаемъ теперь, повельвая вромъ того, чтобы въ церквахъ этого благороднаго Рима, во все продолженіе собора, важдое воскресенье, въ часы, которые окажутся болье удобными для върнаго народа, читались литаніи и другія мелитвы о достиженіи этой цъли.

Но епископы и другія лица священнаго сана, участвующіє въ соборъ, должны дълать нъчто лучшее и превосходнъйшее. Служители Христовы, раздаятели таинъ Божінхъ, должны во всемъ давать примъръ добрыхъ дълъ, въ ученіи, въ чистотъ, въ серьезности, произнося тольно слова святыя, неукоризненныя, такъ чтобы наши противники боялись сказать о насъ что нибудь дурное (Тим. II. 7).

Опираясь на примъръ древнихъ соборовъ и особенно Тридентскаго, мы ихъ увъщеваемъ всъхъ въ Господъ прилежать съ ваботливостію, каждый по мірь своего благочестія, въ модитвъ, святымъ чтеніямъ, размыщаеніямъ о вещахъ небесныхъ, чтобы быть въ состояни сколько возможно чаще съ чистымъ и цвломулреннымъ сердцемъ совершать святую жертву литургіи, предохранять свою душу отъ всякой человъческой суеты, хранить кротость въ нравахъ, умъренность въ пище и религіозный духъ во всехъ своихъ дъйствіяхъ. Дальше отъ насъ несогласія, ревность, преступныя намеренія! Пусть во всемъ царствуетъ первая изъ добродътелей — любовь, такъ чтобы можно было свазать объ этомъ святомъ собраніи епископовъ церкви: «навъ хорошо и навъ преврасно жить братіямъ всемъ вместв» (Пс. СХХХІІ. 1). Наконецъ, пусть отцы наблюдяють за лицами своего дома, пусть они обязывають ихъ къ христівновой дисциплинъ и свитой жизни; имъ небезыввъстны важныя слова святаго апостола Павла епископамъ, вогда онъ предписываетъ имъ непремънно наблюдать за своимъ домомъ (1 Тим III 4).

Ц

### О прави и обрат продлемени.

Хотя право и обязанность приготовлять дпла, инъющія составить предметь обсужденій священнаго вселенскаго собора, и требовать по нимь мниний отцевь принадлежить исключительно намь и сему апостольскому престолу; твыв не менве мы нетолько желаемъ, но еще приглашаемъ встхъ отцевъ собора, если они могутъ предожить что нибудь касающееся общей пользы, пусть они дъдаютъ это свободно. Но такъ какъ иы не можемъ опустить изъ вниманія, что это дозволеніе, если ниъ не будутъ пользоваться во время и согласно приличной формъ, могло бы не мало повредить порядку, который должень быть въ дъйствикъ собора; то мы опредълнемъ, чтобы эти предложенія дъладись съ следующими условіями: 1) онъ излагаются письменно и передаются особой конгрегацін, составленной какъ изъ нашихъ N. N. V. V. F. F. кар диналовъ, такъ и изъ отцевъ собора, которая будетъ навначена нами; 2) онъ должны пивть въ виду общее благо христіанства, а не въ частности выгоду того или другаго діоцеза; 3) въ нихъ должны быть объяснены причины подезности ихъ и благовременности, какъ то кажется ихъ авторамъ; 4) онъ не должны заключать ничего противнаго постоянному чувству церкви и ен неизминымъ преданіямъ.

Особан конгрегація, которая будеть принимать предложенія, должна старательно обсуждить каждое изъ нихъ и представлять свое мивніе о допущеніи или отверженіи извъстнаго предложенія на наше разсмотръніе, для того, чтобы мы сами, по зръломъ обсужденіи, ръшали, должно ли оно быть представлено суноду.

Ш.

0 сокрета, который доджень быть хранинь на собера.

Влагоризуміе насъ обивываеть предписыть для двйствій

собора запень сепрета, который не разъ предписываетоя и на предмествующих соборахь, по требованию обстоятельствъ. Эта предосторожнесть нужна болве, чънъ когда нибудь, въ то время, когда столь ногуществениче нечестие подстереньеть всевозношные случан, чтобы возбудить вражду протвръ католической церкви и си ученія. Поэтому мы запрещаемъ вовиъ и важдому. изъ отцевъ, служителямъ осбора, териогамъ, навонистемъ, всикому, ито наимъ вибудь образомъ помогаетъ отпамъ или должностнымъ лицамъ въ делахъ собора, развисшаль или давать знать кому бы то на было вив собора о рашеніяхъ и о всемъ, что будеть вредленено для изследованія, ни о разсужденіяхь, ни с вивніяхъ разлачныхъ членовъ Кроив того, мы повельваемъ всимь должностнымъ лицамъ собора, не облеченнымъ епископскимъ саномъ, и всвиъ прочимъ, кто водучить отъ насъ какое вибудь назначение и для исполнения овоего долга. долженъ. будетъ присутетвовать. при разсужденіяхъ собора, принести прискру исполнять вірно свои обязанности и храпить втру (sic) сепрета : относительно всего сказаннаго выще и по двиамъ, которыя могутъ быть шиъ довирены.

1

#### · IY.

# О норядка масть при засаданіяха.

Такъ вакъ весьма важно для спокойствія и добраго духовнаго согласія, чтобы каждый съ точностію и свромностію при всъхъ актахъ собора храниль ивсто, которое приличествуеть его свиу, для того, чтобы сколько возможно предотвратить всъ случая къ оснорбленіниъ, ны повельнаемъ сообразоваться съ следующимъ порядкомъ по различнымъ степенямъ:

Первый рангь принадленить нашимъ почтеннымъ братьимъ кардиналамъ свитой римской церкви, епископамъ, свищенникемъ и діаконамъ; второй — патріархамъ; третій, но особенной милости, которую мы имъ дълаемъ, примасамъ, слъдуя порядку старивнетва во времени вовведенія жить въ достоинство принасовъ. Эта уступка дастся примесавъ тольно на разв и не предоставляетъ ниъ имианого особаго права и не долина служить въ уменьшению правъ другихъ. Четвертый рангъ принадлежитъ архіспископамъ, по порядку старшинства во времени возведения миъ въ архіспископское достоинство; пятый — епископамъ, равво сообразно съ отаршинствомъ по времени посвящения каждаго изъ нихъ; пистой — аббатамъ жийия; седьмой — аббатамъ-генераламъ и другимъ сумеріорамъ-генераламъ монапескихъ орденовъ, нь поторыхъ они произнесля свои торжественные объты, хотя бы они только носили титулъ ванарісвъ-генераловъ, потому что въ дъйствительности они имъють законный авторитетъ надъ всямъ своимъ орденомъ, со всями правами и привиллегіями генералъ-суперіора.

Наконецъ сообразно съ дисциплиной и регламентами предшествующихъ соборовъ им ръщаемъ, что если бы иввоторые изъ членовъ оказались съдищими на мъстахъ, имъ не принадлежащихъ, и выразили бы объ этомъ свое инвие словомъ placet, и такимъ образомъ занимали бы не свои мъста на конгрегаціяхъ или при другомъ накомъ соборномъ актъ, то изъ этого не должно выводить ни ущерба чьему бы то ни было праву, ни новаго правъ (Concil Trident. sess. II. Decret de mod. vic. Insuper).

Υ.

# Судья отлучекь и столкиовеній.

Дли того, чтобы изследованіе важивших дель, которыми будеть занять святой соборь, не встрачало ни малайшей помехи и сволько возможно не замедлялось; относительно отсутствія отъ собора огдельныхъ личностей им решили: пусть соборь секретными голосами выбереть пять отцевъ собора въ судьи объ отмучкахъ. Эги судьи, сообразно правилу соборной дисциплины и свищенныхъ вамоновъ, принимаютъ и обсуждаютъ извинительныя посланія отсутствующихъ предатовъ, равно какъ и просьбы техъ,

которые, прежде окончанія собора, будуть имъть справедливыя причины оставить соборь. Впрочемъ, судьи эти въ подобныхъ дъдахъ не произносятъ окончательнаго ръшенія: они передають свои заключенія генеральной конгрегаців. Кромъ того, мы ръшили, что тоть же соборъ секретной подачей голосовъ выберетъ еще другихъ пять прелатовъ для сужденія о столкновеніяхъ и затрудненіяхъ, какія могуть встрътиться при занятіи мъстъ. Если эти судьи не покончать коротвимъ или, какъ говорятъ, экономическимъ судомъ какого-нибудь столкновенія относительно порнякъ засъданія или права присутствія и всякаго другаго столкновенія, которое бы могло возникнуть между собравшимися отцами, они передають дъла авторитету генеральной конгрегаціи.

## YI.

## О долиностимъ лийкъ собора.

Такъ какъ, сообразно обычаю и соборной дисциплинъ, весьма важно назначение способныхъ должностныхъ лицъ для всъхъ дълъ, имъющихъ происходить на этомъ соборъ, то мы, принимая въ соображение всъ роды службъ, избираемъ и назначаемъ:

- 1. Генераль стражами собора: наших дорогих сыновей, Ивана Колонна и Доминика Орсини, римских внязей и ассистентовъ нашего первосвященнического трона.
- 2. Секретаремъ собора: почтеннаго брата Іосифа, епископа Сэнт-Ипполита, къ которому мы прикомандировываемъ съ обязанностію и званіемъ суб-секретаря, нашего дорогаго сына Лукса Якобини, апостольскаго протонотарія; а въ качествъ помощниковъ къ нимъ: дорогихъ сыновей, канониковъ Камилла Сантори и Ангела Якобини.
- 3. Нотаріями собора: нашихъ дорогихъ сыновей, Луку Пачифичи, Луиса Коломбо, Ивана Симсони, Луиса Периколи и Доминика Картолини; пропотаріями мы прикомандировываемъ въ нимъ: дорогихъ сыновей, Сальватора Паллотини и Франциска Санти, адвокатовъ, которые будутъ обазывать помощь тёмъ нотаріямъ.

Скрутаторама (поверщивами при балотировкъ): наших дорогихъ сыновей, Луиса Серафини и Франциска Нарди, апостольскихъ вудиторовъ; Луиса Пеллегрини и Леонарда Діалти, писцевъ апостольской палаты; Карла Христофори и Александра Монтини, вкспертовъ при судебной палатъ; Фридриха де-Фалу дю-Кудрай, регента нашей апостольской нанцелярія, и Лаврентия Нина, устроителя большаго парма. Эти носень сирутаторовъ будутъ собирать голоса слъдующимъ образомъ: четверо будутъ обходить лъвую сторону соборной палаты, идя по двое и сопровождаемые, промъ того, двумя нотаріями; другіе четверо будутъ точно также обходить правую сторону.

- 5. Фискалани собора: нашихъ дорогихъ сыновей, *Иса-*на-Бантиста Тости изъ доминаванцевъ и Филиппа Ролли,
  адвоката свищенной консисторіи.
- 6. Церемоніймейстерами собора: наших дорогих сыновей, Луиса Феррари, цреоента нашего дома, Пія Мантинукчи, Камилла Балестра. Реми Рекчи, Іосифа Романьели, Петра-Іосифа Ринальди-Вукчи, Антонія Каталди, Александра Тортали, Августина Аккорамбони, Луиса Синистри, Франциска Ригджи, Антонія Баттони, Балтагара Бакчиксти, Цезаря Тоскви, Рока Масси, наших церемоніймейстеровъ.
- 7. Указателями мъстъ: нашихъ дорогихъ сыновей, Генриха Фолки, префекта, Луиса Назелла, Эдмонда Стонора, Павла Бастида, Луиса Пальоти, нашихъ тайныхъ каммергеровъ, и нашихъ дорогихъ сыновей, Сципіона Перилли, Густава Гальоть, Франциска Реньяни, Николая Волсакъ и Филиппа Сильвестри, нашихъ почетныхъ камергеровъ.

#### VII

### Объ общехъ себраніяхъ отцевъ.

Что касается порядка общихъ конгрегацій, ны опредвлили и рашили, что пятеро нашихъ любезнайшихъ братьевъ кардиналовъ Р. Ц. будутъ предсадательствовать во имя наше и съ нащимъ авторитетомъ тъ самыя собранія

отцевъ, которыя должны предшествовать публичнымъ сессіямъ собора; и потому мы избираемъ и назначаемъ н. л. брата Карла Рейзаха, вардинала-епископа сабинскаго (умеръ и теперь на его мъстъ назначенъ другой); нашихъ дорогихъ сыновей, кардиналовъ-священниковъ, Антонія де-Лука у церкви четырехъ святыхъ коронованныхъ, Іосифа Андрел Бизарри у церкви св. Геронима Иллирійскаго, Луиса Билю у церкви св. Лаврентія въ Паниспернъ и нашего дорогаго сына кардинала изъ діаконовъ, Анкибала Капалти.

Эти президенты, вромъ направленія разсужденій въ собраніяхъ, должны позаботиться, чтобы разсужденія начинались съ предметовъ, каснющихся въры; впрочемъ, отъ нихъ должно зависъть, какъ они то найдутъ удобнымъ, предлагать на обсужденіе вопросы въры или дисциплины.

Но после того, каке мы обнародовали наши апостольскія граматы о созваніи настонщаго собора, ны позаботились позвать въ Римъ изъ различныхъ странъ католическаго міра богослововъ и церковныхъ юрисконсультовъ для приготовленія съ другими богословами и юрисконсультами этого города и людьми опытными въ этихъ знаніяхъ того, что составляетъ двла втого вселенскаго собора и сдълали, такимъ образомъ, предметы более удобными для изследованія ихъ отцами; мы желвемъ и повелеваемъ, чтобы эти проектъ-декреты и проектъ-каноны, писанные и редактированные этими самыми людьми, не облеченные нашимъ одобреніемъ, но оставленные нами какъ они есть для вёденія отцевъ, были отданы на судъ и испытаніе этихъ самыхъ отцевъ, имѣющихъ собираться въ общемъ собраніи.

Для этого вышеозначенные президенты должны позаботиться, чтобы предложенія декретовъ и наноновъ, которые они предполагаютъ представить на обсужденіе вышеозначеннаго собранія, были напечатаны и розданы наждому изъ отцевъ за нъсколько дней прежде, для того чтобы они въ этотъ промежутокъ времени могли заботливо изучлить ихъ и обдумать време ръшеніе, которое должно быть

Христ. Чт. № 5. 1870.

.: i

дано. Если ито-нибудь изъ отцевъ захочетъ говорить въ собраніи о предложенномъ проектъ-депретв или канонъ, для сохраненія между ораторами порядка, приличнаго сану каждаго, необходимо, чтобы ораторъ о своемъ намъренія говорить заявиль президенту по крайней мърв наканунъ засъданія. По выслушаніи ръчей отцевъ, заблаговременно требовавшихъ слова, если и другіе захотять принять участіе въ разсужденіяхъ, имъ можетъ быть дозволено это съ согласія президента и съ соблюденіемъ порядка, требуемаго достоинствомъ каждаго изъ ораторовъ.

Если предложеніе, внесенное въ собраніе, не представить нивакого затрудненія и не встрітить возраженій, или только затрудненія маловажныя, которыя удобно разрішатся при самомъ засіданіи, тогда ничто не мішаєть безъ замедленія, съ оговорною о возраженіи, если таковое было сділано, представить формулу декрета или соборнаго канона на вотированіе отцевъ. Если напротивъ предложеніе породить затрудненія такого рода, что противопоможныхъ мивній, выраженныхъ о немъ, не найдется возможности примирить во время самаго засіданія, тогда нужно прибітнуть въ мірть, которую мы учреждаємъ ниже, для упорядоченія подобныхъ діль постояннымъ и приличнымъ образомъ.

Мы котимъ, чтобы съ самаго начала собора были образованы четыре конгретации или депутации отцевъ изъ лучшихъ специалистовъ, изъ которыхъ первая, въ продолжении всего времени собора, будетъ заниваться обсужде ніемъ предметовъ, касающихся въры, еторая—вопросовъ церковной дисциплины, третья вопросовъ касающихся монашескихъ орденовъ; четвертая, наконецъ, дълана восточнаго обряда. Каждая изъ втихъ конгрегацій будетъ состоять изъ 25 отцевъ, избранныхъ изъ своей среды отцами собора секретною подачею голосовъ.

Каждая изъ этихъ конгрегацій или депутацій будеть имъть въ своей главъ одного изъ нашихъ почтенныхъ братьевъ кардиналовъ св. Р. Ц., назначенныхъ нами. Какдый такой кардиналъ-президентъ для нуждъ конгрегаціи

пригазситъ одного иде ивсколькихъ богослововъ или изнонистовъ собора и между ними назначить одного, который будетъ исполнять обязанности севретаря свазанной конгрегаціи. Йтакъ если случится, какъ вы сказали выше, что какой-нибудь вопросъ, поднятый въ общемъ собранів касательно вакого-нибудь предложенія, не можеть быть ръшенъ, тогда кардиналы президенты общаго собранія должны позаботиться о передачв этого предложенія, съ изъясненіемъ встрътившихся относительно его затрудненій, на изучение и изследование той изъ специальныхъ конгрегацій, въ область которой оно входить согласно программъ предметовъ каждой изъ нихъ. Когда оно будетъ разсмотрэно этою конгрегаціей, тогда напечатанный о немъ рапортъ раздается отцамъ собора, согласно порядку, предписанному нами выше, для того чтобы въ ближайшемъ общемъ собраніи, если не представится новаго препятствія, была опредълена формула декрета или соборнаго канова, для представленія ся на секретное вотированіе отцевъ. Но голоса отцевъ должны быть даны словесно, такъ чтобы они имжии всю свободу произносить ихъ, даже читать ихъ по заранве написанному ими мивнію.

### VIII.

## О публичныхъ засъданіяхъ.

Совершеніе публичных засёданій собора требуеть съ умёніемъ прилично и методически упорядочить ихъ занятія и акты. Вотъ почему во всякомъ публичномъ засёданіи отцевъ собора, по занятіи каждымъ изъ нихъ мъста по своему рангу и по исполненіи церемоній, заключающихся въ обрядовомъ наставленіи, которое имъ вручено по нашему приказанію, тексты предложеній декретовъ и каноновъ, формулированныхъ въ вышесказанныхъ секретныхъ общихъ собраніяхъ, будутъ читаться по нашему приказанію громкимъ и внятнымъ голосомъ въ следующемъ порядке: сначала провозглашаются каноны догматовъ веры, потомъ декреты дисциплины, съ употребленіемъ торжественной формулы, обычно употреблявшейся нашими предшественниками въ соборныхъ актахъ, т. е. «Пій ІХ, епископъ, рабъ рабовъ Божіихъ, съ одобренія собора ad futuram rei memoriam, ръшаемъ». Потомъ отцамъ будетъ предложенъ вопросъ: принимаютъ ли они прочитанные каноны и декреты? И скрутаторы тотчасъ же идутъ отбирать голоса, слъдуя отъ одного къ другому, по формъ указанной выше

Мы положили, что эти голоса должны быть выражены коротко: placet или non placet. Въ тоже время мы опредъдяемъ, что отцамъ отсутствующимъ по какой бы то не было причинъ не дозволяется присылать своего голоса письменно По собранім голосовъ, секретарь собора съ вышесказанными скрутаторами начинають разбирать тать эти голоса предъ нашимъ первосвященническимъ трономъ и мы сами тотчасъ же объявимъ результатъ. Потомъ мы дадимъ нашу верховную санкцію и поведимъ, чтобы эти ръшенія были провозглашены и обнародованы съ слъдующей торжественной формулой: «Прочитанныя ръшенія приняты всеми отцами единодушно (или, если было несколько оппонентовъ, за исключениеть столькихъ то голосовъ); и мы Sacro approbante Concilio повелъваемъ, опредъляемъ и даемъ нашу санкцію для ихъ провозглащенія». По исполнении этихъ формальностей, фискалы собора потребують отъ протонотаріевъ собора, чтобы они составнии одинъ или насколько протоколовъ о всакъ и каждомъ рашенномъ въ сессіи предметв.

#### IX.

### О томъ, что не должно оставлять собора.

Подъ страхомъ подвергнуться наказаніямъ, сообразне священнымъ канонамъ, мы запрещаемъ всёмъ отцамъ собора и другимъ лицамъ, обязаннымъ на немъ присутствовать, удаляться прежде, чемъ этотъ святой Ватиканскій соборъ, всеобщій и Вселенскій, будетъ правильно закрытъ и распущенъ нами, безъ крайней и уважительной причины

на отъйздъ, представленной и изследованной по вышесказанному способу, и безъ нашего на отъйздъ дозволенія.

#### X.

### Апостольское разръшеніе е пенахожденія присутствующихъ на себоры нь мыстахь ихь обычнаго слуменія.

Такъ какъ всё тё, которые должны присутствовать при соборныхъ актахъ, суть также въ службе вселенской церкви; то, следуя примеру нашихъ предшественниковъ (Павла III. Brevé 1 янв. 1546; Пін IV. Brevé 25 нояб. 1561), мы повелеваемъ, въ силу апостольской благости, что всё предаты и другіе сановники, имеющіе право голоса на соборе и всё другія лица въ какомъ бы то ни было качестве принимающія въ немъ участіе, могутъ получать положенные доходы и плоды ихъ бенефицій, за исключеніемъ разве поданній, для которыхъ, какъ говорятъ, именно нужно быть присутствующимъ на месте. Это право мы даемъ на все время собора, если только каждый изъ вышесказанныхъ личностей присутствуетъ на соборъ и принимаетъ въ немъ участіе.

«Мы желаемъ и повелъваемъ, чтобы наши настоящія граматы и всъ содержащінся въ нихъ предписанія соблюдались неопустительно на этомъ ближайшемъ и святьйшемъ соборъ всъмъ и каждымъ, кого онъ касаются, не смотря ни на какія препятствія и затрудненія.

Дано въ Римъ, у св. Петра, подъ перстнемъ рыбаря, 27 ноября 1869, 24 годъ нашего первосвященства.

> Кардиналъ Паракчіани. Кларелли.

Мы предлагаемъ въ полномъ видъ регламентъ собора потому, что его върно не найдется ни въ одномъ изъ нашихъ журналовъ и газетъ, а между тъмъ это самый важный документъ для сужденія о соборъ: тъ формальности, которыми обставлены соборныя разсужденія, интересныя сами по себъ, еще интереснъе по-

тому, что онв несомивние будуть самымъ рвшительнымъ образомъ вліять на исходъ собора и, такимъ образомъ, опредвлять его значеніе.

Изъ регламента, не говоря уже о нравственныхъ наставленіяхъ, которыя папа даетъ своимъ братьямъ — епископамъ, впрочемъ не въ качествъ брата, а скоръе въ качествъ господина надъ ними, вы видите самое важное: во главъ собора стоитъ особая номмиссія или контретація, состоящая изъ 25 членовъ кардиналовъ и епископовъ, избранных самима папой, и назначенная для принятія предложеній, если бы таковыя угодно было сдвлать собору кому нибудь изъ его членовъ. Конгрегація эта должна играть самую важную роль. Не нужно забывать, что, какъ и самъ папа говоритъ въ регламентъ, всъ предметы для собора подготовлены заранве назначенными папой коммиссіями, что эти предметы нетолько изследованы и изучены, но о каждомъ изъ нихъ для собора подготовлены даже проектъ-декреты и проектъ-каноны; собору только остается выслушать все это и дать свое согласіе. Впрочемъ, папа говоритъ, что всю подготовительную работу онъ передаеть на разсмотриніе отцевъ собора. Но что же туть будуть делать члены собора? Кому-нибудь захотвлось сдвлать собору какое-нибудь предложение: таковой должень, изложивши письменно, представить это предложение вышесказанной конгрегаціи, которая назначена самимъ папой, т. е. папской куріей, которая назначала и коминссін для предварительныхъ работъ, а слъд. - конгрегаціи, которая будеть действовать въ духе прежнихъ коммиссій. Ни одинъ епископъ съ своею мыслію, никакое предложение не можетъ пройти мимо этой конгрегаціи прежде, чёмъ дойдеть до собора. И ужъ конечно, конгрегація не допустить до собора ни одного предложенія, которое не угодно римской курій. Этоть пункть регламента возбудиль особенное негодованіе, епископовъ Франціи, Германіи и Америки: онъ, по ихъ мнёнію, совершенно лишаль отцевъ свободы, которую обёщаль на соборё его членамъ самъ папа. Слишкомъ полагаясь на обёщаніе папы, они подняли было разсужденія, собирались требовать, чтобы папа по крайней мёрё дозволиль избрать самому собору членовъ конгрегаціи для разсмотрёнія предложеній. Но имъ напомнили, что вёдь папа глава церкви и что весь соборь дёло его милости; стало быть противъ сдёланнаго папой возраженій быть не можеть. Недовольные должны были смолкнуть.

Но соборъ избираетъ другія четыре спеціальныя коммиссім или конгрегацій, изъ которыхъ каждая состоить тоже изь 25 членовь. Конгрегаціи эти служать некоторымь образомь продолжениемь тахь коммиссій, которыя занимались приготовительными работами въ собору, даже онъ имъють тоже подраздъленіе на четыре власса сообразно съ предметами, которые должны подлежать ихъ обсужденію; только, онъ имъютъ гораздо меньшее значение, и то, что члены ихъ избираются соборомъ, еще не много даетъ власти въ руки собора. Прежде всего, президенты каждой изъ этихъ конгрегацій назначаются самимъ папой; а эти президенты сами безконтрольно избирають секретарей для своихъ конгрегацій; стало быть формальная, директивная сторона двятельности этихъ конгрегацій опять остается вполнъ во власти римской куріи. Кром' того, кругъ д'ятельности

этихъ конгрегацій слишкомъ ограниченъ и даетъ витроль скорте страдательную, чти діятельную. Приготовленные прежними коммиссіями проекть-депреты и проектъ-каноны представляются общимъ собраніямъ отцевъ помимо теперешнихъ конгрегацій, а въ послітній поступають на пересмотръ только ті изъ приготовленныхъ прежде проектовъ, которые встрітять сильныя возраженія и затрудненія во время общихъ собраній отцевъ. Тогда спеціальная конгрегація вновь редактируєть таковой проекто-декретъ для представленія его опять на обсужденіе общаго собранія отцевъ.

Гдв отцы собора имвють случай воспользоваться наибольшею степенью свободы — это въ общих собраніях. Собственно въ этихъ собраніяхъ только и выражается отчасти соборный характерь римскаго еобора; но, любопытно, именно все происходящее на этихъ-то собраніяхъ регламенть и хочеть скрыть отъ общества. Секретъ, котораго папа требуетъ отъ епископовъ и къ которому клятвою обязываетъ всехъ должностныхъ лицъ собора, относится главнымъ образомъ въ этимъ собраніямъ. Въ эти собранія постулають на обсуждение всв проектъ-декреты и проектъканоны, приготовленные прежними коммиссіями, сюда поступають предложенія отцевь собора, если таковыя благополучно прошли чрезъ конгрегацію, имъющую спеціальную цвль разсматривать всв подобныя предложенія. Правда, что президенты этихъ назначены самимъ папой, а следовательно направленіе діль опять-таки принадлежить римской курін; но епископы на этихъ собраніяхъ имъютъ право дълать свои возраженія, излагать свои мысли, говорить

свои рвчи, такъ что предполагается возможность, что нъкоторые изъ прежде приготовленныхъ проектъ-декретовъ могутъ встръчать здъсь сильныя возраженія и передаваться, поэтому, на переизученіе спеціальныхъ конгрегацій, избранныхъ уже самимъ соборомъ.

Но свобода, которую регламенть даль спископамъ на этихъ общихъ собраніяхъ, поназалась римской куріи слишкомъ великою и опасною. Поэтому президенты этихъ собраній, всё римскіе кардиналы, выхлопотали у папы новый декреть, который должень ограничить эту свободу. Поводомъ его выставляется сокращеніе времени и болве посившное рвиженіе двль; но тогда бы предложить самому собору сделать измъненіе въ своемъ регламентъ. Италіанцы не слишкомъ довъряютъ собору и слишкомъ боятся выпустить изъ своихъ рукъ власть: созвавши соборъ для того, чтобы онъ давалъ ръшенія, они напередъ котять его подвести подъ собственныя рёшенія. Ограничительный декреть появился 20 февраля. Воть этоть небольшой, но важный декретъ.

Своими апостольскими граматами, отъ 27 ноября прошлаго года, начинающимися словами Multiplices inter, верховный первосвященникъ опредълиль общій порядокъ для дълъ Ватиканскаго собора и, между прочимъ, намътилъ нъкоторыя правила для разсужденій, которыя могутъ быть возбуждены отцами. Но желая удобнье достигнуть предположенной цъли и, кромъ того, принимая во вниманіе просьбы, съ которыми къ нему уже не разъ обращалась большая часть отцевъ собора, въ виду излишней растянутости соборныхъ разсужденій, его святъйшество въ своей апостольской заботливости ръшилъ дать нъкоторыя особенныя правила для разсужденій въ общихъ собраніяхъ, такъ чтобы эти правила, развивая прежде предписанный общій порядокъ и оставляя совершенную свободу для разсужденій,

намая и прилична епископамъ католической церкви, въ ложе время дозволяли поливе и скорве производить изследованіе, разсмотреніе и обсужденіе предлагаемыхъ вопросовъ. Вотъ почему, собравши советъ кардиналовъ-президентовъ собраній и отобравши мизніе особенной конгрегаціи, назначенной для пріема и изследованія предложеній епископовъ, нашъ святвишій отецъ объявляеть къ исполненію следующій регламентъ.

- 1) Посла раздачи схемы (этимъ греческимъ именемъ называютъ проекты декретовъ и каноновъ) отцамъ собора, кардиналы-президенты общихъ собраній опредаляютъ срокъ достаточный для того, чтобы отцы могли сдалать на схему свои замачанія письменно.
- 2) Письменныя замічанія должны быть діланы въ тавой формі: сначала ті, которыя разсматриваю ть схему вообще, согласно указаніямь, сдиланнымь президентими; потоміь ті, которыя относятся кіт каждой части стемы, согласно порядку самой схемы.
- 3) Тт изъ отцевъ, которые сочтутъ нужнымъ сдълать замъчанія о выраженіяхъ или о параграфахъ предложенной схемы, должны дать новую формулу текста, или параграфовъ, которые они хотъли бы замънить въ предложенномътекстъ.
- 4) Замвчанія, сдвивнныя отцами въ этомъ порядка и сирвиленныя ихъ собственными подписями, вручаются секретарю собора, который и передаетъ ихъ въ соотвътствующія спеціальныя конгрегаціи спископовъ.
- 5. По изучения этихъ замъчаний компетентною конгрегаціей, отцамъ раздается исправленная *схема*, въ сопровождении короткаго изложения представленныхъ на нее замъчаній.
- 6) Послъ сообщенія этой схемы, въ сопровожденіи свазаннаго изложенія, кардиналы президенты назначають день, когда о ней должны открыться разсужденія въ общемъ собраніи.
- 7) Разсужденіе сначала импеть общій характерь о схемь въ ен ціломъ или въ ен подразділенінхъ, какъ то найдуть

лучшимъ вардиналы-президенты. И когда такое разсуждение будетъ кончено, откроется разсуждение отдъльно о каждой части схемы. Разсуждение въ этомъ послъднемъ случав должно быть ограничено исключительно новой формулой текста или параграфовъ, предложенныхъ ораторами, которые, по окончании своихъ рачей, должны представить президентамъ на бумагъ формулу, которою они предполагаютъ замънить прежнюю.

8) Тъ, которые котятъ говорить о слемо уже исправденной, давъ знать о своемъ намъреніи президентамъ, должны равно объявить, котятъ ли они говорить о слемо вообще, или объ одной изъ ея частей и о какомъ именно пунктъ слемы они предполагаютъ говорить.

1.

r

5

- 9) Епископы каждой спеціальной конгрегаціи, которая редактировала схему, получивши на то дозволеніе отъ президентовъ, могутъ отвъчать на возраженія и замічанія ораторовъ и такъ, чтобы имъ можно было говорить непосредственно послів ораторов или нісколькихъ ораторовъ, говорившихъ въ томъ же смыслів о томъ же вопросів, и въ тотъ же день или по крайней мірів на другой же день.
- 10) Ораторы должны строго придерживаться предмета, о которомъ они заявили говорить. Когда кто изъ отцевъ удаляется отъ предмета, президентъ приглашаетъ его къ предмету.
- 11) Если рядъ рвчей, по достаточномъ разъяснения вопроса, продолжится сверхъ мъры, кардиналы-президенты, по просьбъ, подписанной, по крайней мъръ, десятью отцами, спрашивають общее собраніе, находить ли оно нужнымъ продолжать разсужденіе: послъ вотированія, обозначаемаго съдящими и вставшими, если большинство окажется вставшихъ, то разсужденія прекращаются.
- 12) По овончаніи разсужденія объ одной части схеми, прежде чэмъ перейти въ другой, вардиналы-президенты отбирають голоса общаго собранія сначала о поправкахъ, представленныхъ въ теченіе разсужденій, а потомъ о самомъ текств изследованной части схемы.
  - 13) Голоса отцевъ собора, какъ о поправнахъ, такъ и

о текств раздичных частей, отбираются такъ, президенты свачала приглашаютъ встать техъ, которые допускаютъ поправну или текстъ; потомъ техъ, кто ихъ отвергаетъ; счетъ вставшихъ и въ томъ и другомъ случав опредвлитъ то, что решило большинство отцевъ.

14) Когда такимъ образомъ будутъ вотированы вст части схемы, кардиналы-президенты потребуютъ мизия отцевъ объ изследованной схемю. Голоса даются словесно словами: placet или non placet; но тъ, которые бы захотым присоединить накую нибудь оговорку, могутъ дать свой голосъ письменно. Следуетъ подпись пяти кардиналовъпрезидентовъ и секретаря.

Этотъ дополнительный регламентъ возбудиль негодованіе многихъ епископовъ, особенно того меньшинства, которое не хочетъ принять догмата о непогръшимости. Для этого меньшинства, не безъ основанія, показалась опасною особенно та общирная власть, которая дается президентамъ Собраній: президенты указывають, какь должны писаться замьчанія на схему, президенты могуть положить предметь достаточно обсужденнымъ, пустивши напередъ ораторовъ изъ друзей римской куріи и не давши возможности говорить оппонентамъ. Негодование было такъ велико, что тотъ протестъ, который не могъ состояться противъ регламента, теперь состоялся противъ дополнительнаго регламента. Подписавшихъ протесть было впрочемь только сто человъкь. Это большею частію были французскіе ецископы, нёсколько нъмецкихъ и нъсколько восточныхъ. Последнимъ это не прошло даромъ: мы это увидимъ ниже. Мы не знаемъ еще какой будетъ исходъ этого протеста; но римская курія конечно съумбеть отділаться оть nero.

Досель всь дъла собора происходять въ величайшемъ секретв (мы увидимъ, впрочемъ, что секретъ этотъ трудно соблюсти, и римская курія хочеть заставить соблюдать его даже терроромъ, вовсе недостойнымъ служителей церкви). Но изъ регламента вы видите, что есть публичныя засъданія собора. Декреты и каноны, принятые послъ секретныхъ разсужденій общихъ собраній, передаются на провозглашеніе ихъ въ публичныхъ засъданіяхъ. Собственно до публичныхъ засъданій допускаются только тъ ръшенія, которыя приняты на секретныхъ засъданіяхъ общихъ собраній; такимъ образомъ, римская курія думала обезпечить себя отъ срама встретить возраженія противъ своихъ ръшеній публично, предъ цълымъ обществомъ. Никакихъ возраженій впрочемъ на публичныхъ засъданіяхъ не допускается: здъсь, при вотированіи, каждый можеть говорить только слова: placet или non placet. Но всвыть конечно приходится говорить первое. Публичныхъ засъданій доселъ было только еще два и ни на одномъ изъ нихъ не было принято никакого ръшенія: первое засъдание - это засъдание открытия собора а затъмъ другое было 6-го января, на которомъ всв отцы, отъ нечего дълать по неимънію ничего приготовленнаго, только произнесли исповодание, такъ называемое Пія IV. Объщають третье на другой день Пасхи. Рискуя быть несколько утомительнымъ, я все-таки хочу передать церемонію публичных засъданій; въ этой церемоніи каждый можеть видёть какь мало римская церковь осталась върна апостольскому духу древней церкви даже въ такихъ торжественныхъ актахъ, какъ соборы. Я буду всю церемонію передавать словами даннаго для этого метода.

«Кардиналы и отцы отправляются въ Ватиканскую Базилику, и, поклонившись святыйшему таинству, берутъ священныя облаченія краснаго цвъта, которыя имъ свойственны по сану каждаго, и митры и тотчасъ же направляются въ залу собора, гдв, сдвлавши поклоненіе предъ крестомъ алтаря, каждый займеть місто, которое ему будеть указано распредолителями мъстъ. Кардиналъ, которому назначено совершать : тайную мессу, облачится въ священныя одежды въ григоріанской капеллів Блаженнівищей Маріи Дівы и ждеть прихода Папы. Кардиналь деканъ Индекса, изъ священниковъ, облачившись въ священническую ризу, займеть свое мъсто близъ кардиналовъ-епископовъ. Кардиналъ-діаконъ, который додженъ пъть евангеліе въ сунодальной церемонів, облачившись въ сказанной же капеллъ въ омофоръ, стихарь, поясъ, эпитрахиль и ризу краснаго цвъта и надъвши митру, займетъ мъсто между другими кардиналами. Апостольскій иподіаконь, облачившись въ орарь, стихарь, поясъ и тунику равно краснаго цвъта, займеть указанное ему мъсто, близъ алтаря. Папа входить въ Вазилику и, поклонившись святъйшему таинству, идеть въ залу и присутствуеть при мессъ, которую служить кардиналь. Кардиналы в отцы присутствують при этой мессь, каждый зани мая свое мъсто. Папа цълуеть тексть Евангелія, . которое ему представляется кардиналомъ — dignior, который въ извъстный моментъ представляетъ ему и орудіе мира (1). По окончаніи мессы, служившій выходить и разоблачается и, надъвши кардиналъ

<sup>(1)</sup> Что делается обыкновенно въ католической церкви въ тотъ моменть, въ который у насъ бываетъ между служащими ц*ъловани* мира предъ пеніемъ Сумвола веры.

обычныя одежды, входить и занимаеть свое мъсто, между другими кардиналами. Послъ мессы, папа, сопровождаемый двумя кардиналами-діаконами, выходить и садится на свой тронъ. Суб-сакристанъ положить въ порядке на алтарь облачения, приготовленныя заранъе для папы. Савристанъ подходитъ къ алтарю и беретъ одно за другимъ облаченія папы, а аколиты при престоль беруть ихъ одно за другимъ и подносять къ цанскому трону. Папа, съ помощію кардиналовъ-діаконовъ, скидаетъ эпитрахиль и мантію и облачается въ омофоръ, стихарь, поясъ, впитрахиль, ризу, формало и митру. Клирики канеллы кладуть на алтарь Евангеліе. Епископъ-секретарь собора сойдеть съ своего мъста и, приблизившись, падаетъ предъ папой; вставши, не кланяясь никому, съ открытою годовою, беретъ съ престода Евангеліе и владеть его на приготовленный для этого особый тронъ. Епископъ-секретарь посла этого займетъ свое мъсто между должностными лицами собора. Внизу подъ трономъ клирики капеллы ставять одно кресло. Тогда кардиналь-первый діаконъ произносить громко: Orate. Папа, снявши митру, склоняется на кресло; всв прочіе склоняются каждый на своемъ мъств. Въ это время два епископа представляются съ книгою к свъчею: папа встаетъ одина и читаетъ громкимъ голосомъ и тономъ праздничнаго дня молитву Adsumus Domine и проч.; по окончании которой всв отвъчають: Аминь. Кардиналь-второй діаконь встаеть прежде всых и произносить громко: Erigite vos. Всы встають на ноги, а не садятся. Пъвцы споють антифонь: Exaudi пов., Domine и пр. Кардиналь-первый діаконъ повторитъ громко: Orate. Всъ снова становятся на колъна

и нъсколько минутъ находятся въ молитвенномъ молчанін. Кардиналь-второй діаконь встаеть первый и произносить Erigite vos. Всв встають на ноги, какъ прежде. Папа запоетъ торжественнымъ голосомъ молитву: Mentet mostras и пр. По окончаніи молитвы рсв, безъ митръ, простираются на землю, за исключеність папы. Два пънца на нольнахь въ пресбитерін запоють литанію. Въ извёстное время, папа встаеть одинъ и, держа лівой рукой кресть, благословить три раза сунодъ, говоря: Ut hanc sanctam Synodum и пр. Оканчивають литанію. Всв встають и стоять. Папа произносить: oremus. Кардиналь — первый діаконь возглащаеть: Flectamus genua и всв силоняются на кольна, за исключеніемъ папы. Кардиналь-второй діаконъ возглашаеть; levate и всв встають. Папа торжественнымъ голосомъ читаетъ молитву: Da quoéзития, послъ чего, надъвая митру, онъ возвращается и садится на свой тронъ. Всв кардиналы и отцы садятся и надъвають митры. Кардиналь - діаконь, который должень читать евангеліе, и апостольскій иподіаконъ подходять къ жертвеннику и надъваютъ поручи. Тотъ же кардиналъ-діаконъ беретъ Евангеліе и несеть его обыкновеннымь порядкомь и кладеть на престоль; посль чего направляется къ трону и пълчетъ руку папы. Аколиты съ свъчами и апостольскій иподіаконь направляются и останавливаются предъ престоломъ. Кардиналъ-священникъ подходить въ трону; папа владеть ладонь въ вадило и бла гословляеть его. Кардиналь-діаконь, на кольналь предъ престоломъ, читаетъ молитву Munda cor meum проч. и положивши жнигу на престолъ, присоединяется къ пподіакону и аколитамъ. Кардиналъдіаконъ, апостольскій иподіаконъ, аколиты и кадилоносецъ направляются къ трону за благословеніемъ. этого поется Евангеліе. Во время пінія Евангелія всв стоять, сь открытою головою даже снявши скуфейки. По окончаніи пінія Евангелія. папа цълуетъ самую книгу, которую ему подноситъ иподіаконъ, а въ тоже время кардиналъ -- священникъ кадитъ его, ставши посив этого бливъ трона. Кардиналъ — діаконъ и апостольскій иподіаконъ снимаютъ поручи и отправляются на свои мъста. Аколиты и кадилоносець оставляють свичи и кадило. Клирики капеллы уносять кресло на эстраду трона. Папа, снявъ митру, подходитъ къ креслу. Два епископа подходять къ нему съ книгой и свъчей. Папа запъваетъ: Veni Creator Spiritus по внигъ, воторую ему представить кардиналь-священникъ, к затъмъ сядетъ въ кресло. Всъ прочіе склоняются на колвна на своихъ мъстахъ съ открытою головою. Пъвцы продолжають пеніе гимна. После перваго стиха папа встаетъ и стоитъ на ногахъ. Всв прочіе встаютъ и стоять на своихь мъстахъ. Кресло уносять съ эстрады. Два епископа подходять съ книгою и свъчею. Папа, по окончании гимна, запоетъ стихъ и молитву по книгъ, которую ему подставитъ кардиналъ-священникъ. Два пъвца запоють Benedicamus Domino и когда будеть дань отвыть Deo gratias, всы пывцы оставить залу и удалятся въ григоріанскую капеллу Вожіей Матери. Папа сидетъ и надънетъ митру. Всъ сядутъ и надвнуть свои митры. Префекть церемоній вышлеть всвять, ито не имветь миста въ собори, исилючая иподіакона и декана священной Роты. Придверники запругъ отвив двери зады и будугъ отвив осте-Христ. Чт. № 5. 1870.

регать ихъ. Всв, ито не имветь мъста въ соборъ, будуть находиться въ капеллахъ Святой Девы и св. Петрониллы съ запертыми дверями. Епископъ-савристанъ съ другимъ епископомъ, обязаннымъ читать декреты, направляются къ трону и, делая поклоны, поднимаясь по ступенькамъ, подходять къ папъ и, силонившись, цалують ему правое кольно. Папа отдаеть декреты, которые должны быть провозглашены въ этой сессін или секретарю, или другому епископу, который долженъ читать эти декреты. Тотъ или другой поднимается на наоедру и, сдълавши поклонъ папъ, начинаетъ читать съ открытою головою титулъ депретовъ съ такой формулой: «Пій епископ», рабъ Божій, съ одобренія святьйшаго собора, для въчной намяни». Послъ этого папа надънеть митру, сядеть: тогда начнуть читать декреты, которые должны получить санкцію въ этомъ засъданія. По прочтенів декретовъ, вставши, съ открытою головою, папа спросить кардиналовь въ обычной формуль, нравятся ли имъ декреты. Секретарь, читавшій декреты, сойдеть ев канедры и займеть свое место. Подходять скрутаторы, съ нотаріями посрединв, и, поклонившись на кольна предъ папою, встають и идуть отбирать голоса у кардиналовъ и отцевъ. Скрутаторы, съ церемоніймейстеромъ впереди, идуть по двое, яъ нимъ присоединяются нотаріи такъ, что двоихъ скрутаторовъ сопровождаетъ одинъ нотарій собора. Кардиналы н епископы дають свой голось громко словомь: placet или non plucet, сидя и съ митрой на головъ. Аббаты и другіе, которые имъють привиллегію присутствовать на соборъ, встаютъ, силоняются на колъна нредъ папой и съ открытою головою говорять placet

или non placet. По отобраніи голосовъ, скрутаторы съ нотаріями идуть въ столу секретаря посреди залы и сосчитывають голоса, и тогда записывается, понравился ли декретъ всъмъ или другіе хотъли бы принять его въ измъненномъ видъ или съ условіемъ, или вовсе не хотять принимать его. (Какъ мы говорили впрочемъ выше, до последняго дело на публичныхъ засъданіяхъ дойти не можетъ). Послъ этого скрутаторы и сепретарь подходять въ трону, допладывають папъ число собранныхъ голосовъ за и протиет. Папа утверждаетъ громкимъ голосомъ декреты съ предписанной торжественной формулой: «Прочитанные декреты показались хорошими отцамъ, безъ оппозиціи (или если оказалась оппозиція, за исключеніемъ стольвихъ-то отцевъ), и мы, съ одобренія святаго собора, ихъ опредъляемъ, утверждаемъ и даемъ имъ санкцію въ формъ, въ которой они прочитаны». Секретарь снова подойдетъ къ папъ и возметъ отъ него декретъ, опредъляющій время ближайшей сессіи, поднимется на каоедру и прочтеть этоть декреть вслухь всвхь; послів этого сойдеть съ канедры и займеть свое мівсто. Протонотаріи подойдуть къ трону и стануть на самой верхней ступенька, налаво отъ трона. Тогда оискалы, тоже подошедши къ трону и ставши на кодъна ступенькой ниже, потребують отъ протонотаріевъ составить одинъ или несколько протоколовъ всего, что сдълано въ этой сессіи. Старшій изъ протонотаріевъ отвътить: Conficienus vobis testibus и, говоря это, онъ даетъ знакъ надзирателю папскаго дома и префекту палаты, которые должны имъть все готовое дла этого по правую сторону трона. Отворяются двери соборной залы, и высланные прежде снова за-

нимають свои мъста. Два епископа со свъчей и кингой подходять въ трону. Папа, снявши митру, встанетъ и по книгъ, которую держить ему кардиналъсвященникъ, запоетъ пъснь Те Deum laudamus, которую продолжаеть коръ пъвчихъ съ клиромъ. Къ концу гимна два аколита поднимутся по ступенькамъ къ трону съ канделябрами. Два епископа съ свъчей и книгой подойдуть снова. По окончаніи Те Deum, папа говорить: Dominus vobiscum и поеть молитву по книгъ, подставленной ему кардиналомъ-священникомъ. Въ продолжение этого времени апостольский инодіаконъ несеть папскій кресть по ступенькамъ трона. По окончаніи молитвы, папа даеть народу свое благословеніе: Sit nomen Domini benedictum. Клирики капедды ставять кресло предъ престоломъ. Первый кардиналъ-діаконъ сниметъ съ папы митру, и онъ, склонившись на минуту на кресло предъ престоломъ, уходить въ капедлу Маріи Дівы, гдів, разоблачившись отъ священныхъ одеждъ, одъвается въ обыкновенную мантію и идеть домой. Засъданіе кончено.

Это называется публичнымъ засъданіемъ собора, это актъ, который долженъ быть самымъ важнъйшимъ въ соборной дъятельности! И римская курія сдълала изъ него форму, не скажемъ пустую, по уваженію къ его церковной обстановкъ; но признаемся, что эти ходы взадъ и впередъ кардиналовъ, епископовъ и другихъ служащихъ отъ папы и къ папъ, эти перетаскиванія кресла съ мъста на мъсто — право не въ церковномъ бы актъ видъть все это. Но что же тутъ публичнаго? Одна только религіозная церемонія, потому что вотированіе декрета опять производится съ запертыми дверями и въ томъ же секретъ: какъ будто

и здёсь римская курія, уже обезопасивъ себя совершенно отъ всякихъ неудачъ, еще не довъряетъ, какъ бы кто изъ отцевъ не ръшился протестовать противъ ей угоднаго вслухъ другихъ, лицъ стороннихъ, даже одно слово non placet она не хочетъ, чтобы произносилось при свидътеляхъ отъ общества.

Если ко всему этому прибавить, что всъ должностныя лица собора, секретари, нотаріи и прочіе назначены самимъ папою, т. е. римскою куріей, и исключительно изъ креатуръ и придворныхъ папы, то можно вполнъ убъдиться, что папа и его челядь хотятъ командовать соборомъ и вовсе не расположены видъть какой-нибудь самостоятельной съ его стороны дъятельности.

Скоро оказалось, что заповъданный папою секретъ засъданій общихъ собраній и всей другой соборной дъятельности соблюдается не слишкомъ строго. Въ газетахъ французскихъ и нёмецкихъ печатались извъстія о такихъ фактахъ, о которыхъ римской куріи вовсе бы не желалось, чтобы вто-нибудь зналь. На одномъ изъ общихъ собраній произошла наконецъ сцена, которой вовсе не ожидала римская курія и которая была тамъ непріятнае, что сваденія о ней распространились тотчасъ же по всей Европъ. Это было въ засъданіи общаго собранія 30 декабря. Разсужденія происходили о схемю въры и именно относительно заблужденій философіи и, такъ называемой, независимой нравственности. Говорилъ монсиньеръ Штросмайеръ, епископъ Діаковара и папскій викарій въ Сирмін, Боснін и Сербін. Тутъ Штросмайеръ въ первый разъ обратиль на себя вниманіе; нъсколько дней тому назадъ онъ еще яснъе показалъ себя, что

онъ за человъкъ и чего хочетъ отъ собора. Прежде чъмъ передавать свъденія о его дъятельности и его ръчахъ на соборъ, мы хотимъ сообщить свъденія о его личности, что мы считаемъ тъмъ интереснъе, что Штросмайеръ славянинъ по происхожденію и дъятель между славянами же, да и своею дъятельностію выражаетъ славянскій духъ, по крайней мъръ въ отношеніи къ папству и ісгунтамъ.

Штросмайеръ уже нъсколько льть играетъ важную политическую роль въ своемъ отечествъ, въ Кроаціи. Онъ всемогущь въ главномъ городе Кроаціи, въ Аграмъ; съ нимъ считаются и въ Вънъ, и въ Песть. Онъ заняль въ своемъ отечествъ такое положеніе, которое дъласть его страшнымъ. Народъ окружаеть его величайшимъ почтеніемъ; великіе земли ищуть его совътовъ и на перебой домогаются его дружбы. Его щедрость обратила его имя въ пословицу въ Кроаціи: онъ на свои деньги строить церкви, основываетъ академін, помогаетъ школамъ, поощряеть науки и искуства. Онъ отзывается на все, что есть великаго, прекраснаго и полезнаго. Въ Аграмъ онъ служитъ центромъ, около котораго сосредоточивается все, что мыслить, ищеть, трудится. Простявь въ жизни, какъ древній патріархъ, этотъ кроатз-мецената (такъ его зовутъ его соотечественники) имъетъ нужды только для другихъ, онъ знаетъ только одну роскошь — осыпать роскошью церкви и основанныя имъ академіи. Его первоначальное воспитаніе бросаеть на его теперешнюю жизнь свыть, особенный твиъ людямъ, которые вышли изъ бъдности и достигли высшихъ почестей только силою таланта и труда; въ немъ и теперь еще виденъ сынъ простаго

народа, съ простонародными инстинктами искренности, которые можно почерпать только въ воспоминаніяхь и, такъ сказать, личной опытности простонародной жизни. Теперешній епископъ Діаковара родился въ 1815 году въ Эссекъ, мъстечкъ Славоніи. Его родители были честные работники безъ всякагосостоянія. Отецъ, видя въ сынъ способность, предназначиль его къ церковной службъ: онъ помъстиль его въ гимназію Эссека, а за твиъ въ семинарію Дівковара, откуда онъ перешелъ въ университетъ Песта. Здвсь молодой Штросмайерь занялся изучениемъ окдософін, чтобы отдаться потомъ изученію богословія. Изъ Песта онъ вышель съ мантіей доктора филосо. фін, какъ говорять въ Германіи. Отсюда онъ отправился въ Въну для изученія богословія. Съ титуломъ доктора теологіи, Штросмайеръ быль назначенъ профессоромъ семинаріи Діаковара, отсюда перешель директоромъ наукъ и профессоромъ каноническаго прававъ богословскую академію, называемую Frintaneum, по имени ея основателя епископа. Фринта. Спустя четыре года, Штросмайеръ быль возведень въ санъ епископа Босніи. Тогда ему было 34 года. Въ Аграмъ дъятельный, благородный и самоотверженный Штросмайеръ положилъ своей задачей образование необразованнаго народа Кроаціи. Извісто, что Кроаты пользуются репутаціей дикарей, хотя можеть быть эта репутація и преувеличена. Штросмайеръ струпироваль около епископіи всв живын силы своего народа. Всъ громадивитие доходы епископіи онъ употребляль на основание учреждений для народнаго воспитанія: имъ основанъ университетъ въ онъ содержитъ школы; въ Діаковаръ онъ на свои

ивдержии выстроидъ соборъ, для котораго картони писаль извёстный художникь Овербекь. Нёмецкая Бреславсская зазета, сообщающая свёденія о жизни Штросмайера, синтаеть его необыкновеннымь человькомъ. Онъ могъ бы жить въ Аграмъ повойно могущественнымъ принцемъ, но свое могущество онъ употребляеть для пользы своей страны и своего народа. Къ этому еще нужно прибавить, что Штросмайерь принадлежить къ самымъ ученымъ предатамъ датииской церкви и, подобно извъстному Делдингеру и другимъ, раубоко изучилъ тъ вопросы права и церковной исторіи, о которыхъ теперь рачь на римскомъ соборъ, и промъ того отличается живымъ и увлекательнымъ праспорачість. Всв предващають Штросмайеру великое значение въ современномъ положении латииской церкви и, видя въ немъ удивительную энергію и силу воли, не желають, чтобы онъ унизиль свою совъсть ученаго и честнаго человъка предъ интригами римской курім.

Въ общемъ собраніи 30 декабря Штросмайеръ, когда до него дошла очередь, началь свою річь съ такою легкостію датинскаго краснорічія, что возбудиль даже зависть самихь италіанскихь предатовъ, которымъ ихъ знаніе датинскаго языка даеть самое большее вліяніе на соборів. Онъ началь протестомъ противъ регламента, навязаннаго папой собору и въчастности противъ рубрики формулы, съ которой Пій ІХ хочеть провозглащать соборныя опреділенія. «Итакъ, возражаль Штросмайеръ, его святійшество имбеть на соборів власть законодательную и иснолнительную? И такъ мы здісь не для чего другаго, изакъ только для того, чтобы нашимъ одобреніемъ

придать лишь побольще помпы его рашеніямъ? Приготовительныя работы къ собору сдаланы ісзуитами и носять печать ученія этого ордена». Президенть, кардиналь Капалти прерваль оратора, говоря, что подобныя слова не должны произноситься въ общемъ собраніи представителей церкви; что, кромъ того, нападеніемъ на регламенть, далается нападеніе на самаго папу.

«Епископъ, отвъчалъ Штросмайеръ, долженъ слушать только голоса своей совёсти. Святой отецъ намъ объщаль дать свободу слова, я требую этой свободы для меня; и, исполняя мою обязанность, я не думаю оказаться виновнымъ въ неуваженіи къ святому отцу, въ которому питаю самое глубокое почтеніе и самую испрениващую дюбовь. Но это почтение и эта любовь покорнаго и почтительнаго сына не могуть миж воспрепятствовать сказать то, что я думаю о плачевныхъ вліяніяхъ, которымъ насъ хотять подчинить и которыя, по моему мивнію, грозять будущности религіи. Да, церкви Божіей угрожають ісзунты и я встаю, чтобъ защищать се. Мои слова направляются не противъ церкви, - наоборотъ, я только хочу ея величія, - но противъ компанік ісаунтовъ, которыхъ наводняющія и ретроградныя доктрины наносять жестокія пораженія въръ душь».

Новый перерывъ папскаго легата, ноторый протестуетъ и считаетъ оскорбительными слова епископа Діаковара. Но послъдній еще съ большей энергіей продолжаетъ: «Въ моемъ качествъ пастыря овецъ наимего Спасителя и какъ членъ этого собранія, котораго назначеніе внести свътъ въ души върныхъ, а
не служить только честолюбивымъ проектамъ компа-

нім ісзунтовъ, я считаю моимъ долгомъ христіанних и предата указать предъ всёми на опасности, которымъ хотятъ подвергнуть религію. Я обвиняю ісзунтовъ въ томъ, что они обезобразили и оболгали духъ и ученіе церкви и это для цёли, которой вовсе не имълъ Божественный Учитель,—Тотъ, Котораго царство не отъ міра сего».

Третій перерывь легата Капалти; но это только возбуждало жаръ кроатскаго предата, который съ неслыханнымъ прасноръчіемъ начинаетъ высчитывать бъдствія, причиненныя религіи ісзунтами. Річь Штросмайера произвела сильнъйшее впечатлъніе: но важнъе всего для іезунтовъ и римской куріи ноказалось то, что она не осталась въ секретв. Славяне Австрія обнародовали поздравительный адресъ своему соотечественнику. Но въ то же время одинъ изъ кардиналовъпрезидентовъ прочиталъ отцамъ собора отъ имени паны увъщаніе, чтобы они строже соблюдали секреть происходящаго въ общихъ собраніяхъ. Одного увъщанія поназалось мало. Нікоторые были заподозрівны въ передачв сведеній и между прочими, кардиналь Гогендов, братъ извъстнаго баварскаго министра, врага папской непогръшимости и друга Деллингера. Его домашній сепретарь-священникь быль выслань изъ Рима; выслано было нъсколько секретарей другихъ епископовъ. Но секреты все выходили наружу, и особенно отличалась и отличается знаніемъ секретовъ собора Аугсбургская газета Allgemeine Zeitung, въ которой нъкогда печаталъ надълавшія столько шума письма противъ папы псевдонимъ Янусъ.

Наконецъ, недъли три тому назадъ, эта газета напечатала одинъ соборный документъ, который едва не произвель столкновенія между папой и французскимъ правительствомъ и служить еще досель поводомъ переговоровь между ними. Это часть Силлабуса, изложенная въ положительной формъ каноновъ церкви, предложенныхъ на обсужденіе собора въ новой догиатической схемъ. Воть этоть документь.

# О поркан Христовой.

Канонъ I. Кто говорить, что религи Христа не существуеть и не выражается ни въ какоиъ особенноиъ обществъ, установленноиъ саминъ Іисусъ—Христомъ, но что она можеть быть соблюдаема и исполняема должнымъ образомъ каждымъ отдъльно, безъ отношения къ какому нибудь обществу, какимъ должна быть истинная церковь Христова, — тотъ да будетъ анасема.

- К. II. Кто говоритъ, что церковь не получила отъ Господа Інсусъ-Христа никакой формы извъстнаго и неизивинаго устройства, но что она, подобно другимъ человъческимъ обществамъ, подвергается и можетъ подвергаться, слъдуя разнообразію временъ, изивненіямъ и превращеніямъ, — да будетъ анафема.
- К. III. Кто говорить, что церковь по божественнымъ обътованіямъ не есть общество внишнее и видимое, но совершенно внутреннее и невидимое, тотъ и проч.
- К. IV. Кто говоритъ, что истинная церковь не есть организиъ, единый въ себъ самомъ, но что она слагается изъ различныхъ и разсъянныхъ обществъ съ христіанскимъ именемъ и что она распространена между ними, или что различныя общества, рознясь одно отъ другаго исповъданіемъ въры и раздъленныя общеніемъ, составляютъ, какъ имены и части, ту же церковь Христову единую и вселенную, —тотъ и проч.
- К. V. Кто говорить, что церковь Христова не есть общество рёшительно необходимое для полученія вёчнаго спасенін; или что люди могуть спасеться служеніемъ въвакой нябудь другой религіи, тоть и проч.

- К. VI. Кто говорить, что та цетериимость, съ которою католическая церковь отрицаетъ и осуждаетъ все религіозныя секты, отдеденныя отъ ея общенія, не предписана божественнымъ правомъ, или что объ истине религіи можно иметь только мнюмія, а недостоверность и что по этому все религіозныя секты должны быть терпины церковію,—тотъ и проч.
- К. VII. Кто говорить, что сама цервовь Христова исжеть быть помрачена тьмою или заражена зломъ, вслъдствіе чего она уклоняется отъ спасительной истины върш и нравовъ, извращаеть свое начальное устройство и окавчиваеть тамъ, что извращается и повреждается, — тоть п проч.
- В. VIII Ето говоритъ, что настоящая церковь Христова не есть послъднее и высшее учрежденіе (оесопоміа) для достиженія спасенія, но что нужно ждать другаго при посредствъ новаго и болье полнаго изліянія Св. Духа, тотъ и проч.
- К. ІХ. Кто говорить, что непогращимость церкви относится только къ вещамъ. содержащимся въ Божественномъ откровеніи, и что она не простирается на другія истины, которыя необходимы для сохраненія въ цалости сокровищняцы откровенія,—тотъ и проч.
- К. Х. Вто говорить, что церковь не есть совершение общество, но корпорація (collegium) и что въ гражданском общество или государство она подчинена мірскому владичеству,—тоть и проч.
- К. XI Кто говорить, что церковь, божественно установления, есть общество равныхъ между собою и что епископы правда-де имъють особую должность и служеніе, но вовсе не особенную власть управленія (regiminis), которая имъ принадлежить по божественному посвященію и которою они должны пользоваться свободно,—тоть и проч.
- К. XII. Вто говорить, что Христось нашь Господь и Владына даль своей церкви только власть управлять совътами и убъщденіями, но не предписысать законами и неустрашать, и не побуждать предварительными осуждені

ями и спасительными наказаніями уклоняющихся и заблужій дающих, — тотъ и проч.

К. ХІН Кто говорить, что истинная цервовь Христова, внъ которой никто не можеть спастись, есть имая, кромъ святой католической апестольской римской цервви,—тотъ и проч.

К. XIV. Кто говорять, что св. апостоль Пстрь не быль Христомь нашимь Господомь поставлень княвемь вспых апостоловь и видимымь главою воинствующей церкви, ими что онь получиль тольно первенство чести, но не первенство истинной и особенной присдикции, — тоть и проч.

71

К. XV. Кто говорить, что не происходить отъ постановленія самаго Христа Господа, что св. Петрз импеть непрерывных преемниковь въ своемь главенстве надъ вселенскою церковію, мли что римскій перчосвященникь не есть по божественному праву преемникь вв. Петра въ этомь самомь главенстве, — тоть и проч.

К. XVI. Кто говорить, ито римскій первосвященникь имветь только обязанность надвора и дирекціи, но не полную и верховную власть юрисдикціи надь вселенскою церковію, или что эта власть не есть верховная и непосредственная надъ всеми церквами взятыми въ совокупности или отдъльно, — тоть и проч.

К. XVII. Кто говорить, что независимая церковная власть, въ силу которой церковь учить и которая ей дана Христомъ, и верховная гражданская власть не могутъ существовать визств такъ, чтобы сохранялись права той и другой, — тотъ и проч.

К. XVIII. Кто говорить, что власть, которая необходима для управленія гражданскаго общества, не исходить отъ Бога, или что ей не должно повиноваться въ силу будто бы законе отъ Бога, или что ета власть отрицаеть естественную свободу человъка,—тотъ и проч.

К. XIX. Кто говорить, что все права, существующія между людьми, происходить отъ подитическаго государства и что неть никакого другаго авторитета кроме того, ноторый выбыть государства, — тоть и проч.

К. ХХ. Кто говорить, что высшее правило совети для публичныхъ и общественныхъ дъйствій заключается в законъ политическаго государства или въ общественновъмивши людей, и что сужденія, которыми церковъ выскамвается отпосительно того, что дозволено и что не дозвелено, не простираются на эти дъйствія, или что въ сиу гражданскаго права дълается дозволеннымъ актъ, воторый не позволителенъ въ силу божественнаго или церковнаю права,—тотъ и проч.

К. XXI. Кто говоритъ, что законы церкви не визото обязательной силы, по врайней изръ, пока они не подтверждены санкцей гражданской власти, или, что сказаной гражданской власти принадлежитъ право судить и опредълять въ дълъ въры въ силу принадлежащаго ей выс-шаго авторитета, — тотъ да будетъ анасема.

Обнародованіе этого документа встревожило всь ватолическія правительства: австрійское, баварское и особенно французское. Последнее тотчасъ же потребовало отъ кардинала Антонелли объясненій и въ то же время косвеннымъ образомъ высказало желане имъть на соборъ своего посланника. Но Антонеди отвъчаль, что пункты обнародованной схемы вовсе не новость, а всъ содержатся въ буллъ еще Пія IV и уже давнымъ давно были приняты католическим правительствами. Антонелли едва ли не правъ, что то ученіе объ отношеніи церкви къ государству, которое выражается въ приведенной схемъ, въ датиской церкви господствуеть со времень Григорія VII и Инновентія III. Если что встревожило католическія правительства, то это только напоминаніе; но это вина самихъ правительствъ; имъ не слъдуетъ забывать, что папство не совмёстно съ гражданскими правительствами; оно такимъ было, оно такимъ и будеть, пока существуетъ. Французское правительство, какъ

слышно, уже отказалось отъ своего намеренія иметь своего представителя на соборе.

Вопросъ о провозглашении догмата папской непогръщимости приближается къ ръшению. Мы уже имъемъ и схему его декрета. Но онъ продолжаетъ волновать умы какъ внъ собора, такъ и въ самомъ соборъ. Люди серьезные изъ католиковъ же опасаются, что католическая церковь этимъ приговариваетъ себя къ самоубійству.

Читатели конечно не забыли брошюры епископа Дюпанлу, который такъ энергически протестоваль противъ приготовляемаго догжата. Они помнятъ конечно и то, что епископъ Дюцанду коснудся въ своей брошюрь, какъ защитниковъ новаго догмата, архіспископа Маннинга и примаса Бельгіи, архіепископа Последній напечаталь возраженіе. Вы Dechamps'a. споръ приняль участіе новый замъчательный человъкъ, членъ французской академіи и извъстный ученый, аббать Гратри. Онъ энергически приняль сторону епископа ордеанскаго и напечаталъ жесткое письмо въ примасу Бельгів, подъ следующимъ заглавіемъ: «Mgr l'Evêque d'Orléans et Mgr l'Archevêque de Malinse. Lettre a Mgr Dechamps. Въ этомъ письмъ онъ касается преимущественно одного факта о папъ Гонорів. Этотъ папа, осужденный щестымъ вседенскимъ соборомъ за ересь, служитъ бъльмомъ на глазу для іезунтовъ и ультрамонтановъ, которые во что бы то ни стало хотять оправдать его отъ ереси, чтобы потомъ увидеть непогрешимымъ Пія IX. Аббатъ Гратри съ поразительною откровенностію расказываеть, что дълаетъ католическая церковь съ исторіей, чтобы только оправдать свои изобретенія и претензіи. Мы

не можемъ приводить всёхъ фактовъ и всёхъ доказательствъ искаженій, подділокъ, которыми римская курія хотвла изстари какъ-нибудь скрыть еретичество Гонорія; но воть какое заключеніе католическій ученый выводить изъ своего изследованія: «шиола фарисейства, дукавства и обмана уже нъсколько въковъ работаеть, чтобы замять настоящую исторію о напъ Гонорів. Она искажаєть В reviarium, древній римскій служебникъ, который отъ VI до XVI столетія передавалъ самыми ясными выраженіями осужденіе Гонорін навъ еретика-моновежита. Она прекращаєть Liber diurnus, которая повторяла то же самое осуждение. Она настроила такъ умы, что наконецъ теперь, общедоступныхъ изложеніяхъ соборовъ, резюмируютъ всю исторію Гонорія въ словахъ: «шестой вселенскій соборър относительно котораго моментально было компрометировано имя святаго папы Гонорія», и проч. И после этого мы видимъ настоящее чудо: въ римскомъ служебникъ, въ изданіяхъ поздавищихъ 1830 года, имя папы Гонорія уже вовсе не упоминается. Распройте римскій служебникъ на службу св. Агасона, и вы прочитаете следующее: «Агаеонъ послаль своихъ дегатовъ въ Константинополь съ двуми письмами къ императору, въ которыхъ онъ подробно, основательно и мудро опровергаль ересь моноослитовь и осуждалъ первыхъ основателей ел и сектаторовъ, т. е. Сергія, Кира, Павла, Пирра и другихъ. Въ то же время онъ объявляль въ ясныхъ выраженияхъ, что его предшественники были всегда чисты отъ всякой заразы заблужденія. Именно по авторитету св. Агаеона собрался VI вселенскій соборъ, который осудиль тв заблужденія и твив лиць, которымь осуждаль н

315

.: I

3.

1 :

X::

[ · : \_ '

, ...

7.

5 12

....

شان

*:* 

سن

5. 2

[]

Агаеонъ. Таковъ кожный и поддъльный расказъ о VI соборь, который намъ подсунуть я не знаю къмъ. Едвали въ исторіи найдется другой примъръ такого дерзкаго плутовства, такого недобросовъстнаго искаженія самыхъ крупныхъ фактовъ. Если отцы настоящаго собора будутъ подавать голосъ по вопросу о папской непогръшимости, многіе можетъ быть примуть этотъ догматъ, но только потому, что ихъ римскій служебникъ, представляющій длинный рядъ поддълокъ, обманетъ ихъ въ фактъ относительно Гонорія, дъйствительно осужденнаго VI соборомъ за еретичество. Но этотъ обманъ будетъ ли угоденъ Богу, полезенъ церкви и папству? Ни папство, ни церковь, ни Богъ не хотятъ обмана. Nunquid indiget Deus mendacio vestro?

Епископъ страсбургскій произнесь первый анавему противъ брошюры аббата Гратри; въ этомъ отношеній ему последовало еще несколько еписконовъ. Аббатъ Гратри членъ той же французской академіи, которой членомъ состоитъ и епископъ орлеанскій Дюпанлу. Тотъ и другой издавна находятся въ близкой ученой дружбъ. Анасема, произнесенная противъ Гратри, была косвенно направлена и противъ Дюпанлу. Но къ последнему римская курія подступаеть только исподоволь. Въ Semaine religieuse лавальскаго діоцеза, во Франціи, отъ 7 февраля появилось любопытное письмо лавальскаго епископа изъ Рима; письмо это ясно характеризуетъ, какими глазами смотрятъ на епископа Дюнанду всв служебныя орудія римской куріи. «Мой любезный директоръ! пишетъ давальскій епископъ директору своей эпархіальной газеты, въ давальскомъ діоцезъ все еще продолжають заниматься Христ. Чт. № 5. 1870.

вопросомъ о Дюпанлу. Нужно покончить. Я объявляю здёсь предъ Вогомъ, готовый предстать на Его судъ, что я лучше бы желаль умереть, пасть мертвымь тотчасъ же, чвиъ следовать за епископомъ орлеанскимъ по дорогъ, по которой онъ идетъ самъ и куда предполагаемый въ немъ авторитетъ увлекаетъ и часть моихъ пасомыхъ. Вы не знаете, что онъ дълаетъ, вы не знаете, что онъ говоритъ здёсь, ни того, что дълають и что говорять его адепты, Я, я это знаю, я это слышу монии ушами, я это вижу монии глазами. Нътъ; скоръе умереть, умереть сію же минуту, чъмъ поддерживать эти намъренія и эти маневры, которымъ я не хочу давать и имени! Я это говорю и я это повторю при моемъ последнемъ издыханіи. Я требую отъ васъ, чтобы эти строки были целикомъ напечатаны въ ближайшемъ Ж вашей газеты. Я этого тре бую и всю отвътственность за мои слова принимаю на себя. Если после этого я не могу появиться въ Лаваль, я смиренныйше попрошу у святыйшаго отца дозволенія умереть въ Римв. Казиміръ Алексисъ, епископъ Лаваля». Это любопытное письмо отъ человъка преклонныхъ лътъ, недальновиднаго, слабаго, хотя можеть быть и добросовъстнаго, писано по внушенію езунтовъ: слабые и можетъ быть добрые сами по себъ люди служать авангардомъ ісзунтовъ въ ихъ Письмо епископа Лаваля больше темныхъ двлахъ. чъмъ не честно: только простоватость пишущаго не могла понять, что онъ, говоря нъсколько прикровенно, является просто влеветникомъ противъ своего же брата.

Аббатъ Гратри впрочемъ выступиль съ рѣшимостію: за первымъ письмомъ онъ напечаталь другое i.:

: 🗄

:: f

11

1

3

....

7

11.

:::

ŋ E

и затёмъ третье. Примасъ бельгійскій цёлымъ рядомъ писемъ вступиль съ нимъ въ полемику, которая вёрно окончится только провозглашеніемъ самаго догмата.

То, что іезуиты хотвли было, чтобы соборъ единодушно безъ всякихъ разсужденій приняль ихъ догмать, оказывается совершенно справедливымь. Они съ самаго начала собора начали уже собирать подписи къ адресу, который намфревались представить папр и который просиль последняго, чтобъ онъ дозволиль собору провозгласить папскую непограшимость. Іезунты действовали успешно и собрали до четырехъ сотъ подписей. Противъ этого адреса быль составленъ противо-адресъ нъмецкими и французскиски епископами, которые просили папу не возбуждать щекотливаго вопроса о папской непограшимости. Но папа поступиль дипломатично: онъ не приняль ни того, ни другаго адреса, а приказаль передать ихъ въ конгрегацію, назначенную для принятія предложеній. И Вотъ теперь уже составлена самая схема новаго догмата. Вотъ эта схема, какъ ее недавно дала ультрамонтанская газета Турина *Unita* Cattolica.

Римскій первосвященника не можета заблуждаться, когда она опредъллета предметы въры и нравова. Святая римская церковь обладаетъ полнымъ и вержовнымъ первенствомъ и главенствомъ надъ всею католическою церковію. Она исповъдуетъ со всею истиною и смиреніемъ, что она получила это преимущество съ полнотою власти отъ самаго нашего Господа въ лицъ святаго Петра, князя Апостоловъ, котораго римскій первосвященникъ есть преемникъ. И такъ

63\*

какъ прежде всего она обязана защищать истину въры, то именно ея судъ опредъянетъ всякій вопросъ, который возникаетъ относительно въры (еторой Люнскій соборт). Слово нашего Господа Інсуса Христа, говорящаго: Ты еси Петрз и проч. не можетъ быть отвергнуто, а это слово оправдалось фактами, ибо апостольскій престоль всегда безь порока сохраняеть религію католическую и провозглашаеть святое ученіе (по формуль папы Ормизды, подписанной и восточными епископами). Поэтому иы Пій IX засто аргоbante Concilio, учимъ и опредълнемъ какъ догматъ въры, что, при помощи Божіей, римскій первосвященникъ, которому самъ нашъ Господь въ лицъ Петра сказаль: я же молился о тебь, да не оскудьет выра теоя, не можеть заблуждаться, когда, исполняв долгь верховнаго учителя всёхъ христіанъ, онъ опредёляеть въ силу собственнаго авторитета то, что должно быть содержимо всею церковію относительно въры и нравовъ и мы учимъ, что это преимущество незаблуждаемости или непограшимости римского первосвященника обнимаетъ всв предметы, на которые простирается непогрышимость церкви. Если кто (чего да не попустить Богь!) осменится противоречить этому опредъленію, тотъ да знасть, что онъ уклоняется отъ истины католической вёры и единства церкви».

Для характеристики дъятельности собора мы считаемъ нужнымъ расказать еще два факта, которые должны напомнить намъ сцены Флорентійскаго собора и тогдашнія отношенія папистовъ къ бъднымъ восточнымъ епископамъ. Первый фактъ — это сцена съ вышеупомянутымъ Штросмайеромъ въ общемъ собраніи, бывшемъ 22 марта. Въ этотъ день большой

шумъ слышался далеко за ствнами запертой соборной залы. Севреть объ этомъ шумъ тотчасъ же выщель наружу. Это говориль въ собраніи епископь сдавянинъ. По признанию всъхъ, онъ говорилъ умъренно, но большинство отцевъ собора, преммущественно италіанцы и всв креатуры римской курін съ самаго начала отнеслись съ предубъждениемъ къ его ръчи. Между прочимъ, говоря о предварительныхъ замвчаніяхь въ одной догматической схемь, онъ потребоваль, чтобы къ словамъ: nobia cum judicantibue Ерізсоріз, по обычаю прежнихъ римскихъ соборовъ, было прибавлено слово: et definientibus. Отсюда ораторъ перешель къ самой схемю, которая трактовала о новъйшихъ заблужденіяхъ протестантизма. Схемаутверждала, что протестантизмъ есть источникь атеизма и даже самый атензмъ. Штросмайеръ отрицадъ это отожделивленіе; онъ утверждаль, что протектам: тизмъ не есть логически источникъ аленама, пантеизма, ни матеріализма. Чтобы доказать это, онъ цитоваль нёскольких замёчательных протестантовь, которые опровергали эти заблужденія: Лейбница изъ ХУП въка и нашего въка Гизо, который опровергаль не только матеріалистовъ и атенстовъ, но даже Ренана и раціоналистовъ въ своихъ Meditationes religieuses. Имя Лейбница было принято въ собраніи съ ропотомъ; но имя Гизо вызвало взрывъ страшнаго шума. Значительное число епископовъ, по превмуществу италіанцы и испанцы, встали съ свояхъ мъстъ, окружили трибуну и забросали оратора возраженіями. Штросмайеръ, умъющій владъть собою, не потерялся, но ждаль когда шумъ пректратится. Продолжая свою рвчь, онъ опираясь на сдова блаж. Августина о ере -

тикахъ его времени, выразиль ту мысль, что въ массв протестантовъ во Франціи, Англіи, Америкв, Гержанін и въ его собственномъ діоцезв иного заблуждающихся по невъденію: errant bona fide. Эта мысль вновь подняла ужаснъйшій шумъ. Президенть пыталси было усповоять шумъвшихъ, но это удалось ему не скоро. Наконецъ Штросмайеръ могъ продолжать свою ръчь и коснуися важнаго вопроса: на какихъ условіяхь соборь хочеть вотировать депреты въры, на основании ли простаго большинства голосовъ, или по всеобщему единодушію? Этимъ вопросомъ Штросмайеръ глубоко затрогивалъ существенную сторону собора: быть собору служебнымъ оружіемъ рамской нурін, или попазать свою самостоятельность. Но онъ едва могь выскавать поставленный вопросъ; какъ поднямся снова ужасивищій тумъ. Напрасно онъ нъсколько минутъ равнодушно смотрель на кричавшихъ: онъ наконецъ быль принужденъ сойти съ канедры, не выразивши своей мысли и не договоривши своей фразы. Сходя съ каседры, онъ съ внергіей протестоваль противь нетерпимости крикуновь. «И что это? говориль во время этой шумной сцены одинь почтенный нъмецкій епископъ; выслушали бы, а потомъ отвъчали бы»? Нътъ, приверженцы римской курін хотвли зажать роть страшному для нихъ оратору. Неумъренность съ ихъ стороны едвали послужить имъ въ пользу.

Другой сакть или другіе сакты еще болье поразительны. Я уже прежде писаль вамь, что восточные католическіе епископы не особенно расположены принимать непограшимость папы, они даже не могуть понять и папскаго главенства. Ихъ теперь заставляють и то и другое понимать и принимать силою. 12.

1. <u>1</u>F.

E'

:L:

٧, ١

3.0

1. 1.

1.7

...

T.

::T

T. .

(S.

j:

سناتا ا

3 15

12'

1:

Отъ 26 марта въ ультрамонтанскихъ газетахъ появилось следующее известие. «Одинъ теологъ одного армянскаго епископа съ самаго прівзда въ Римъ разко говориль противь авторитета (конечно, папы?), такъ что кардиналь Варнабо, префекть пропаганды, счель своею обязанностію приказать ему быть по умъреннъе и по просилъ его отправиться въ монастырь святыхъ Іоанна и Павла Пассіонистов, чтобы провести тамъ нъкоторое время въ уединении. Теологъ отказался исполнить приказаніе въ такихъ выраженіяхъ, что викаріатъ (папскій) быль принуждень употребить силу, чтобы принудить его отправиться въ указанное мъсто. Агенты викаріата отправились въ Сакро-Ретиро въ Лунгаръ, гдъ жилъ теологъ, т. е. въ жилище его епископа, и взявши непокорнаго силою, посадили его въ карету. Но Армянинъ сильно вырывался и агенты, не смъя употребить противъ него насилія (это послъ того, какъ уже силою посадили его въ карету), не могли воспрепятствовать ему вырваться изъ кареты вонъ, бъжать и войти въ жилище своего епископа. Агенты возвратились было, чтобы взять его опять, но остановились предъ протестаціей епи-. скопа. Другой фактъ еще болве важный: было дано распоряжение произвести апостольский визить въ армянскомъ монастыръ, называемомъ Антониновъ, подъ колоннадами св. Петра, въ Ватиканъ. Епископъ отказался принять апостольского следователя. Поэтому папа приказалъ епископу (армянскому) Ксангіану отправиться въ доминиканскій монастырь святой Сабины для религіозныхъ экзерцицій; но епископъ настаиваль на своемъ отказъ и написаль монсеньеру Пласу, Марсельскому епископу, прося покровительства Франція противъ святьйшаго отца». Изъ этихъ короткихъ извъстій, которыми дань фактамъ весь благопріятный для папства видъ, уже видно, что здёсь дело не ограничивается только этими личностями. Вы конечно знаете, что армяне-униты Константинополя отказаимсь признавать Гассуна, креатуру римской курін, своимъ патріархомъ. Этотъ Гассунь уже давно возбуждаеть недовольство константинопольских армянъ: недовольство это видино падаеть на эту личность, но въ существъ дъла армяне недовольны папской системой, которая хочеть уничтожить на востокъ всъ слъды церковной независимости и самостоятельность. Тэмк насиліями, о которыхъ говорится выше, римская курія хочеть подавить именно духь церковной независимости своихъ восточныхъ сыновъ. Лишъ только отпрылся въ Римъ соборъ и когда, подъ впечатлениемъ брошюры епископа Дюпанлу, всв горячо занимались вопросомъ о провозглашении папской непограшимости, сорокъ восточныхъ епископовъ смёло говорили Римъ противъ провозглашенія новаго догмата. оппозиція показалась ужасною іезунтамъ и они рѣшили уничтожить ее.

Скоро, говорить враждебная іезунтамъ и новому догмату, но католическая французская газета La Gasette de France, распространились слухи о насильственной сценъ у патріарха халдеевъ. Когда іезунты стали собирать подписи къ адресу, требовавшему провозглашенія новаго догмата, были употреблены вст средства, чтобы заставить подписаться къ нему и восточныхъ епископовъ. Орудіемъ для этого быль употребленъ армянскій патріархъ, (упомянутый Гассунъ), который еще недавно писаль армянамъ Кон-

BT.

1 2

41

L }

j : .

7:

. .

=

; J:

:::

٠<u>;</u> '

:: <u>-</u>

:::

خَـز

<u>.\_</u>

стантинополя Римз будетз неумолимз. Не пощадили угрозъ и, стыдно сказать, даже спекулировали на бъдность восточныхъ епископовъ. Такимъ образомъ получили изсколько подписей къ адресу. Но 23 восточныхъ епископа все-таки подписали контръ-адресъ, который требоваль, чтобы папа не возбуждаль вопроса о своей непогрышимости. Отсюда новый рядъ угрозъ, которыми хотели заставить последнихъ взять назадъ свои подписи къ контр-адресу. Но это не помогло. Когда болъе ста епископовъ протестовали противъ новаго (добавочнаго) регламента, восточные епископы, особенно армяне, даже нъсколько изъ тъхъ, которые подписались къ адресу и которые теперь хотвли оправдаться предъ своею совъстію, присоединились въ протестовавшимъ ста епископамъ. Послъ этого раздражение изумтовъ не имьло предвловь. При этихъ-то обстоятельствахъ явился въ армянскимъ епископамъ извъстный римскій прелать; онъ грозиль имъ за ихъ оппозицію опредвленію папской непогрышимости, называль ихъ галликанцами, укоряль ихъ за союзъ съ французами и прибавиль, что этимъ напликають на себя большія несчастія. За угрозами не замедлило діло. Спустя нъсколько времени одинъ посланный изъ Пропаганды монахъ явился въ армянскій монастырь, гдв жили два архіепископа: монсеньеръ Ксангіанъ, архіепископъ Антіохіи, очень энергическій защитникъ обрядовъ, обычаевъ и привиллегій своего народа и своей церкви, и монсеньеръ Ангіаракіанъ, архіепископъ Тарса. Посланный требоваль, чтобы ему были отданы ключи армянскаго дома съ архивомъ и печатями. Оба армянскіе предата отказались исполнить требо-

ваніе посланнаго. Тогда изъ Пропаганды имъ быле присланы одно за другимъ два письма, въ которыхъ угрозами хотъли заставить архіепископа Антіохіи и аббата монастыря оставить армянскій монастырь в отправиться для духовныхъ экзерцицій одному въ монастырь святой Сабины, а другому въ монастырь св. Вонавентуры. Нужно замътить, что армянскій монастырь принадлежить обществу католических вриянь Константинополя, а въ 1848 году, во время революци самъ кардиналъ Баркабо и всъ власти Пропаганды нашли здёсь безопасное убёжище подъ турецкикъ флагомъ. А теперь котятъ захватить въ свои руки ключи отъ дома, архивъ и печати и запереть въ заключеніе двухъ архіепископовъ, которые этому противятся. Вотъ чемъ хотять армянскихъ архіепископризнать непограшиповъ заставить согласиться мость папы!»

«Но это еще не все», продолжаетъ катодическая газета. «Между тъмъ какъ все это происходило въ армянскомъ монастыръ, одинъ священникъ, состоящій при одномъ восточномъ епископъ, монсеньеръ Діарбениръ, выходитъ изъ церкви, гдъ онъ служилъ объдню и, подходя къ своему жилищу, встръчаетъ двухъ агентовъ полиціи и двухъ жандармовъ, которые ждали его: они попросили его състь въ карету и ъхать съ ними. Онъ не хотълъ. Жандармы хотъли принудить его силою и въ борьбъ повалили его на землю. Почтенный епископъ Діарбекиръ, старикъ 74 лътъ, выбъжалъ на крики, съ энергіей бросился на жандармовъ, объявляя имъ, что этотъ священникъ его переводчикъ и что они не смъютъ его отнимать у него. Жандармы его выпустили».

Въ этихъ фактахъ не сомиввается никто, ихъ не опровергають даже ультрамонтанскія газеты. Турецкій посланникъ во Флоренціи, такъ говорять встревожился самовольными распоряженіями римской курін съ турецини подданными, что нарочно отправился въ Римъ, чтобъ оказать имъ все свое покровительство. Факты эти такъ недавни, что нужно ждать ихъ следствій впереди. Впрочемъ римская курія съумветь выпутаться. Она продвики свои продолжаетъ. На дняхъ появилось коллективное письмо нъсколькихъ восточныхъ епископовъ (всего семь подписей) въ Страсбургскому епископу, который, какъ я говориль выше предаль ананемъ брошюру аббата Гратри: въ этомъ письмъ восточные епископы, не безъ вліянія конечно іезуитовъ, говорятъ, что провозглашение догмата папской непогрѣшимости не и только не вредно, но и нужно нетолько дипосточныхъ католиковъ, но даже и схизматиковъ. Нелъпость увъреній ихъ очевидна до нельзя: они лгали въ своемъ письмъ такъ явно върно потому, что письмо имъ было подсунуто для подписи безъ прочтенія.

Въ настоящія минуты я нахожуєь подъ впечативніемъ сцены, только что мною видънной: она неторжественна, какъ нужно предполагать сцены римскаго собора, но она поразила меня своею простотою. Имъя дъло съ одною типографіей, я вошель въ нее въ часъ, когда рабочіе должны были отправляться объдать. Не было слышно стука типографскихъ машинъ, раздавался только одинъ голосъ говорившато, не совсъмъ впрочемъ чисто, по кастильски. Всъ рабочіе слушали его съ глубочайшимъ вниманіемъ. Ораторъ высокаго роста элегантно одътый англи-

чанить; онъ стояль за однимь рабочимъ столомъ съ библіей въ рукахъ. Я не засталь, когда онъ читаль мъсто изъ библіи, не засталь и начала его ръчи, но я слыщаль конець его ръчи, въ которой онъ говориль, какъ полезно среди ежедневныхъ работъ минуту, хоть минуту вознестись мыслію къ Богу, работа тогда легче, жизнь самая трудная тогда кажется выносимъе. По окончаніи своей ръчи, ораторъ произнесъ внятно, хотя и съ англійскимъ акцентомъ, по кастильски же, молитву, въ которой благодариль Бога за здоровье рабочихъ, за возможность имъ трудиться и молилъ, продолжать къ нимъ свое снисхожденіе и дать имъ работать о Богъ и для Бога.

Протестантовъ въ Мадритъ теперь есть, записанныхъ уже, до шести тысячъ; въ пяти иъстахъ открыты публичные капеллы, которыя каждый разъ бываютъ наполнены народомъ. Не проходитъ ни одного праздника, чтобъ въ какой нибудь изъ капеллъ не совершалось или брака, или крещенія.

Свящ. К. Кустодієвъ.

Œ.

j - 🗓

Ĭ.-

:-

迢

ВЪ ВНИЖНОМЪ МАГАЗИНВ А. Ө. БАЗУНОВА ПОСТУПИЛА ВЪ ПРОДАЖУ ВНОВЬ ВЫШЕДШАЯ КНИГА:

## нолитическая исторія напъ.

Соч. П. Ланфра, перев съ франц.

Содержание: І. Происхождение папства и первоначальная форма свътской власти.-- П. Политическая роль папъ въ эпоху вторженія варваровъ.--Ш. Даръ Пипина и договоръ Карда Вединаго. — IV. Первая борьба папства съ имперіей. Епископскій феодализмъ.— У. Одновременное помраченіе папства и имперіи.—VI. Борьба папства съ еписконскимъ феодализмомъ. — VII. Григорій VII. — VIII. Окончаніе войны за инвеституру. 1085—1123.—ІХ. Евгеній III и Арнольдъ Брешіанскій. — Х. Александръ III и Фридрихъ Барбаросса. Сборникъ Граціана. — XI. Инновентій III. — XII. Григорій IX и Фридрихъ II.-Императорскан власть побъщена папствомъ. - XIII. Новая борьба папства съ итальянскимъ королевствомъ. Финансован теократія. -XIV. Вавилонское планеніе 1305.—XV. Великій расколь (1395 - 1450). - XVI. Папство нисходить на степень итальянскихъ герцогствъ. Сикстъ IV. Александръ VI. Юлій II.—XVII. Реформа и испанскій католицизмъ. — Левъ X. Павель III. Святой Пій V. Сиксть V. - XVIII. Паденіе папства. — XIX. Подитическая ничтожность папства въ восемнадцатомъ въкъ.—XX. Пій VII и Наполеонъ. Григорій VI. Пій IX. Папство и итальянская народность.

Цъна 2 р. с. на перес. за 2 фунта.

### тамъ же продаются:

РИМСКІЕ ПАПЫ, НХЪ ЦЕРКОВЬ В ГОСУДАРСТВО.

(До Пія IX включительно). Соч. Л. Ранке.

Два тома. Пер. съ нъм. 1859 г. Цвна 5 р. с. на перес. за 4 сунта.

## часть первая.

# ВНУТРЕНИЕЕ КАНОНИЧЕСКОЕ ПРАВО.

Блаженны елышащіе слово Божів и соблюдающіе его. Лук. XI, 28.

## отдълъ третій.

## Объ организмв и устройства перкви.

ГЛАВА І.

объ организмъ церкви.

§ 131. Предварительныя понятія.

Какъ существование церкви и ея Главы не можетъ быть опровергнуто, такъ и существование жерковнато организма не можетъ подлежать сомивнию; даже существование церковнаго организма нельзя и опустивь безъ очевиднаго вреда для твла самой церкви, потому что существование церкви только въ такомъ случать можетъ соотвътствовать ея святой изли, для достижения которой она осмована, если организмътъла церкви находится въ надлежащемъ состояния; слъдовательно, познание организма церкви необходимо, потому что отъ него зависятъ правильныя, нормальныя и согласныя отправления органическихъ частей великаго тъла церкви.

Христ. Чт. № 6. 1870.

Спаситель, Інсусь Христось, указываль на организить церкви, когда училь, что «если сограмини противт тебя братт твой, пойди и обличи его между тобою и имт однимт; если не послушаетт тебя, то возми ст собою еще одного или двухт и такимт образомт обличи его; если не послушаетт ихт, скажи церкви» (1).

Существованіе организма церкви доказывается также дізніями апостоловъ. Апостолы не одни совершили избраніе на місто Іуды предателя (2), прекратили общее неудовольствіе относительно раздачи даровъ любви; апостолы также не одни избрали семь діаконовъ, но въ согласіи съ старцами церкви и съ множествомъ народа, дабы не разрушить союза между собою и народомъ, и вмісті доказать, что церковь, хотя она состоитъ и изъ множества, однакожъ это множество образуеть одно тіло, котораго глава есть Христосъ.

Великій впостоль Павель, также желая доказать существованіе организма церкви и его огранических частей, превосходнымь образомы сравниваеть организмовы тыла церкви и его части съ организмовы частей, превосходнымь образомы сравниваеть организмовы тыла церкви и его членами, и говорить: Тало не изг одного члена; но изг многихь. Если нога скачень: я не принадлежить кы тылу? И если ухо скажеть: я не принадлежить кы тылу? И если ухо скажеть: я не принадлежить кы тылу? И если ухо скажеть: я не принадлежить кы тылу? И если ухо скажеть: я не принадлежить кы тылу, потому что я не глазь: то неужели оно по-

<sup>(1)</sup> Me. XYIII, 15-17.

<sup>(3)</sup> Дъян. 1. 23—26.

нанієв По Бога: расположня члены, камедый вы составь тала, кака Ему было угодно. А осли бы всю члены были одши члена, то гдю было бы тьло? Но теперь членава много, а тьло одно. Не межеть глава сказать рукть: ты мню не надобна; или такаке голова ногама: вы мню не нужны. Напротивы члены тьла, которые кажутся слабайшими, гораздо нужные... дабы не было раздиленія ва тыль, а всю члены одинаково заботимись друга о другь... И вы штоло Христово, а порознь члены (1).

### § 132. Части церковнаго организма.

Апостоль Павель пищеть въ Коринаниямь: Не хощу оставить васт братія вт невыденій и о дарахт духовныхт. Знаете, что нижто не можетт назвать Іисуса Госпадомт, какт только Духомт Святымт. Дары различны, но Духт одинт и тотт же. И служенія различны, а Господъ одинт и тотт же. И дъйствія различны, а Богт одинт и тотт же, производящій все во всяхт. Но наждому дается проявленіе Духа на общую пользу. Одному дается Духомт слово премудрости; другому слово знанія тьмт же Духомт; иному впра тьмт же Духомт... Все же сіє производит одинт и тотт же Духомт... Все же сіє производит одинт и тотт же Духомт, раздъляя каждому особо, какт ему угодно (2).

На основаніи сего апостольскаго ученія мы разділяємь составния насти церковнаго организма на див рода, а именно: на дичния и общественныя, и гово-

1) Что личныя составныя части церковнаго орга-

<sup>(1) 1</sup> Kop. XII. 14-22. 25. 27.

<sup>(2) 1</sup> Kop. XII. 1, 3, 3-9, 11.

-низиа обнинають собою всемь членовь чела церки, бевъ различія положенія, занажаємаго ими въ церіви; notomy uto no chobam's anoctoma: nosda nomace dasгодать и чеховіжолюбів Спавителя нашего Бога, От опась нась... по сроей мильети банею возроисденія в обновления святыми Духоми, котораю излили на насобильно чрезз Іисуса Христа, Спасителя нашею (1). Такимъ образемъ, если Христосъ обильно излигь и вовхъ дары, то следовательно все христіане, без различія ихъ положенія въ церкви, по участію в этихъ небесныхъ дарахъ, суть члены церкви. Это доказываеть апостоль и въ другомъ мъстъ, гдъ говорить: всь мы одними Духоми престились во одно тало, Іуден или Еллины, рабы или свободные, и вся напосны одними Духоми (2). И свангелисть Іоаннъ также пишеть: и возгласиль Іисусь: кто жаждеть, иди ко Мню и пей. Кто впруеть въ Меня, у того изъчрем потекуть рыки воды экивой (в). Кто осныштя утверждать, будто слова Господа не относятся в епископамъ и пресвитерамъ, и вообще иъ кристіанамъ, именно слова, спазанныя имъ въ апостоламъ: Я есмь лоза, а вы вътви: пребудте во Мит и я в васт. Какт вътвъ не можетт приносить плода сама собою, если не будеть на ловь; такь и вы, если не будете во Мню; (4) и еще: Кто пребывает во Мню и Я вз немь, тоть приносить много плода; ибо безь Мене не можете дълать ничего (5). И безъ всякого сомнина вси члены тыла Христова суть вытви вино-

<sup>(1)</sup> TET. III. 4. 5. 6.

<sup>(1) 1</sup> Rop. XII. 13.

<sup>(\*)</sup> IOAH. YIL 37-38.

<sup>(4)</sup> IOMH. XV. 4. 5.

<sup>(\*)</sup> Ibid. 5.

градней довы, которая есть Христось. Всв должим: пребывать на виноградиой дозв и жить во Христь, такъ какъ только въ такомъ случав они могутъ приносить много плодовъ,

II) Что общественными частями организма церкви служать: приходы, монастыри, протоіерейства, епархін, митрополін и патріархаты, на которыя дёлится вся церковь, но эти части, будучи соединены между собою, находятся въ самомъ естественномъ согласіи.

§ 133. Внашняя жизненная села церкви зависить отъ безпрепятственных отправленій всяха личныха и общественныха составныха частей организма церкви.

Что вившняя жизненная сила церкви зависить отъ безпрепятственных отправленій всёх личных и общественныхъ составныхъ частей церкви, въ этомъ не можетъ быть нивакого сомивнія, потому что въ твлв,-въ которомъ жизненныя составныя части находятся въ пренебрежении, не развиты и потому встръчають препятствія въ своихъ отправленіяхъ, -- въ немъ и жизнь тъла бываетъ слаба и бользнена, и очень легко можетъ подвергнуться опасности; по этой причинъ потребно, чтобы составныя части организма церкви нетолько не встрвчали препятствія ни съ какой стороны; но всв были бы свободны въ своей дъятельности и согласно служили бы ихъ взаимному сохраненію, образованію и успъху. Жизненная сила церкви обезопашена на въки отъ ея Главы, потому нто Христосъ сказаль: небо и земля прейдуть, но чи одна іота не прейдеть от закона, пока не исголнится все (2), и это составляеть неопровержимую

<sup>(1)</sup> Me V. 18.

истину. Но вившиня же жизженияя сила церкви, съ той или другой стороны, можеть нодвертиться опасности, какь им убъждаемся въ этомь изъ каблюденія надъ вившнимъ положеніемъ церкви; она представляеть теперь запущенный виноградинив и мутный источникъ; при добротъ виноградника, она не приносить иногихъ плодовъ и, при обилін она не дасть довольно воды. Причиною этого несчастія абсолютивмь, проникшій въ церковную дасть отъ государственной, который ревностно мъшаетъ жизненной силъ составныхъ частей церковнаю организма и отнимаетъ у нихъ всякую двятельность. Христосъ ясно высказался противъ всякаго абсолютизма, когда назвалъ апостоловъ своими друзьями (1) и посладъ ихъ въ міръ учить, потомъ крестить, и заповъдаль имъ: такъ да свътить свъть вашь пред людьми, чтобы они видъли ваши добрыя дъла и прославляли Отца вашего небеснаго (2).

Этотъ абсолютизмъ въ церкви, какъ всъмъ извъстно, убиваетъ чувство и естественныя предначинанія клира и върнаго народа и производитъ соблазнъ и несогласіє между приверженцами абсолютизма внутри и внъ церкви.

Какими следствіями сопровождаются такой соблазнь и такое несогласіе, это указаль самь Христось, когда сказаль апостоламь: кто соблазнить одного изг малых сих върующих вз Меня, тому лучше было бы, если бы повъсили ему мельничный жернов на шею и потопили его вз пучинь морской... горе тому человъку, чрез котораго соблазна прихо-

<sup>(4)</sup> IOH. XV. 14.

<sup>(2)</sup> Me. Y. 16.

дить (1); и еще: всякое царство, раздълившееся само: въ себъ, опустъетъ; и всякій городъ, или домъ, раздълившійся самъ въ себъ, не устоитъ. Повтоку и сказать Христосъ далье: кто не со Мною, тотъ противъ Меня; и кто не собираетъ со Мною, тотъ расточаетъ (2).

Такъ, чтобы жизненная сила твла Христова приносила тъ спасительные плоды для всего человъческаго рода, которые служать естественными и видимыми ея следствінми, по ученію Спасителя, необходимо, чтобы всв жизненныя составныя части, изъ которыхъ слагается Христова церковь, учавствоваливъ дъятельности согласно устройству церковнаго организма; потому что, какъ человъческое тъло, мы видъли выше, состоить не изъ глазъ, или рукъ, или ушей только, а изъ многихъ членовъ, которые всв вивств образують человвческое тело такь, что важдый изъ нихъ исполняетъ свою двятельность въ органическомъ согласіи съ двительностію другихъ членовъ: такъ и тело церкви состоитъ не только изъ пастырей, или только мірянь, и можеть управляться не только пастырями, или только мірянами; потому что иначе церковь не имъла бы никакихъ членовъ, но состояла бы или только изъ пастырей, или только изъ мірянъ; но тело церкви, если бы оно не имелочленовъ, не могло бы назваться твломъ, потому чтопо очень мъткому выраженію апостола: толо беза членов не составляет никакого тъла; понятіе каждаго твла также предполагаетъ существование многихъ членовъ, а потому мы говоримъ, что церковь,

1237

27.75

n 112

i F.

L #:

1:

7.7

F. .:

ii 🗵

ī. ...

73

7...

1

15.

1

. . . . .

110

۱,

J.

<sup>(1)</sup> Me. XVIII. 6. 7.

<sup>(2)</sup> Me. XII. 25, 30, Ayr. XI, 17, 23.

пакъ тъло Христа, имъетъ свой естественный, указанный Спасителемъ организмъ, что этотъ организмъ имъетъ свои личныя и общественныя составныя части, которыя призваны отправлять свою дъятельность согласно правиламъ и постановленіямъ, примънительно къ различнымъ нуждамъ церковнаго тъла, и что необходимо, чтобы жизненная сила этихъ составныхъ частей церкви не-только не была подавляема, на противъ была образована науками и знаніями съ цълію надлежащей дъятельности и развитія ся жизненныхъ силъ; потому что тогда вътви божественной довы будутъ приносить многіе плоды и никто не будетъ томиться жаждою, но всъ будутъ напоены, какъ сказалъ Спаситель: кто спруетз съ Него, у того изъ

Заключаемъ втотъ параграфъ несомивною надеждою, что Богъ севта умилосердится, просевтить умъ
и пробудить сердце всёхъ поддерживающихъ абсолютизмъ въ церкви Христовой. Онъ освободитъ свою
церковь отъ этого несчастія, потому что забудемъ
ли жена дитя свое, не пожальеть ли о сынь чрева
своего; но если бы и забыла ихъ жена, то всемогущій Богъ не забудеть Своего народа (1); лопата
въ рукь Его, и онъ очистить гумно Свое, и собереть
ишеницу въ житницу Свою, а солому сожжеть отнемь неугасимымь (2).

\$ 134. Составныя части церковнаго организма не могутъ входеть ни въ какія столивовенія между собою.

Кто признаетъ, что въ церкви есть мѣрило, т. е. какія дѣйствія членовъ церковнаго организма согласны

<sup>(1)</sup> Mcaim. 49. 15.

<sup>(2)</sup> Mys. III. 17.

3....

1.5

lin Lin

II. :

لَمَدُنَّهُ

1

: =

: ....

: 55:

съ священнымъ писанісмъ и правидами и накія ме согласны, тотъ согласится и съ темъ, что отправленія членовъ церковнаго организма, не могутъ войти ни въ какія столкновенія между собою до тёхъ поръ, пока камдый исполняеть свою двительность сообразно съ своимъ положениемъ и обязанностями, потому что, какь въ человъческомъ тъль, хотя члены различны, но отправленія ихъ, савдуя одному и тому же, неизмънному занону, не входять ни въ какія столкновенія другь съ другомъ: такъ и въ твив церкви, котя члены различны и двятельность ихъ неодинакова, но поемику ихъ дъятельность опредъляется священнымъ писаніемъ и правилами, то ихъ различныя действія не могутъ войти ни въ какія столкновенія другь съ другомъ, пока члены действують согласно съ священнымъ писаніемъ и правидами.

Далье, какъ въ человъческомъ, такъ и въ церковномъ твив члены двиствують то порознь, то вывств, т. е. каждый члень действуеть во первыхь одинь, для самаго себя, потомъ всв вивств другъ съ другомъ и другъ для друга. Напр. всякій архипастырь — епископъ, митрополитъ и патріаркъ--- дъйствуетъ отдельно самъ по себъ и для самаго себя на освящение и спасеніе своей души и на освященіе и спасеніе своего клира и върнаго народа съ употребленіемъ вазать и рёшить; и вибств съ архипастырями вопросахъ догиатическихъ, тапиственныхъ, обрядовыхъ и потомъ даже съ представителями народа епархіи, митрополін и патріархата въ двлахъ управленія, дисциплины и хозяйства церкви; архимандрить или настоятель дъйствуетъ, во первыхъ, отдъльно самъ собоюи для себя на спасеніе своей души и на поддержаніе

добраго порядка внутри и внв монастыря, и вывств въ соють съ монастырскою братіею въ дълахъ управленія, дисциплины и хозяйства монастырскаго; равнимъ образомъ протоіерей действуетъ, во первыхъ, отдъльно самъ собою и для себя на пользу своей души и съ наблюденіемъ за поведеніемъ клира и народа своего округа, и вместе съ представителями клира и народа въ козяйственныхъ делахъ церкви, учебныхъ и благотворительныхъ заведеній; приходскій овищенникъ такие дъйствуетъ отдъльно самъ для себя на спасеніе своей души и, какъ служитель Вожія алтаря, на спасеніе душъ своего прихода, совершая богослуженія, таинства, и вивств наставляя народъ поученіями и проповъдями; смотря по обстоятельствамъ, онъ же дъйствуетъ и вивств съ своимъ приходомъ, и съ представителями прихода, въ хозяйственныхъ дълахъ церкви, училищъ и заведеній. Христіанинъ также исполняеть свои христіанскія обяэвиности модитвою и посъщениемъ богослужений самъ по себъ и для себя и виъстъ на приходскихъ, протојерейскихъ, епархіальныхъ и митрополичьихъ собраніяхъ чрезъ избранныхъ представителей.

#### § 135. Продолженіе и переходъ из частному равсужденію о личных частях церковнаго организма.

Если мы станемъ разсматривать члены церковнаго организма съ точки зрвнія церковнаго управленія, лицъ и предметовъ, принадлежащихъ къ кругу этого управленія, то убъдимся, что церковь, хотя она и распространена по всему міру, однакожъ новсюду остается одною и тою же, такъ какъ Христосъ, ел основатель, законодатель и глава есть одинъ и тотъ ::I

ŗ. I

: 5

1

...

Ø

ME: MO. CCAN OHR OFIL A CHAINCHHOC MMCHRIC M MDRBRAN пронскодять отъ нея, то следовательно неша святая; привоставная и впостольскай перковь инферь обно, напоническое право, которое одинамово обязательно двя всёхъ ся членовъ порознь и вибсте, и съ которымъ должны сообразоваться всё частныя управленія: Напр. какъ епископы, митрополиты и патріархи порознь обязываются управлять своими оперхіями, митрополіями или своими патріархатами по правиламъ, такъ всв епископы, митрополиты и патріархи вивств обязываются управлять своими епаркіями, митрополіями и патріархатами по правиламъ; потому что и архипастыри, въ своей совъсти, какъ и священики и христіане обязаны соблюдать священно писаніе и правила; за неисполнение же и нарушение ихъ архипастыри безъ различія наказываются еще строже, чъмъ священники и міряне. По этому, на основаніи вышесказаннаго, мы говоримъ, что средоточиемъ церкви на землъ служатъ священное писаніе и общій кодексъ правилъ, содержащие общее положительное церковное право, и что средоточіе церкви на землъ не можетъ быть представлено никакимъ архипастыремъ, поелику оно духовно, но можетъ выражаться только вседенскимъ соборомъ, составленнымъ изъ архіереевъ, священниковъ и мірянъ, подъ духовнымъ Главою-Христомъ.

Всв эти истины еще ближе уяснатся въ послъдующемъ, частномъ разсуждени о составныхъ частяхъ церковнаго организма, и сдълается достаточно понятнымъ то, что это естественное раздъление членовъ церкви и ихъ обязанностей соотвътствуетъ божественному учреждению на землъ. Оно представцеркви, кога оны и многочислению и разстаны по всему міру; но мкъ дъйствія, будуни предпринимаємы въ духъ одного и того же общаго, положительнаго права, согласно служатъ достиженію общей святой цъли, т. е. благочестію и правственности всёхъ и наколецъ соединенію ихъ съ Господомъ нашимъ Інсусомъ Христомъ.

#### ГЛАВА ІІ.

#### 

ур. § 136. Вступленіе.

Само собою понятно, что мы будемъ говорить здёсь о том правовомъ положении, какое занимаетъ каждое лицо въ церковномъ организмъ, нося различныя мазванія и стоя на разныхъ степеняхъ.

Мы будемъ говорить о правовомъ положеній церковных лицъ примінительно къ ихъ достоинству, начиная съ высшихъ и нисходя къ низшимъ. Церковныя лица могутъ быть разділены на три класса: на архіереевъ, священниковъ, діаконовъ и христіанъ; согласно съ этимъ разділеніемъ мы и будемъ продолжать.

## объ архіереяхъ.

§ 137. Предварительныя понятія объ архіереяхь.

: Архіерен занимають первоє місто между лицами мь организмі первон, потому что они пресмики апостоловь и, вслідствіє сего, обладають властію и высшею степелью таниства священства.

Они равны между собою по правамъ власти и таинству священства; потому что всё стоять на вмешей 10. 7

I V

THE R

wii b

SLIT

1 10

r. "

3 ...

1. 3

(3 -

Œ

--5

17

его степени; различію нешиспонній: патріархи, житроподиты, срхісимскопы и спислоны указываеть не на права власти, наи свищенства, а только на порядокъ мёста и на самъ, который низакь не происходить отъ Спасители и Апостоловъ, следовательно этоть самъ и не имъсть низакого такиственнаго значенія; потому что рукоположеніе въ архісрея составляеть выстую степень такиства священства, и ныше его нёть более никакого рукоположенія. Это обставленьство достаточно поназываеть, что патріархи, интроислимы, аркісинскопы и спископы, будуча правамъ власти, сообщаємымъ спискому рукоположеніємъ, только для лучшаго вившняго порядка подчиняются другь другу наименованіями.

Іерархическое равенство всёхъ архіереевъ, безъ различія наименованій и сана, вмёстё съ тёмъ указываетъ и на равенство власти самой въ себё, которою всё они обладаютъ въ равной мёрѣ. Повтому патріархъ не можетъ дёйствовать правами власти, т. е. связать и разрёшнть какого либо священника, діакона или христіанина, также совершать другія архинастырскія дёйствія въ какой либо митрополіи или епархіи своего патріархата; точно также митрополить не можетъ употреблять правъ власти или совершать какія либо архинастырскія дёйствія въ епархіяхъ своей митрополіи.

Следуетъ еще заметить, что порядовъ ванедръ архісрень соображается не съ временемъ ихъ посвященія, а митрополитовы и патріарковъ не съ временемъ полученія ими сего сана, а съ темъ поряджомъ, поторый намачала определенъ эссленсиями соберани относительно вымочных каседрь синсковсинть, митрополичькать и напрівримить. Повтону, кота цепріарх в попстантинопольскій быдь даме юнійшимь, однало ему предоставляно мервое місто; потому что по силі 3 правила ІІ воеденскаго собора константинопольопому напрівршему престолу навначено первое місто послів римской патрівршей каседры; такъ какъ градъ оный есть: новый Римъ (1).

от .Всф эти главный обстоятельства представится сиде больство надменациямы обстоятельства представится судеть разменных архісреми, мы теперы и переходимъ къ намъ и начинаемъ съ патріарховъ.

### · § 138. Патріаржи.

Высшіе архіерен называются патріархами. Еще, въ первые въка Христовой церкви, нъкоторые архіерен, священники и христіане начали оказывать особенное уваженіе къ тъмъ спископскимъ канедрамъ, трат дъйствовали и умерли Христосъ и Апостолы, — они усвояли архіереямъ этихъ городовъ первую честь и первое мъсто, не ограничивая этимъ митрополичьихъ правъ, которыя опредълены апостольскими правилами (2).

Такими, издревле отличавшимися преимуществомъчести, архісрейскими каосдрами были сначала четыре, а именно каосдры Рима, Александріи, Антіохіи и Ісрусалима (3). Церкви же Азіи, Понта, Оракіи и

<sup>(1)</sup> II. 3. IV. 28. YI. 36.

<sup>(2)</sup> Anocr. 84.

<sup>(†)</sup> Блинейція причини этого отдатів: спривались то токо: 1) что Ринъ быль городонь Инператорской резиденцін, куда епископы и христіане обращанись за удовіствореність своихъ нуждь и просили такопівато виклюби петодатьй отранальная заказі 3) иго імператорів

Африки инчего не виали о первенстви отихъ опростоим инчего не виали опо течно опредвлядось апостольскими правилами, указываншими начала для терархическихъ отношений.

Когда Христова перковь, при христівновихь императораль, стало наслаждаться сповойствіемь, то она наших положнымъ, въ видать дучщаго порядка, опрет двинть на первомъ вселенскомъ соборъ: «да хранятся древніе, обычан, а жиенно, чтобы Александрійскій епископъ имваъ власть надъ Едиптомъ, Ливіею и Пентанолемъ, понеже и римскому епископу сте обычно. Подобно и въ Антіохіи, и въ иныхъ областихъ, да сохраняются преимущества первыей; согласно обычаю и преданію да имветь ісрусалимскій спископь перт вемство чести съ сохранениемъ достоинства, присвоеннаго митрополін» (1). Но II вселенсній соборь, утвердивь, во 2 своемъ правиль, преимущества престоловь Рима, Александрін, Антіскін и Ісрусадима, на основании прежняго обычая оставиль въ прежнемъ положени и митрополитовъ Азін, Понта, Оракін, чтобы каждый жаз. некъ . управляль только своими церявани; тотъ же соборъ о церявахъ у вноплеменныхъ народовъ постановные, чтобы и онъ управлялись по обынновенію отцевь (2); тоть же упомянутый прославилась основанными сванголистомъ Мирмонъ, огласитемъчна учелищень; 3) от Антіохів получидо своє начало имя Христіань: потому что палестинскія христівне посяв смерти первомученика и архидіанона Стесяна бъжали въ Антіохію, а Павель и Варнава вышин отсюда въ міръ на проповідь свангелія; 4) Ісрусалиць быльмістоиъ двятельности; смерти и погребенія Господа, и котя онъ быль разрушенъ въ 70 г. но Рождества Христовокъ Титомъ Весцасівномъ; OGRACOWE IDECTIONS TO REPORTABLE, BANK A BENEF, DESSEBBLE HOLHOS уважение по этому обятому маску. .... Автр.

<sup>(&#</sup>x27;) 1 Been. 6 m 7.

<sup>(\*)</sup> II всел. 2 прав.

П вседененій соборь, въ 3 правиль, предоставить в константинопольскому опископу равное нрежнущестю чести по римскомъ еписнопа; это свое опредълене соборъ основаль на томъ, что Константиноволь есть новый Римъ (1). Далъе, IV вселенскій соборъ определить: чтобы сохранялись преимущества техъ ещсконскихъ престоловъ, согласно опредвленіямъ преднихъ вселеновихъ соборовъ, присовожущивъ, чтоби константинопольскій архіопископъ ималь право поставлять митрополитовъ и епископовъ Поита, Азія и Оравін, а епископовъ иноплеменныхъ областей, послъ того, накъ будутъ совершены выборы и этг выборы будуть представлены ему (3). Наконець VI вселенскій соборъ, возобновивь опять опредвленія вышеупомянутыхъ всеменскихъ соборовъ, опредвинъ: чтобы за престоломъ Рима следоваль престоль Константинополя; за нимъ престолъ Александрів, потомъ — Антіохін, и за нямъ престоль града. Іеруса-IHMA (8).

Епископы этихъ, отивченных первенствомъ, изведръ, накъ видно изъ правилъ упоминутыхъ соборовъ, не нолучили никакого новаго тилула церковной степени; но они то называются въ нихъ «епископами», то упоминаются «престолы этихъ городовъ»; только въ одномъ мъстъ енискомъ константинопольскій названъ «архіепископомъ». Въ практикъ же всъ они дъйствительно назывались «архіецископами»; на этомъ осно-

<sup>(&#</sup>x27;) II всек. 3 прав.

<sup>(3)</sup> IV всел. 28 пр. Въ этокъ правия имя Архіанисковъ встръчается въ первый расъ въ церковныхъ правилахъ.—Асм.

<sup>(\*)</sup> VI всел. 86 пр. Вамътянъ, что въ гретескомъ оригинала этего правила ръчь идетъ о «Константинопольской въссдръ»; между такъ въ румунскомъ переводъ сказано: "Патріархъ Константинопольскій". Мы держинся оригинала.— Аст.

вания причисленные им дину овятыхъ и называются въ периовиниъ святщахъ тольно зархівнислопами».

.: . § 189. Предолженія.

the transfer of the property of

. Если далье также справедливо то, что императоръ Оселосій мланий называль св. Іоанна Златоустаго, который, занималь, епископскій престоль Константинополя, папріаржемъ, а императоръ Юстиніанъ усвоиль тизуль «погріорка» ісрархамъ отивченныхъ препиуществомъ: прискрыских в кресдръ; и если јерархи этихъ жаседра вы первый разь названы патріархами въ опредъявніяхъ І—II пом'ястнаго константинопольскаго собора 861 дода, то мы говоримъ, что титулъ «патріарха въ первый разъ утвержденъ въ церкви во времена этого собора. Но, такъ какъ единство церкви, къ несчастію христіанства, распалось на двъ половины, на: восточную и западную: то по этой причинъ напа вселенская церковь имветь нынв четырехъ патріарховъ, а именно: патріарха константинопольскаго, алеловидрійскаго, антіохійскаго и іерусаinmerato.

§ 140. Кому принадлежить право возводить архіерейскія каеедры въ достоинство каседрь патріаршихь?

Право возводить архіерейскія каледры въ достоинство патрієршихъ принадлежить исключительно только вселенскимъ соборамъ. Это доказывается предшествующими параграфами; потому что они показывають намъ, какъ эти соборы опредължи не-только число, а и порядекъ престоловъ, отмъченныхъ ими преимуществомъ. Наше мнъніе подтверждается и 39 прави-

Хршет. Чт. № 6. 1870.

61

ломъ VI вселенскаго собора, въ котеромъ отщы опредванан: «да имветъ Густиніонополь права Колстантинополя, и учреждаеный въ ономъ боголюбезивний епископъ да начальствуеть надъ всеми епископами Геллеспонскія области, и да будеть поставляємь оть своихъ епископовъ, по древнему обычаю» (1). Поэтому мы говоримъ, что нельзя признать справедлявымъ того, будто бы все совершивичеся въ древнія н новыя времена относительно названія архісрейских канедръ именемъ патріаршихъ, было или сивдотвісмъ желанія какого либо правителя государства, или согласія прочихъ патріарховъ, или стадствість воли какого либо народа; потому что все именно зависить отъ канонической формы, которая не только въ силу обычая, но вакъ мы видели, и въ силу положительныхъ правиль, становилась закономъ.

### 5 141. Что такое патріарка и какова она должена быта?

Патріархомъ называется первый архіерей между всёми архіереями патріархата. Онъ долженъ быть лицемъ въ высшей степени образованнымъ, съ вели-кодушіемъ учить всёхъ и обращаться со всёми какъ высшими такъ и низшими людьми государства; при втомъ онъ долженъ быть кротокъ въ своихъ увъщаніяхъ со всёми, съ къмъ имъетъ дъло, но если бы они оказались уперными, то онъ обязанъ быть твердъ въ убъжденіяхъ; въ видахъ сохраненія правосудія и православія онъ долженъ наконецъ являться и говорить предъ императоромъ и не смущаться.

Но такъ какъ общество, подобно человъку, со-

<sup>(1)</sup> VI всел. 39 пр.

важивите и необходимъйшие члены суть правитель государства и натріархъ; далве, такъ какъ спокойствіе и усивки церкви и государства весьма много зависить отъ единодуши и согласія правителя государства и патріархъ долженъ стараться сохранять согласіе съ главою государства (1).

#### § 142. Объ жабранін патріарха.

Патріархъ долженъ быть избираемъ: 1) соборомъ, изъ епископовъ и выборныхъ отъ составленнымъ клира и народа всей митрополіи, предстоятелемъ которой считается патріархъ; 2) участіемъ всёхъ митрополитовъ и епископовъ, а равно и представителей клира и народа, которые по своему мъсту жительства находятся ближе къ патріаршей канедрі (2). Выборъ ръшается большинствомъ голосовъ. Актъ избранія представляется правителю государства на утвержденіе и для признанія избраннаго. Избранный въ патріарха можеть быть митрополить, или епископь, но отнюдь не простой монахъ, или мірянинъ; потому что правило предписываетъ: «дабы онъ, проходя каждую степень могъ взыти на высоту епископства. Ибо неприлично, дерзновенно и легкомысленно приступати къ тому, чтобы поспъшно поставляти епископа» (3). И еще: «никто изъ мірянъ, или монаховъ да не будетъ внезапно возводимъ на высоту епископства, но

<sup>(4)</sup> Blast. lit. N. cap. YIII. crp. 528-425.

<sup>(3)</sup> Посманіе II всеменского собора, отправенное къ западнымъ епископамъ, говоритъ: что скоро вся церковь согласилась на избрантіе Флавіана, овъ былъ поставленъ епископомъ церкви антіохійской епископами епархій и діоцезовъ, т. е. епископами епархій и митропститтами. Церк. Истор. Феодор. кн. У. гл. 9.—Авт.

<sup>(3)</sup> Сард. Собор. 10 пр.

чтобы каждый, по испытаніи прежде въ царковных степеняхъ, воспріммаль рукоположеніе во енисиона. Ибо хотя до нынѣ нѣкоторые изъ монашествующих или мірскихъ, по требованію нужды, и были всюрь удостоиваемы епископскія чести, и возвысили норученныя имъ церкви: однако рѣдко бывающаго не поставляя въ законъ церкви, опредѣляемъ отнынѣ сему уже не быти» (1).

Избранный изъ епископовъ патріаркъ не получаетъ болье никакого рукоположенія; потому что, какепископъ, онъ обладаетъ высшимъ посвященіемъ таинства священства. Одеждою для патріарка служнъ простая монашеская одежда, а равно и его облаченіемъ при богослуженіи бываютъ обыкновенныя епископскія одежды (2).

#### § 143. О равенстве патріаржовъ.

Что патріархи равны между собою, это понятно из сказаннаго выше о патріархахъ. Впрочемъ нъкоторыє на основаніи 9 правила IV вселенскаго собора, хотять усвоить патріарху константинопольскому премиущество, по силъ котораго ему принадлежить право производить верховный судъ въ другихъ патріархатахъ (3)

<sup>(&#</sup>x27;) Двукрат. пр. 17.

<sup>(2)</sup> Въ церковныхъ древностяхъ замъчено, что патріархи носил на своемъ саккосъ многіє кресты, вышятме изъ золота; таким сфразомъ патріаршій саккосъ отличался этими многими крестами от саккоса митрополитовъ и епископовъ.— Авт.

<sup>(3)</sup> Полное содержание 9 правила IV всеменскаго собора сладещее: «Аще который илирикъ съ илирикомъ ниветъ судное дъле, и не оставляетъ своего епископа и да не перебъгаетъ въ свътскитсудилищамъ. Но сперва да производитъ свое дъло у своего епископаизбранные объими сторонами да составятъ судъ. А ито вопреня сел поступитъ: да подлежитъ наказаніямъ по правиламъ. Аще на вларикъ съ своимъ или со инымъ епископомъ имъетъ судное дъло: В

Мы также знаемъ содержание упомянутаго правида, но не можемъ вывести изъ него никакого преимущества, но которому патріаршему престолу Константинополи дожно принадлежать право производить верховный судъ въ другихъ патріархатахъ; напротивъ мы находимъ въ этомъ правилъ общую норму законнаго судъ для разбора неудовольствій, — встрътившихси между канимъ либо клирикомъ или епископомъ съ одной стороны и между удостоеннымъ почета митрополитомъ съ другой, — каковой судъ принадлежитъ мъстному патріаршему престолу (1).

Наше мивніе основывается на сказанномъ въ Пидаліонъ, также на толкованіи этого правила Зонарою, который говорить: «патріархъ константинопольскій не можетъ привлекать къ своему престолу митрополитовъ Сиріи, Палестины или Египта; но несогласія митрополитовъ Сиріи ръшаются патріархомъ антіохійскимъ; несотласія митрополитовъ Палестины—патріархомъ іерусалимскимъ и несогласія митрополитовъ Египта—патріархомъ александрійскимъ» (2).

Равенство положенія и правъ патріарховъ можетъ быть доказано также и исключительнымъ положеніемъ церквей Африни, Авіи, Понта и Фракіи, которыя, до изданія 28 правила IV вселенскаго собора, были изъяты изъ юрисдивціи всёхъ патріарховъ; потому что во 2 правиль II вселенскаго собора было опредълено: что отъ престеле какого либо митрополита Африки,

судится на областномъ (митрополичьемъ) соборъ. Аще же на митрополита области епископъ, или илирикъ имъетъ неудовольствіе; да обращается къ Экзарху великія области, или къ престолу царствующаго Константивополя и предъ нимъ да судится».

<sup>(4)</sup> Плб. 1 прин. къ 9 прав. IV всел. соб.

<sup>(\*)</sup> Torros. Sonapai 9 npas. IV ncer. coc. apud Bevereg.

Азін, Понта и Оракін аппеляцін должно подавать въ областной соборъ, а отъ него вселенскому собору. Такимъ образомъ, законный судъ для разбора навого либо несогласія, возникшаго между клирикомъ и епископомъ и митрополитомъ, принадлежить областному собору. Папскій римскій престолъ покущался быю подчинить себъ областные соборы Аррики, принимая аппелляціи отъ осужденныхъ на няхъ. Но асриканскіе іерархи противостали такому беззаконію и сохранили каноническую важность своихъ областныхъ соборовъ, т. е. свою независимость отъ всякаго патріаршаго престола.

Равенство патріарховъ сверхъ сказаннаго нодтверждается и тъмъ обстоятельствомъ, что простренственные предълы каждаго патріархата такъ установлены и опредълены правилами, что если бы какой патріархъ распространилъ свою юрисдикцію далье своихъ предъловъ, то онъ учинилъ бы несираведливость, подобно тому какъ митрополитъ, или епископъ, или пресвитеръ, осмълившійся священнодъйствовать въ чужой митрополіи, или епархіи, или приходъ. Какъ не позволительно послъднее, потому что втимъ разрушается добрый порядокъ, такъ неумъстно и первое, потому что сопровождалось бы вреднымъ безпорядкомъ (1).

<sup>: (1)</sup> Для знакометва чятателя, им считаемъ нужнымъ привести 28 правило IV всеменского собора, которее говорикъ: Во всемъ носмъдуя опредъленіямъ св. отецъ и признавая читанное имиъ правило ста пятидесяти боголюбезнъйшихъ епископовъ (2 пр. И всем. соб.), тожде самое и им опредъляемъ и постановляемъ о превиуществахъ святъйшія церкви тогожде Константинополя, Новаго Рима. Ибо престолу Ветхаго Рима отцы прилично дали преимущества; послику то былъ царствующій градъ. Слъдуя тому же побужденію и сто вятъ-десять боголюбезнъйшіе епископы предоставили равныя превиущества

#### : § 144. О презект петріориов.

· Согласно съ указанівии и событівии древности. также съ изначальными обычалии первенствующей церкви, мы должны немедленно допустить, что тамъ нътъ никакихъ свъдовъ патріаршества, или преимуществъ, усвоенныхъ патріаркамь на основаніи какого нибудь постановленія, или церковиаго обычає; въ 6 правиль I вселенского собора, въ первый разъ встръчается утвержденю того древняго обычая «дабы т. е. епископъ александрійскій ималь власть въ Египтв, Ливін, Пентаполъ, полеже и римскому епискому сіе обычно. Подобно и въ Антіохіи и въ новыхъ областить да сохраниются преимущества церквей». Въ 7 пранкив того же собора опредвиело: «понеже утвердися обынновение и древнее предание, чтобы чтити епископа, пребывающаго въ Едін: то да имъетъ онъ последование чести, съ сохранениемъ достоинства, присвоеннаго митрополіи».

Но какъ въ этихъ двухъ правидахъ, такъ и въ другихъ, въ ноторыхъ упоминается о пренмуществадъ церкей, въ частности не сказано ничего о томъ обычав, по которому бы сверхъ преимущества принадлежам твиъ јерархическимъ престоламъ еще другія права, которыя служили бы слъдствіемъ древняго обычая и основаннаго на немъ преимущества, а упоминается только о преимуществъ чести и виъстъ ясно утверждаются митрополичьи права, о которыхъ упомянуто въ апостольскомъ правилъ; то слъдовательно восточ-

святъйшему престолу Новаго Рима, праведено разсудивъ, да градъ, получившій чость быти градомъ царя и свяндита и инфонцій раниме премиущества съ ветхинъ царетвеннымъ Римонъ и въ церковныхъ дълахъ возвелячевъ будетъ подобно тому и будетъ вторый по немъ и т. д. Авт.

ные канонисти обизмительно привоты, погда говорять, что эти престоям получили полько, право, прочитщества, а не какое нибудь право власти надъ микрополитами, т. с. будто бы митрополім сталь подчиновы патріархатамъ, подобно: тому какъ оперин. были подчинени митрополіншь, и будто бы патріаркалу также долже принадлежать право высшато: суда но дъламъ ръптенины въ важдой миррополів, какъ митрополів принадлежить право впислиящимнаго суда надъ подчиненными епископотвами, но и для этихъ, отиченныхъ преимуществомъ, желедръ углеридены толью права митрополичьи: Следоважельно правомъ преидитества і ерархических ванедрь Рама, Александрії, Антіохів и Ісрусалима отмюдь же нарушено положе ніе митрополитовъ; установленное въ-мностольском правиль; напротивы оно: вольно распространено и на тв митрополів, поторыя опазалось нумнымъ основать по прекращении гомений меркви. : Слудовательно ин вправъ вывести изъ сназаннаго то заключение, что отим I всеменскаго собора 6 правиломъ не утвердил никакого натріаршега права, погорымъ бы давалась потрівривна власть надъ митрополитоми, - или прав поставлять митрополитовы ими допрононов, свабжать RYB MAHTIED E CEARCHHAMH PRAMATEME, T. C. BOобще назвачать: митрополницвъ да списледевь, паки общее право верховнаго суда во встат несогласіяхы не и для нику учифицены только тіпрово, колорыя при тамъ наряду съ прочими митрополитами прежде чънъ они вановически получили преимущество чести предъ епископами, а равно и право аппелляцін въ извістныхъ случаяхъ по 9 и 17 правиламъ IV и 11 правил

VII иселенских соборовь. При эбокъ патріархамъ, такъ ме викъ и интрополитамъ и списионить запрещено переступать предвиы своей власти и совершать въ чужой епархіи посвящанія и другія перионныя двйствія (1).

## § 145. Продолженіе.

Такъ какъ спорный предметь важенъ, то ми разсмотримъ и другія правила, которыя разсушдають о патріархахъ, а именно:

1) 2 правицо II всеменскаго собора; оно запрещаеть еписионамъ переступать свои предвлы, чтобы не сившивать церквей, по влександрійскій епископъ да управляеть дерквами стипетскими списконы восточные да начальствуюти токие на востока, съ сохраненіемь преимуществь Антібхійскія дерави, правилами нивейскими правнанными; также спископы области асійскія да начальствують товно въ Асін; епископы понтійскіе да имвють въ своемъ въденій ghan tormo nomificain of actu, opakinerie-tormo Opaна ве бывъ приглашены да не преходять за предвин своея области для руконоложения, или наного 1260 apprero neprobhero parmopamenia. Upa compane: нім же выправисаннаго правила '0 чісрконныхъ обла" стахъ, явно, есть, яво цвин наждыя области (21) благоучреждати будеть соборы тои же области, квиъ опредълено въ Никеи. Церкви же Вожіи у иноплеменных в народовь дожженствують быть правимы по соблюдавнемусиндо нина обывновению отцервых не политовых



<sup>(4)</sup> Had. Tour. 2 mp. II Book. coc.

<sup>(2)</sup> Упониваемое въ этомъ правила слово область означаеть интропелію.

- 2) 3 правило II вселенского собора; ово опредъляеть: «поистантивопольскій епископь да имветь пренаущество чести по рамскомъ епископъ; потому что градъ оный есть новый Рамъ».
- 3) 8 правило III всеменскаго собора; оно осуждаетъ антіохійскаго епископа за то, что онъ поставляль епископовъ въ митрополіи кипрской противно обычаю и правиламъ святыхъ отецъ. Ноэтому всеменскій соборъ единодушно опредълнать, чтобы эта правинція, т. е. митрополія, «сохраняла въ числоть и безъ стъсненія сначала принадлежащія ей права, и что митрополить для своєго удостовъренія можеть невезбранно взяти списокъ оъ сего постановленів».
- 4) 28 правило IV вселенскаге собора; оно утверждаеть преимущества чести за пятью каседрами, подчиная престолу константинопольскому области Поита, Асім и Оравін, также епископовъ иноплеменныхъ народовъ, и всёмъ пяти каседрамъ усвояя право поставлять митрополитовъ (1).
- 5) 39 правило VI вселенскаго собора; ото постановляеть: да будуть сохранены прежие установленные обычая, и да имбеть еписионь Густинівнополя равныя праза съ енископомъ поистантинопольскимъ, и да предеждательствуеть надъ епархіальными еписконами и надъ епископами Геллескоповъ по древнему обычаю.
- 6) 11 правило VII вселенского собора; имъ предоставляется епископу константивопольскому, а сладо-

<sup>(1)</sup> Въ Пидаліонъ въ толкованін, на это правило сказамо, что не патріархъ, а интрополичій сунодъ должень избирать, и результать избранія согласно обминовенію представить натріарху; а сей должень уконоложить избранныхъ всёми или большинствомъ голосовъ.—Леж.

довательно и други и надражения вреннуществомъ чести епископамъ, право назвачить знонома къ той интрополить не импеть его.

- 7) 15 правило двукратнаго номастнаго Константинопольскаго собора; оно подвергаеть аншенію своего сана тахъ митрополитовъ, которые самовольно прерывають общеніе съ своимъ натріархомъ и не поминають его имени въ молитархъ.
- 8) З правило помъстиато Сардинійскаго собора; оно опредъляеть: «что еписионь, осужденный и сознающій себя обяженнымъ рънзеніемъ суда собора
  интрополичьяго, можетъ подать аппелляцію нъ мъстному патріарху (1).

Изъ спесенія этихъ правиль видно: а) что отивченные преимуществомъ чести епископы обяваны ме входить въ чужія енаркін и не совершать въ никъ рукоположеній, и что важдая митрополія должна управдяться областнымъ соборомъ; b) что удостоенилай преимущества чести епископъ Антіохійскій осуждень за то, что онъ съ нарушениемъ митрополичьихъ правъ совершаль рукоположенія въ митрополіи Кипрской; с) что подлежащему патріарху предоставляется право поставить эконома въ тому митрополиту, который пренебрегь сдвиять это; d) что митрополиты обязаны поминать вы можитвать имя своего патріарка, и они не имъють права самовольно отделяться оть ного; е) что жъотный патріархъ имбеть право принимать аппедияцін отъ еписнопа, сознающаго себя обиженнымъ решеніемъ суда собора имтрополичьито.

<sup>(1)</sup> Когда именно рашеніе суда было не единодушное, Ср. толков. Зонары на 15 прав. антіох. собора; также 9 прав: IV вселен. собора и толкованіе на него въ Пидаліона.—Аст.

Такинь образонь, на основани этихь положительвыкь унаваній, им новагаемь, что права патріарховь, оспованным на изложенных правилахь, можно подвости из сивдующемь пунктамъ, а именно: І) каждому патріарху подчинонь округь, а константинопольсиому патріарку подчинены области Понта, Азін и **Ораків**; II) патріархъ поставляєть въ митрополів эконома, гдв митронолить пренебрегь сдвлать это; Ш) окъ принимаеть аппенияціонныя желобы отъ епископа, который считаеть себя обиженными приговоронъ суде, постановленнымъ по большивству голосовъ на митроновическъ соборъ; ІУ) патріархъ поставляетъ митрополитовъ, избранныхъ изъ монашествующихь, согласно ученію Павла: меньшій благословляется большимь; У) онъ рышаеть несогласія, возникий между митрополитомь и подвидомыми еписколени, а равно и между муринами и ихъ матропозатокъ; VI) подчинениме митрополяты номинають шия натріарха на мойнтвахъ.

## § 146. О митрополитахъ.

Названіе «митрополить» не встрічаются въ церяви до І вселенского собора; въ первыя времено, какъ свидітельствуєть 34 апостольское правило, митрополиты назывались «цервыму едископами» или «главами перисподень»; назывались они и архіописнопами, какъ свидітельствуєть Еписаній объ адександрійскомъ едиснопі, говоря; что Медетій быль назложень мученикомъ Петромъ, архіописнопы апостольскихъ канът назывались и другіе епископы апостольскихъ канами только патріархи. Сардинійскій соборь мазы-

ваеть митрополита «Елеарком» епархін»; а соборъ Кареагенскій «епискономь нермало престола», чли «первенствующим» епископом».

Предпославъ это, мы говоримъ, что архіерейская каоедра первоначально названа «митрополією» въ 34 апостольскомъ правиль, гдъ горорится: «Епискойамъ всяваго народа подобаетъ: внажи перваро въ нахъ и признавати его яко главу и ничего превышающаго ихъ вдесть не чворила бевь его разсунденія: творити же важдому только тол что, жискется до его епархін. Но и первый ничего да не творить безъ разсужденія всёхъ. Ибо тако будеть единомислів и проследится Борь о Господе во Св. Луке Отець и Сынь и Св. Дукъ». Содержание атого правияа приводить насъ къ мысли, что еще въ первые въка кристівнской церкви было найдено полезнымь разділить епархів по народностямь, ставить народныть епископовъ, которые одного изъ цихъ признавали мервымъ и своинъ главою, иодь его председательствомъ. управляли важнёйшими адмишистративными ділами; обыкновенныя же правительственных дела спархін принадлежали власти епископа. Это апостольское правило не тольно было признано всеми всеменскими и помъстными соборами за осмовный заколь; но и осталось въ полной своей, ений, накъ можно видеть изъ того, что когда I вселенскій соборъ предоставиль нъкоторымъ канедрамъ преимущество чести, то онъ ясно опредвлиль, что никто не можеть быть епископомъ безъ согласія и утвержденія митрополита. Слъдовательно митрополитомъ называется первый епископъ въ митрополіи и ему не позволительно именоваться ни «Екзархомъ іереевъ» ни «верховнымъ свящвиникомъ» или другимъ подобнымъ образомъ, потому что это запрещаетъ 48 правило Кареагенскаго собора.

§ 147. Что предписывають правила о митрополитамъ?

Правила предписывають о митрополитахъ:

- 1) чтобы интрополитонъ былъ первый нежду енисиопани инрода (1);
- 2) что нижто не можеть быть епискономъ безъ согласія и утвержденія митромодита (2);
- 3) что митрополяту запращово преступать предъны смоей митрополія (3);
- 4) что митрополить, избираясь изъ архимандритовъ, или другихъ ісромонаховъ, поставляется въ архісрен патріархомъ (4);
- 5) что митрополиту не нозволятельно присволть себъ что либо изъ вещей умершаго епископа, или ванантной опископів, но чтобы все оставалось на со-храненів у илира до мазначенія новаго епископа, исключан случан, есян им одного илирина не останется въ той епархін; въ такомъ случай митрополить обязанъ сохранить все и передать будущему епископу (3);
- 6) что митрополить не можеть входить въ опармію подвідомаго епискона для совершенія рукоположеній и других церковимх дійствій безъ согласія містнаго епископа (6);

<sup>(1)</sup> Апост, 34. Само собою помятно, что чародъ низющій иногихо епископовъ можеть иміть двукь и болье митрополитовъ.—Аст.

<sup>(2)</sup> I BCC. 4. 6.

<sup>(\*)</sup> II Beer. 2 np. III Beer. 8.

<sup>(4)</sup> IV BCCI. 28 HPAB.

<sup>(5)</sup> YI BCez. 34.

<sup>(6)</sup> Плб. толков. на 34 апост. прав.

- 7) что созваніе и присутствіе митрополита ділають епископскій соборь заксинымь и дійствительнымь (1);
- 8) что митрополить обязань поставлять эконома надь хозяйствомъ митрополін; въ противномъ случав онь принуждается къ этому патріврхомъ (2);
- 9) что интрополить обявань наблюдать за тымь, чтобы прездная епархія получила еписнопа въ теченіе тремь изсяцевь, если не встрітится при этомъ особаго препятствін; въ противнемь случай онь подлежить навазанію по правиламь (\*);
- 10) что митрополить обязавь каждогодно оть времени пасхи до конца октября, созывать соборы изъ своихъ подвъдомыхъ епископовъ (4); поэтому митрополитъ приглашаетъ епископовъ на соборъ, которые обязаны извъстить митрополита о своемъ присутствии или отсутствии въ случаъ затруднения (5);
- 11) что митрополить не можеть дълать ничего важнаго безъ подчиненныхъ епископовъ  $\binom{6}{5}$ ;
- 12) что на митрополить лежить обязанность утвшать сосъднюю митрополію въ духовныхъ дълахъ, которая по причинъ гоненій осталась безъ митрополита, и по прекращеніи гоненій заботиться о томъ, чтобы митрополія опять имъла своего митрополита (7);
- 13) чтобы имя митрополита было возносимо въ молитвахъ епархіальными епископами (8);

<sup>(1)</sup> Antiox. 16.

<sup>(2)</sup> VII всел. 11 прав.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) IV всел. 25 прав.

<sup>(4)</sup> YI BCEA, 28 np. VII BCEA.

<sup>(\*)</sup> Kape. 81. 84.

<sup>(6)</sup> Anoet. 34.

<sup>(7)</sup> II BCGZ. 6 H. III BGZ.

<sup>(\*)</sup> Двукрат. II.

- 14) что мипрополить съ двумя, ман, по прайней миръ, съ однимъ епископомъ поставляетъ избраннаго во епископа, снабжаетъ его ставленною граматою, вручаетъ ему власть мадъ опархісю, въ лоторую онъ посващень, м навъщаетъ объ втомъ спархію митрополичьную юкружнымъ послеміемъ (1);
- 15) дато миирополист вийсть съ подвъдомыми еписподами обсуждаеть ин решаеть на соборф несогласія, возникція: мажду опискономы и клириномь, жим міраникомь въ подвъдемой попархін (2);
- 16) что митрополику принадлежить право назначать спархіальных паконовов, если списноцы небрагуть объ этомы — — — — — —
- § 148. Можеть ди митрополить требовать у подвадомых епископовы полномочіл одному впредь назначать епископовы?

Не можеть, потому что такой митрополить, который бы сталь требовать отъ подчиненныхъ епископовъ полномочія одному впредь назначать епископовъ и ходатайствовать объ его опредъленіи предъ правительствомъ государства, долженъ быть низложенъ на основаніи постановленій церкви. На епископахъ вътакомъ случав лежитъ обязанность требовать отъ митрополита соблюденія правиль, по силв которыхъ митрополить не можетъ двлать ничего важнаго безъ согласія съ епископами, а для избранія новаго епископа обязывается созвать епископскій соборъ, въ которомъ должны принять участіе всв епископы митрополіи, исключая твхъ, которые представятъ въ оправданіе своего отсутствія основательныя причины. Но во всякомъ случав правило требуетъ, что обязаны

<sup>(1)</sup> Anocr. 1. III BCes.

<sup>(3)</sup> IV BCes. 9.

явиться на соборъ, по крайней мъръ, три епископа, съ избраніемъ которыхъ и отсутствующіе должны письменно согласиться. Утвержденіе дъйствій собора принадлежитъ митрополиту (1). Другое же правило опредъляетъ: «епископовъ по суду митрополитовъ и окрестныхъ епископовъ поставляти на церковное начальство, и притомъ такихъ, которые съ давняго времени испытаны и въ словъ въры и въ житіи сообразномъ правому слову» (2).

На основаніи сказаннаго мы ділаемъ слідующее заключеніе, что какъ митрополить не можеть требовать отъ подвідомыхъ епископовъ никакого полномочія на то, чтобы одному избирать новаго епископа и представлять его правительству государства на высочайшее утвержденіе и опреділеніе, такъ и епископы не иміють никакого права давать митрополиту полномочія для этой ціли; но избраніе новаго епископа должно совершаться на митрополичьемъ соборів, и митрополить обязанъ избраннаго большинствомъ голосовъ опреділить епископомъ (3), не злоупотребляя предоставленнымъ ему правилами правомъ, по которому никто не можеть быть поставленъ епископомъ противъ его воли.

## § 149. Объ избраніи митрополитовъ.

Митрополить избирается епископами и представителями клира и върнаго народа подчиненныхъ митрополіи епархій. По правилу избираются въ митрополиты только епархіальные епископы, но въ чрезвычайныхъ случаяхъ могутъ быть избраны и низшія должнестныя

<sup>(1)</sup> I BCGI. 4. Kope. 13.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) Лаод. 12.

<sup>(3)</sup> I BCCH. | Xphct. 4r. M 6. 1870.

лица изъ монашествующихъ; при чемъ должны быть представлены достаточныя основанія, по которымъ допущено это противное правилу ръзкое исключение (1). Набраніе совершается голосованіемъ и рашается по большинству голосовъ; актъ избранія представляется правителю государства на утверждение и для опредъленія вновь избраннаго митрополита. Избранный изъ епископовъ не получаетъ никакого посвящения, потому что, какъ епископъ, онъ уже имветъ высшее таинственное посвящение священства. Митрополить отличается отъ епископовъ внутри и вив церкви твиъ, что считается первымъ между епископами. Избранный въ санъ митрополита изъ низшихъ должностныхъ лицъ монашескаго званія вмість съ актомъ избранія н утвержденія посылается въ подлежащему патріарку съ просьбою, чтобы онъ, на основаніи 28 правила IV вселенскаго собора, сообщиль избраннику въ сань митрополита архіерейское посвященіе, дабы, бы онъ получиль посвящение отъ подчиненныхъ епископовъ, не показалось, будто свыше ный приняль посвящение отъ низшихъ; потому что апостоль говорить: меньшій благословляется шимъ (2).

<sup>(1)</sup> Двукр. 17. Сард. 10.

<sup>(2)</sup> Esp. VII. 7.

# СВЯТЫЯ ПОДВИЖЧИЦЫ ВОСТОЧНОЙ ЦЕРКВИ.

#### СОЧИНЕНІВ

нокойнаго преосвящениаго Филарета архіспискова Черинговскаго ( $^{1}$ ).

«Сілеть преподобныхь жень сословіе, яже уязвившеся любовію и добротою Христа жениха своего, во слідь Его текоша, посльдующь стопамь Вго божественнымь. Сего ради возміздіє трудовь своихь на небесьхь воспріємше, сь лики ангельскими и преподобных веселятся, молящеся непрестанно Христу Богу нашему, еже спастися всьмь намь». (Кондакь пр. женамь).

«Въ царствъ льдовъ, говоритъ восторженный почитатель смълаго путешественника по Альпамъ, все измънчиво: гдъ вчера вы шли по снъжной аркъ, перекинувшейся черезъ пропасть, сего дня не можете пройти: арка рухнула и передъ вами бездна... Идете далъе: отъ одного невърнаго глаза зависитъ ваша жизнь... Здъсь все зависитъ отъ кръпости вашихъ мускуловъ, отъ силы вашей воли, отъ ловкости, отъ умънья невозможное сдълать возможнымъ, отъ сознательнаго мужества... Вотъ, передъ вами отвъсная стъна въ нъсколько сотъ футовъ, на которую надобно взобраться... И вы начинаете взлъзать, замътивъ

<sup>(4)</sup> Подлинная рукопись-автографъ преосвященнаго Филарета доставлена въ редакцію «Христіанскаго Чтенія» наслъдниками покойнаго архієпископа. -Ped.

углубленіе въ ствив, за которое можно упвинты пальцами; съ неввроятными усиліями, при помощи подкованных в башмаковъ и подсаживаній, вы взобрались высоко и висите надъ бездною... Воть небольшой выступъ. Вы укрвиляете на немъ веревку, поднимаетесь на ноги, упираетесь ногоко о выступъ... Малъйшее дрожаніе вашихъ мышцъ и — не толью вы погибли, но погибли и тв, которымъ вы помогате взобраться по веревкъ и пр. и пр.

Воля въ путешественникъ энергическая! Но—тутъ только физическая гимнастика душевныхъ силъ, извъстная и язычнику.

То ли дъло-борцы съ духовною природою! Духкръпле скато каменнято и измрнливре снржниг горъ. Тамъ борьба изъ-за чего?... Здёсь — за вёчную долю, за славу Того, Кто выше всего!... Въ постепенномъ приближении всего человъка къ Богу, въ поступательномъ возрастаніи «отъ силы въ силу» в пути нравственномъ-вотъ въ чемъ заключается преимущество, отличающее человъка отъ животнаго в необходимое для человъка, какъ созданнаго по образ Божію. Безъ успъховъ въ нравственности, успъхъ въ наукахъ — не успъхъ желаемый и лоскъ наружнаго образованія (цивилизація)—не просвъщеніе истинюе. Это видно въ опытв. По милости непризванных благодътелей человъчества, народная нравственность падаетъ, нищенство увеличиваетоя, воровство, разбой, душегубство, развратъ, кощунство, святотатство ростутъ и-того гляди-общественная жизнь разразится страшною катастрофою...

Ворьба нравственная — борьба столько же живительная, сколько и высокая! И вотъ: кто борется и побъждаетъ? Организація слабая, женская!

Во Христь Іисусь нъть разницы между мужчиною и женщиною, въ томъ отношении, что для всъхъ готова небесная помощь. Но—благодать Божія, при спасеніи человька, не уничтожаетъ силъ его, а только исцъляетъ и укръпляетъ. Потому остается и разница между мужескою и женскою организацією спасаемыхъ—разница, требующая неодинаковыхъ пріемовъ для спасенія.

Житія святыхъ, чудныхъ подвижницъ Вожінхъ особенно могутъ быть полезны для дъвъ и женъ, ищущихъ спасенія. Это—образцы, по которымъ онъ должны повърять жизнь свою и съ которыхъ должны брать уроки для частныхъ своихъ состояній.

Да и для мужчинъ, которые такъ неръдко говорятъ: «мы слабы», не укоръ ли, не улика ли во лжи дивные подвиги слабыхъ женскихъ организацій?...

Въ русскихъ обителяхъ списываема была книга: «Святыхъ женъ чтеніе». (Опись книгамъ степенныхъ монастырей № 1826):

Пишущему эти строки давно доставлено было, въ русскомъ переводъ съ французскаго, описаніе восточныхъ дѣвъ и женъ-пустынницъ. Но только недавно довелось пересмотръть сочиненіе Мишель-Анжъ-Мареня. Главная мысль прекрасная! Есть хорошее и въ ея выполненіи. Марень описываетъ жизнь отшельницъ по мъстамъ подвиговъ ихъ. Онисаніе его полніве, чѣмъ сочиненіе предшественника его Виллефора: Les vies de saints solitaires, Amsterdam 1714. И однако описаніе Мареня оказалось очень и очень неудовлетворительнымъ. Не говоримъ о другихъ недостаткахъ, напр. о недостаткъ отчетливости и бли-

вости къ древнему тексту извъстій, Марень не знастъ весьма многихъ подвижницъ восточной церкви.

Главный указатель на образцы подвежничества перковная служба сырной субботы. Здёсь показаны по именамъ великія подвежницы. Въ той же службъ читаемъ еще: «да воспоется и аще кая другая просія от женз вз пощеніи». Потому было бы ошибкою ограничивать описаніе подвежницъ именами, показанными въ службъ.

Лютеръ имълъ совъсть кричать, что подвижничество дъвственное началось только съ 4 въка. Но несомнънно, что говорилъ онъ неправду, въ угоду людскимъ страстямъ и во вредъ христіанству. Тъмъ не менъе, такъ какъ подвижницы, окончившія жизнь страдальческою смертію, за въру, извъстны въ церкви съ особымъ именемъ св. Мученицъ,—при обзоръ св. подвижницъ не будемъ мы говорить о житіи подвижницъ-мученицъ.

Въ укоръ православію говорили, будто оно только подвигъ поста и дъвства считаетъ подвигомъ спасительнымъ. Нътъ, христіанское подвижничество, по разумънію православія, не такъ тъсно, какъ говорили не покидавшіе ни православія, ни подвижничества.

Въ предлагаемомъ описании предлагаются вниманію благочестивому:

- І. Подвижницы Александрін и ея окрестностей: Синклитикія, Сарра, Өсодора, Александра и Піамука, Еворосинія, Ооманда, Тансія, Өсодора, Аполлинарія, Марина, Анастасія.
- II. Подвижницы Верхняго Египта: Тансія, Пахоміж, Исидора, и двъ неизвъстныя по имени, Талида,

Та ора и неизвъстная по имени, Евпрансія, Осодула и Юлія.

III. Палестинскія подвижницы: Клеопатра, Павла и Зоя, Евстолія, Меланія, Пелагія, Марія египтянка, Марія, Мастридія.

IV. Сирскія подвижницы: Платонида, Врізнна, Февронія, Іерія и Ооманда, Публія, Пансемнія, Блаж. Явдундонкта, Марана и Кира, Домнина, Мареа.

V. Подвижницы Малой Азін: Нонна, Эметій, Макрина, Өеозевія, Магна, Евсевія, Марія, Өеодбра; Анна, Өеоклета.

> (1) Пергомученица (семла за любовь въздънсти) отв. матери зафавиязяльная применения Описа Описа Пола 4). къ «обществу посилщенных въздъл» (расі 24 йоля 4). лестинених мучетикахавіяться прадать водержите

HUNG SARAH SAKAN OHO SARTDARA GUNGOR SH'ORD PLASR CTARSH'S CARREST SARAH CITY MANDOR SH'ORD SH'ORD SH'ORD SARAH SAKAN CHEN SH'ORD SH'OR

Digitized by Google

жизнь дъвственную (1 Кор. стр. 32 — 34): то естественно, что еще со временъ апостольскихъ являлись въ церкви Божіей чистыя девственницы, проводивщія жизнь въ модитвів и воздержаніи. Ученикъ апостольскій св. Игнатій Богоносець писаль даже предостереженіе одному пастырю: «Не возлагай ни на кого ига дъвства: ибо не безопасно сіе стяжаніе не легко сохранить его, когда бываеть сіе по принужденію» (1). Въ Александрін, по извістію св. Кассіана, основателемъ дъвственной жизни быль св. евангелистъ Маркъ (2). Чистыя Дівы, плементя любовію въ небесному Жениху своему, обывновенно бывали первыми мученицами въгоненіяхъ за въру (3), и жизнь дъвственная въ бурныя времена не получала своему столу и, служа имъ сама, приносила на столъ яства». Сократа Ист. 1, 17. Посланія св. Климента римскаго, къ давственницамъ, извъстныя Іерониму и Епифанію, извъстны и нынъ.

- (') De conobii instit. c. 3.
- (2) «Иночествующіе приняли образъ жизни отъ св. евангелиста Марка, перваго первосвященнях Александрін, жили не-только такъ, какъ пишется въ Двяніяхъ эпостольскихъ о первыхъ върующихъ: есе у нихъ было общее, но стремились къ высшей жизни, удалялись въ скрытыя загородныя изста и, проводя жизнь въ строгомъ воздержанін, изумляли язычниковъ».
- (\*) Первомученица Оскла за любовь их давству и вара страдала отъ матери и градоначальника, сент. 24. Св. и. Лукія принадлежала их «обществу посвященных» давъ» (јипеі 24 іюля 4). Евсевій о палестинских мучениках гл. 5 «судья предветъ содержателянь блудниць для посрамленія—посвятивших жизнь Богу давъ». Въ исторія страданій Сатурнина св. Викторія, бросивъ жениха, «бажить въ храмъ чистоты, въ пристанище стыдливости въ церковь и посвятивь власы свои Богу, сохраняеть въ исторіи св. Осодота видинъ «трелъ давъ, которых в апотактиты (отдаленные, инови) считають своим»; потомъ семь давъ молятся: «Господи Інсусе Христе! докола было въ нашей власти сохранять непорочнымъ давство, ревностно хранили им до сего дия». (Ар. Aninartum acta S. Theodoti § 13, 19). Мученицы давы 2 вака: Дросида (мар. 22), Ерміонія (сент. 4), Евдокія (нар. 1), Гликерія (мая 13), Параскова (йоля 25),

опредъленнаго устройства. Какъ великій Антоній явился основателемъ пустынной отшельнической жизни: такъ св. Синклитикія была начальницею пустыннаго общежитія для дёвъ и женъ (1).

Она родилась въ Александріи отъ родителей, вышедшихъ изъ Македоніи, богатыхъ и благочестивыхъ. У нея была сестра и два брата и всё дёти воспитывались добрыми родителями въ христіанскомъ благочестіи. Младшій братъ умеръ рано; другаго, когда былъ онъ 25 лётъ, приготовлялись женить, но молодой человёкъ вырвался какъ птица изъ тенетъ, ушелъ въ пустыню. Дочь богатыхъ родителей и прекрасная лицемъ, Синклитикія рано увидала жениховъ, домогавшихся руки ея; родители желали выдать ее замужъ. Но она отклоняла отъ себя предложенія о супружествъ. У нея были желанія другой

Татіана два діаконисса (янв. 12), мученицы двам 3 вва: Азнія (янв. 21), Екнава, Валентина в Изела (вевр. 10 по Евсевію, украшенныя ввидеть дваства о мучен. гл. 3, 9), Евгенія (дек. 24), Аноуса (авг. 22), Ислагія (окт. 8), Іуліанія (дек. 21), Ислагія (мая 4), Сосанна (авг. 11), Евфимія (сент. 16) и др. Въ Александрім при Діоклитіанв «добровольныя дваственныя подвижницы» (ситопарвими авкитиріа) преданы были на поруганіе. (Евсевій о мучен. гл. 5).

<sup>(4)</sup> Въ Христ. чт. 1824 г. ч. 16 нап. «св. Аванасія александрійскаго жизнь и дъянія святыя и славныя матере намея Синклитиків». Только Никнеоръ Каллисть (Ист. 8, 40) выдаеть это житіе за сочиненіе великаго Аванасія, но никто изъ древнихъ не указываль этого житія между его сочиненіями. Ни слогъ, ни языкъ, ни красноръчіе житія не принадлежать великому учителю. По рукописямъ наставленія св. Синклитикіи оканчиваются такою замъткою: «доселъ наставленія, вышедшія отъ Святой чрезъ блаженнаго Арсенія петадскаго». Итакъ, наставленія записаны были Арсеніевъ петадскимъ. Такъ какъ складъ ръчи одинаковъ и въ исторической повъсти и въ наставленіяхъ: то должно признать всю біографію за сочиненіе Арсенія петадскаго, современника св. Синклитикіи. На греч. житіе издано у Котельера: Мопит. ессі. gr. 1, 201 — 277. int. орега вригіа S. Аthanasii у Мипа Ор. 4. Въ Четь-Минеъ извлеченіе изъ житія очень короткое.

жизни. Не тъшили зръція ея ни наряды, ни дорогія каменья и музыка не увлекала собою души ея. Она молилась и въ молитвъ находила для себя лучшія утъшенія. Убъжденная въ томъ, что самый опасный врагъ для нея—молодое тъло ея, она любила поститься и смиряла плоть воздержаніемъ и трудами. Она такъ пріучила себя къ жизни умъренной, что если случалось ей принимать пищу не въ опредъленное время: это томило ее, лице становилось блъднымъ и тъло слабъло.

Смерть родителей доставила ей свободу вполнъ предаться той жизни, которую давно избрала она душею. Она продала имущество, раздала деньги бълнымъ, взяда съ собою слепую сестру свою, бившую уединеніе, и удалилась въ одну изъ кихъ къ городу гробницъ, принадлежавшую родственнику ея. Тамошнія гробницы были довольно обширны, чтобы быть жилищемъ для двухъ, хотя просторны (1). За этимъ шагомъ великой девственницы следоваль другой на пути отреченія ея міра. Женщины того времени считали волосы свои дучшимъ украшеніемъ своего пола. Синклитикія приглашала пресвитера и онъ, по ея желанію, обръзаль власы ея. Это значило, что она совершила полное отречение отъ міра и его радостей. Современный св. архипастырь Александръ писалъ деве: «Одежды твои не должны быть изъ дорогой матеріи. Верхняя одежда должна быть черною, неграшенною; головное крывало такого же цвъта безъ бахромы; рукава должны быть шерстаныя, покрывающія руки до пер-

<sup>(</sup>i) Описаніе одной изъ нихъ, бывшей храмомъ съ нельнин, въ Христ. чтен. 1866 г.

стовъ; волосы на головъ подръзаны кругомъ; головная повязка шерстяная; кукуль и наплечникъ—безъ бахрамы. Если встрътишься съ мужчиною, покрой лице твое и не смотри на человъка, а только на Бога (1).

Благочестивая жизнь дома родительскаго приготовила Синклитикію къ строгой жизни, какую стала
она вести въ новомъ жильъ своемъ. Впрочемъ она
соразмъряла строгость подвижничества съ состояніями души и тъла своего. Когда чувствовала она
сильное возстаніе плотской брани: она только
клъбъ изъ отрубей, не пила воды, ложилась на голой землъ. Когда ослабъвало искушеніе, смягчалась
и строгость ея къ себъ. Она вела жизнь съ духовнымъ разсужденіемъ, опасалась доводить тъло до
разстройства. Мы видъли, говоритъ біографъ ея, такихъ, которые неумъреннымъ и безразсуднымъ пощеніемъ нанесли себъ вреда болъе, чъмъ могъ бы
нанесть духъ злобы.

Въ духовной брани Синклитикія поступала такъ, какъ поступають на моръ. Во время жестокой бури

<sup>(1)</sup> Athanasii alea de virginitate. Ор. 4, 263. Біограєъ Святой не упоминаєть о перемънъ одежды, какъ о дълъ, извъстномъ съ дав- няго времени. Одежда дъвственницъ была особення. Святитель Астерій говорить о св. Евенмін: «Стояла дъва, короткою одеждою и плащемъ исповъдывавшая оплосовію». (Concil. nic. act. 4). Вл. Іеронимъ о дъвъ: «недъваєть обдную рубашку, покрывается еще болье бъднымъ плащемъ». Uili tunica induitar, viliori tegitur pallio. Ер. 130 ad Demetriadem, ed. Migne р. 1110. «Узкая рубашка не марается, когда повергается она на землю... Поясъ кожаный стягиваеть одъвнія и не деретъ ихъ». Ер. 38 ad Marcellam. ed. Мідпе р. 464, 465. Волосы на головъ дъвственницы не остригались, а только обръвывались, или какъ говоритъ св. Аванасій, подръзывались кругомъ: перваго не допускали для того, чтобы иначе христіанская дъвственница не походила на жришу Изиды.

не думають ни о пищь, ни о питьь, а обращають все вниманіе на спасеніе корабля оть гибели. Когда пройдеть буря, напряженіе силь ослабляется и люди принимають пищу и покой. На корабль знають и те, что находятся на измінчивой и коварной стихіи. Потому не предаются беззаботной ліни и ніть, а содержать въ готовности снасти на случай новой бури. Такъ должно быть и въ духовной жизни. Такъ вела жизнь свою Сиклитикія!

Великая подвижница желала быть безвъстного для всъхъ въ своемъ уединеніи. Но Господь восхотъль употребить ее на освященіе многихъ другихъ дъвъ и женъ. Къ ней стали приходить для выслушанія совътовъ ея; другія желали жить съ нею, чтобы пользоваться, если не словесными наставленіями, то примъромъ жизни ея. Синклитикія долго отказывалась предлагать совъты и отвъчала на просьбы одними вздохами. Но, наконецъ, уступила настойчивымъ желаніямъ ревнующихъ о душевномъ спасеніи. Такъ образовалось при ней общежитіе дъвственницъ и она была, матерью-наставницею многихъ.

Образъ жизни дъвственницъ предписанъ былъ тогда св. Асанасісмъ. «Да будетъ, писалъ онъ дъвъ, всегдашнимъ занятісмъ твоимъ упражненіе въ священномъ писаніи. Имъй псалтырь и учи псалмы. Восходящее солнце да видитъ въ рукахъ твоихъ книгу и по третьему часу посъщай церковное собраніе, въ шестомъ часу совершай молитву съ псалмами, плачемъ и прошеніемъ: ибо въ сей часъ Сынъ Божій былъ повъшенъ на крестъ; въ девятомъ часу въ пъніяхъ и славословіи умоляй Бога: ибо въ сей часъ Господь, вися на крестъ, предалъ духъ свой Богу.

Вставай въ полночь и воспъвай Господа Бога твоего, ибо въ оный часъ Господь нашъ возсталь изъ мертвыхъ и воспълъ Отца. Вставши, сначала прочти стихъ: полунощи востахъ исповъдатися Тебъ о судьбахг правды Твоея (псал. 118, 69). Потомъ молись и читай 50-й псаломъ. Поутру читайте сей псаломъ: Коже, Боже мой, къ Тобъ утреннюю (псал. 62). Также: Слава въ вышних Богу и на земли миръ, въ человъцъхг благоволеніе; хвалимг тя, благословимг тя н проч. Если будуть съ тобою дъвы: то и онв должны пъть псалмы и одна послъ другой совершайте молитву; предъ трапезой такъ благодари Господа: «Благословенъ Богъ, милующій и питающій насъ отъ нашей юности и дающій пищу всякой плоти исполни радостію и веселіемъ сердца наши, дабы мы, имъя всякое довольство, богаты были для всякаго дёла благаго, во Інсусъ Христъ Господъ нашемъ, съ которымъ Тебъ подобаетъ слава, честь и поклоненіе, со Святымъ Духомъ, во въки въковъ, аминь». Когда, раздробивъ клёбъ, положишь его на столъ, прочти молитву всю: Отче наша Когда встаещь изъ-за стола, опять читай: «Благословенъ Богъ» и трижды повтори: «щедръ и милостивъ Господь, пищу даде боящимся Его; слава Отцу и Сыну и Святому Духу, нынъ и присно и во въки въковъ». Если сидишь за трацезой съ дввами: то вкушай съ ними все предможенное. Ибо когда ты не будешь всть, то будуть (1) думать, что ты осуждаешь нхъ».

Когда св. Синкцитикія, уступивъ желаніямъ друтихъ, стала преподавать совъты искавшимъ ихъ: то опытная мудрость совътовъ ея оказалась такою, что

<sup>(1)</sup> Св. Азанасій о давства.

не-только руководимыя ею дъвственницы глубоко запечатлъвали совъты ея въ сердцъ своемъ, но ихъ записывали для будущихъ временъ, и они потомъ изучаемы были на ряду съ совътами великихъ духовныхъ наставниковъ.

«Мы всв внаемъ, говорила она, какъ спастись: но не снасаемся по нерадъню. Прежде всего нужно со-хранять сію заповъдь: возлюбиши Господа Бога твоего всею душею твоего и ближияго твоего, какъ самого себя» (Мат. 22. 37. 39).

Много трудовъ и подвиговъ предстоитъ приходящимъ къ Богу, но потомъ ожидаетъ ихъ радость. Желающіе развести огонь сперва задыхаются отъ дыма и плачуть, а потомъ достигають чего ищуть: такъ и мы должны воспламенять въ себъ божественный огонь со слезами и трудами. Наше званіе есть не что иное, какъ отречение отъ жизни и помышление о смерти. Какъ мірскіе вельможи поручають слугамъ различныя должности: иныхъ отсыдають въ деревии для воздёлыванія земли и тё тамъ плодятся, а дётей, если найдутъ корошими, берутъ въ дома свои для услугь: такъ и Господь лучшихъ дътей поставляеть на служение себъ. Они свободны отъ всъхъ мірскихъ занятій и питаются отъ стола Господня. Если мірскія жены, сочетаваясь съ мужемъ, много заботятся о умовеніяхъ, о благовонныхъ мазяхъ и различномъ убранствъ, чтобы быть предестными: то тъмъ болъе мы, обреченные небесному Жениху, должны превосходить ихъ въ стараніи, должны омыть скверны грвховъ подвижничествомъ.

«Если ты живешь въ общежитіи (киновіи), то не перемъняй мъста: иначе выйдеть изъ того большой

вредъ для тебя. Если птица слетаетъ съ яицъ, они дълаются болтнями и безплодными: такъ и монахъ или дъва, если переходитъ съ мъста на мъсто, охладъваетъ и умираетъ для въры» (1).

«Жива въ киновіи, мы должны предпочитать послушаніе подвижничеству. Посліднее располагаеть къ высокомірію, а первое къ смиренію. Мы должны съ разсужденіемъ управлять своею душею. Такъ какъ живемъ мы въ киновіи, то не надобно намъ пріобрівтать собственность и не надобно служить своей волі; мы, какъ бы ссылая себя, предали все по вірів духовному отцу, отреклись отъ всего мірскаго, не должны искать того, откуда вышли» (2).

«Въ чувства наши, говорила она, хотя бы мы и не хотъли, влъзаютъ воры. Какъ можетъ не зачерниться внутренность дома, когда окруженъ онъ дымомъ, а окна отворены? (3). Не предосудительно-ли смотръть на улицъ обнаженныхъ до непристойности и произносящихъ слова нескромныя? Отъ сего рождаются мысли тревожныя, и вредныя» (4).

«Если ты побъдила любодъяніе грубое: старайся, чтобы врагъ не вложилъ любодъянія въ ощущенія твои. Онъ часто воздвигаетъ внутреннюю брань, припоминаетъ отшельницамъ красивыя лица, нескромные

<sup>(4)</sup> Vitae patrum lib. V. c. 7. n. 15.

<sup>(2)</sup> Vitae patrum lib. V. c. 14. n. 5, 10.

<sup>(3)</sup> Vitae patrum lib. V. c. 11. n. 32.

<sup>(4)</sup> Св. Исидоръ Пелусіотъ писалъ въ одинъ монастырь дъветвенняцъ: «Вы не заботитесь о честя пола и о своемъ подвижничествъ; не устрашились обольщеній, какія представляетъ городъ и для взора и для слуха; не убоялись будущаго наказанія, ходя въ городъ. Если опять будете посъщать, то и не желая подвергнетесь искущенію. Въжите брани шума мірскаго, которая стращными стралами поражаетъ подвижничество». Lib. 2. ер. 367.

разговоры. Не должно сдружаться съ такими представлениями, онв пролагають путь ко гръху. Если явится въ твоей мысли образъ красиваго лица, гони его вонъ, представь все тъло любимаго предмета въ смердящихъ ранахъ и гнов, представь мертвымъ трупомъ и порочное желаніе оставить душу. Мы, принявшіе на себя объть чистоты, должны сохранять пъломудріе совершеннъйшее. И у мірянъ, по видимому, есть цъломудріе, но у нихъ много неразумія, потому что они гръщать всъми чувствами, — они и смотрять нескромно и смъются безчино» (1).

«Въ этомъ въкъ нътъ для насъ безопасности. Кто стоит, говоритъ апостоль, пусть остерегается, чтобы не пасть. Плывемъ мы въ неизвъстной сторонъ».

«Въ моръ есть болье опасныя мъста, есть и покойныя. Мы плывемъ въ покойной сторонъ моря, а мірскіе—въ мъстахъ опасныхъ. Мы плывемъ при свътъ солнца правды, а они несутся въ ночи невъденія. Впрочемъ бываетъ, что мірскіе, плывя въ темнотъ и опасности, отъ страха кръпко кричатъ предъ Богомъ, бодрствуютъ и такъ спасаютъ корабль; а мы по нерадънію тонемъ, оставляя управленіе правды» (2).

«Хорошо не гивваться. Но, если случится предаться гивву: то не позволено тебв и дня оставаться въ этой бользни. Солнце да не заходить ст иновъ сашемъ (Ео. 4, 26). Зачвиъ ты ненавидишь оскорбляющаго тебя человъка? Гиввайся на бользнь его, если можешь, а не на больнаго. Гиввъ еще меньшее зло; самое тяжкое зло—эдостное памятованіе о злъ. Гиввъ,

<sup>(1)</sup> Vitae patr. lib. V. c. 4. n. 41.

<sup>(2)</sup> Vitae patr. lib. V. c. 11. n. 34. Rufini lib. 111. n. 123.

на короткое время встровоживъ душу, проходитъ, а злопомнение дъластъ ее лютве звъря».

«Не слушай рвчей элословія, чтобы не быть вивстилищемъ чужихъ пороковъ. Если примешь въ себя нечистыя рвчи: положишь пятно на твою молитву. Наслушавшись худыхъ отзывовъ, на всвхъ будешь смотрвть косо и ненавидёть безъ всякой причины. Люби враговъ, не презирай безпечныхъ и нерадивыхъ. Истинно добродътельные, подражая Господу, ввшему съ мытарями и грвшниками, заботятся о спасени грвшниковъ и употребляютъ всв средства наставлять ихъ на путь спасенія. Впрочемъ тому, кто самъ не испыталь двятельной жизни, опасно приниматься за наученіе».

«Врагъ нападаетъ сперва объядениемъ, нъгою и любодъяниемъ. Эти вътры дуютъ особенио на возрастъ молодой. Когда душа воздержала чрево, побъдила чистотою чувственныя удовольствия: является гордость или сребролюбие; въ умъ являются мысли о первенствъ, учении, дарованияхъ, заслугахъ. Отщельница, если придутъ къ ней такие помыслы, пусть идетъ въкиновию. Пусть она принудитъ себя ъсть два раза въдень,—она должиа выполнять всъ службы и выслущивать укоры».

«Сокровище открытое нохищается легко: такъ и добродътель, когда о ней публинуется, можетъ пропасть. Воекъ таетъ отъ огня: такъ душа ослабляется похвалами и тернетъ твердость добродътели». (1).

«Когда бользнь тяготить насъ, не надобно намъ скорбъть о томъ, что отъ боли и ранъ не можемъ пъть псалмы устами. Вользнь и раны слумать къ

<sup>(</sup>¹) Vitae patr. lib. V. c. 8. n. 19. Хряст. Чт. № 6. 1870.

истребленію похотьній; а пость и земные поклоны предписаны намъ также для укрещенія страстей. Если же бользнями исторгаются страсти, то не о чемъ заботиться. Великій подвигь—терпъливо нереносить бользни и среди ихъ благодарить Господа» (1).

Заботы Синклитикім о ввірившихся ей душахъ не одабіли никогда. Она возбуждала одніхть, ободряла другихъ; забывчивыхъ обращала къ добру строгостію; слабыхъ и малодушимхъ поддерживала материнскою любовію...

Въ себъ самой Синглитики показала примъръ терпанія, подобнаго терпанію Іова. Ей было 80 лать. когда постила ее изнурительная лихорадка; она томила ее болве трехъ лвтъ; огонь пожиралъ ее, не давая отдыха. Потомъ отъ загнившаго зуба начали гипть у нея десны; гніеніе перешло на всю черезъ 40 дней обнажились кости; вдкая матерія заразида все тело. Гніеніе и зловоніе такъ были сильны, что и тв, которыя прислуживали ей съ любовію, страдали сильно. Въ этомъ мучительномъ положенін, святая не искала себв облегченія, перепоеила все терпъливо. Когда явился мединъ, приглантенный сестрами, она говорила: «для чего вы хотите остановить полезную для меня борьбу?». Мы вовсе не думосиъ, сказоль ой медикъ; ни облегчить, ноцилить васъ, хотинь только умастить умершіе члены теля вашего, чтобы остановить въ нихъ заразу, попасную для прислуживающих вамъ: «Если это не для меня, то пусть будеть по вашему», сказала страдалица. Еще болье трехъ мъсяценъ стра-

<sup>(1)</sup> Искоторыя изъ приведенных і насиваленій читаются и въ достопамятных в сказаніях о подвижничеств в Отцевъ, или въ азбучномъ Патерикъ, стр. 321—327. М. 1846 г.

дала она, и жизнь ся держалась только волою Божією. Никажей пищи въ это время не могла она принимать; сонъ ся. быль на минуты. «Черезъ три дня я буду раздучена съ мониъ вичтожнымъ тъломъ», сказала она неконецъ. И въ назначенный день душа ся отлетъла ко Господу, Котораго она такъ кръпко возлюбила на землъ.

Влаженная кончина ся последовала около 350 г. (¹).

### 2. Святая Сарра.

По древнему извъстію, блаженная дъвственница Сарра была настоятельницею дъвичьей общины (2). Она шестьдесять лъть прожила въ тъсной кельъ своей на берегу Нила и ни разу не взглянула на ръку. Духовная твердость ея была изумительная. Много случалось съ ней разныхъ искушеній, то бользни, то обиды: она терпъла и молилась, оставаясь върною объту. Докучливые образы суеты мірской, иногда прелестные и чарующіе, прогоняла страхомъ Божішть.

Съ страстію бдуда, боролась она 13 лътъ и никогда не просила о прекращеніи борьбы, а только молилась: дай миъ, Господи, кръпость. Разъ, когда искушеніе было сильнъе и настойчивъе, она, въ глубокомъ со-крушеніи и трепетъ предъ геенною, взошла на крышу кельи и предалась усиленной, горячей молитъвъ. Демонъ, явясь ей въ человъческомъ образъ, по-клонился ей и сказалъ: «ты побъдила меня, Сарра».

<sup>(\*)</sup> Православная церковь, какъ и римская, празднуетъ пачять ел янв. 5. Бароній въ замъчаніяхъ на мартирологъ: «жила во времена ими. Константина».

<sup>(2)</sup> Vitae patr. lib. V. c. 7. n. 19. Dicebant de abbatissa beatae memoriae virgine Sarra et cet. Lib. V. c. 5. n. 10. Narraverunt de abbatissa Sarra et cet.

Она, понимая значеніе квалы его, отивчала: «тебя побъдиль Господь Інсусь, а не я, грънкая» (1).

Слава о ея высокомъ подвижничествъ призывала къ ней посътителей. Два извъстные подвижника пришли изъ пелузійской пустыни видъть Сарру. Побесъдовавъ съ нею о пользъ душевной, они, на прощанью,
положили: поучимъ старицу смиренію. «Смотри, сказали они ей, не превозносись умомъ твоимъ; не говори: вотъ и отшельники ходятъ ко миъ женщинъ».
Сарра отвъчала: «да, я точно слабая и бъдная женщина; но стараюсь, сколько могу, держать душу при
бодрости и мужествъ». Она говорила это въ тъхъ
мысляхъ, что слабость пола не увольняетъ никого отъ
долга борьбы христіанской и что званіе рабы Христовой обязываетъ къ ревности духовной и жену, какъ
и мужчину.

Она говорила: «если я буду желать, чтобы всь люди были довольны мною, то должна буду стоять съ поклонами у дверей каждаго. Но лучше буду молиться. чтобы сердце мое было чисто предъ всъми».

Она особенно часто помышляла о смерти и побуждала себя въ готовности стать на судъ Божіемъ не со стыдомъ и безполезною тугою. «Когда поднимаю ногу свою, говорила она, чтобы взойти на лъстницу, то представляю себъ смерть и потомъ всхожу на лъстницу».

Въ числъ наставленій, слышанныхъ отъ нее, чаще другихъ встръчали настояніе ея — быть милостивыми къ бъднымъ. «Хорошо, говорила она, подавать милостыню и для людей; пусть она подается и по чело-

<sup>(&#</sup>x27;) Vitae patr. lib. V. c. 5. n, 10. 11.

нъкоугодію, но повторяємая, она ображится въ мьдочистой любви жь Болу (1).

Память о св. Сарри совершается въ сырную субботу, когде воспоминаются вси великіе подвижники<sup>2</sup>).

## 3. Св. Өеодора.

Святая девственница Осодора, подвизалась, въ Але--кандрін: по памятникамъ называется она алексанарійскою. По наставленіямь ся болье, чемь вероятно, что она была настоятельницею общины дъвъ. По ея же словамъ видно, что она жила въ то время, какъ александрійскою церковію управляль архіспископь Өеофиль (3). Между письмами св. Исидора пелусіотскаго, жившаго во время Өеофила и Кирилла александрійскихъ, есть посланіе въ влександрійскимъ иновинямъ. сандальницамъ (дагоаларгать). Это название значить, что иновини блаж. Өеодоры носили на ногахъ сандалін, тогда какъ онвандекія пустынницы ходили босыми. «Женскій поль-писаль преподобный-не имъетъ права на списхождение: онъ можетъ мужественно противостоять обольшенію и отражать нападенія пожеланій. Учать этому славная Сусанна, дочь Ісфова, и достойная удивленія Іудиоь... А глава женских побъдъ и трофеевъ всехвальная Оекла, стоявшая неизміннымъ столиомъ дівства, накъ огонь, возгорівшись среди волнъ страстей, приплыла въ безопасную пристань. Если желаете быть таковыми, сохраняйте не-

<sup>(1)</sup> Viae patrum lib. V. c. 7. n. 19. lib. VI. c. 4. n. 23. Достопамятныя израченія Отцевъ стр. 319—320. Сборный Патерикъ сл. 6 и 8.

<sup>(2)</sup> У Коптовъ св. Сара — мар. 15 (11) и апр. 25 (20). Ludolfi Comm. p. 411, 414. Francof. 1691.

<sup>(</sup>a) «Мать Өеодора спросила папу Өеоонла»; говорятся въ Патерикъ стр. 348.

угасимыми лампады: своро придеть Жених. Да не усыпить вась какой-либо сонь сладострастія, который сонливыхь и нерадивыхь оставляеть за двершии брач наго чертога» (1). — Блаженная Сводора бодро ожидала небеснаго Жениха, зорко смотрёла за состояніями души своей, не допуская власти грёха надъсобою. По памятникамъ остается за нею названіе св. Осодоры щедролюбивой. Это значить, что она отличалась въ жизни своей особенною любовью къ подвигамъ милосердія. Подвигами мнотихъ лётъ достигла она высокой духовной опытности, такъ что наставленія ея записывались и перешли въ книгу духовныхъ совётовъ.

Она приглашала избирать тесный путь, указанный Спасителемъ, какъ путь, необходимый для духовнаго совершенствованія. «Старайтесь — говорила она—входить тесными вратами. Если бы деревья не подвергались въ холодное время напору ветровъ, дождю и стуже, то летомъ не приносили бы плодовъ. Жизнь земная съ ен невзгодами — наша зима. Если не станемъ переносить скорби и испытанія — не ожидайте себе номон за гробомъ».

«Неоцінимы выгоды уединенной жизни, особенно для дівть и отшельниковъ молодаго возраста. Но надобно строго наблюдать за собою, чтобы не утонуть въ лівни или уныніи. Подъ предлогомъ желаемаго душевнаго мира предлются покою тілесному и доходять до біздъ душевныхъ; появляется чувство усталости, разслабленіе колівть, — появляется то та, то другая болівнь. «Болівть я, — говорять, — не могу прочитывать положенныхъ молитвъ». — Но дізло въ томъ, что

<sup>(1)</sup> Lib. 1. Ep. 87.

не возбуждають себя кълганрасти. — Одинь моняхь, при наступления часа молитвы, ощущаль ликорадну и бель въ головъ. Разъ онъ говорить себъ: «да.) я чувствую себя дурно; пожайуй и умру: пусть же встану и помолюсь Богу прилъжаве побыкновеннаго». Такъновъ вынудиль себя стать на молитву, и читаль попожениям молитвы. Оказалось, что еще не окончиль онъ молитвъ, какъ чувствоваль дегость, и ногда прочель, то пропада вся бользнь. Послъ того онъ сталъ бороться съ дукавою лёнью точно такъ же, и каждый разъ чувствоваль себя послъ молитвы свъжимъ и здоровымъ».

«Христіанинъ, разговаривая съ манихеемъ, настанвавшимъ, что тъло — источникъ зла и дъло демона, отвъчалъ ему умно: подчините тъло ваше христіанскому умершвленію, — и убъдитесь, что тъло создано. Богомъ».

«Одинъ уважаемый человънъ—говорила она еще былъ осыпаемъ жестоною бранью. Выслушавъ брань, отвъчалъ онъ покойно: «я могъ бы отвъчать вамъ такою же бранью, но Христовъ законъ заграждаетъ миъуста».

«Ни бдінія, ни тілесные труды не доведуть насъ, до спасенія, если ніть въ дущі емиренія. Быль сватой пустынникь и изгоняль духовь изъ бісноватыхь. Разъ спросиль онъ демона, что прогоняеть его, не пость ли? «Ніть, — отвічаль тоть, — и мы постимся». Не бдініе ли? «Ніть; ты знаещь, что и мы не сцимь и бываемь очень дізятельны». Не пустынная ли жизнь? «Ніть, и мы ходимь по пустынямь». Какая же добродітель изгоняєть васъ? «Смиреніе побіждаєть насъ, смиренія не терпимь мы», отвічаль тоть. Видите, —

продолжала Феодора, смиреніе есть та добродітель, воторая даруеть намъ побіду надъ злыми духами».

Ойа не дозволяла никому оставлять своей кельи, по причинъ искушеній. «Искушенія, говорила она, пойдуть за нами вездъ. Пустынникъ, мучимый искушеміемъ, собирался совсъмъ въ дорогу, чтобы оставить свою келью. Но неожиданно видить, что кто-то въ человъчесномъ образъ, надъваетъ сандаліи и говорить ему—ты, можетъ быть, ради меня удаляенных отсюда; но увъряю тебя, что я хожу скоръе тебя и куда бы ты ни пошелъ, вездъ найдешь меня. Видите, онъ еще насмъялся надъ неопытнымъ пустынникомъ».

Вотъ прекрасный урокъ, данный святою для начальствующихъ! «Кто не умъетъ — говорила она вести другія души ко спасенію, пусть откажется и отъ мысли о начальствованіи. Начальникъ не долженъ питать въ себъ ни гордости, ни желанія власти. Онъ не долженъ быть игрушкою лести и не долженъ ослъпляться подарками. Начальникъ долженъ быть протокъ, исполненъ смирекія, терпъливъ; онъ долженъ быть строго честенъ и прямодушенъ; долженъ быть кстати снисходительнымъ и въ свое время строгимъ. Любовь его должна заботиться о другихъ, какъ о самомъ себъ» (1).

Св. Өеодора почила около 415 г. (2)

## 4. Св. Александра и св. Піамука.

Въ окрестностяхъ Александрін, при св. Златоусть, было много спасавшихся дъвственницъ. Иныя жили

(1) Достопамятныя израченія Отцевъ, стр. 348—351.

Digitized by Google

<sup>(\*)</sup> По греческой инием 12 января память преп. Өсөдөры александрійской. У Коптовъ св. Өсөдөра щедролюбивая апр. 11 (6) дек. Ludolfi comment. ad hist.

въ отдъленихъ кельяхъ, другія въ киновіяхъ. «Въ странъ египетской, говоритъ великій проповъдникъ, въ Антіохіи, можно видъть Христово войнство, чудиное общество, образъ жизни, свойственный небеснымъ силамъ. И это не-только между мужчинами, ко и между женщинами... И жены часто превосходятъ подвигами своихъ мужей и ноздвигаютъ знаменія блистательной побъды». (1)

Влизъ Александріи спасалась и спаслась въ могильной пещеръ великая дъвственница Александра. Не могла я, говорить усердная посетительница восточных отшельниковь, Меланія старшая, видыть сію блаженную въ лице, но, ставъ у отверстія, просила ее отпрыть причину, по которой оставила она городъ и заключила себя въ могильной пещеръ. Она отвъчала мив чрезъ отверстіе: «одинъ человъкъ сходилъ съ ума по мив; чтобы не огорчать и не безчестить его, я решилась лучше заключить себя живою въ этой гробниць, чьмъ портить душу, созданную по образу Божію». Когда сказала я'ей: какъ же ты, раба Христова, выносишь это, что совсёмъ никого не видишь, а одна борешься съ скорбію и помыслами; она отвъчала: «съ самаго утра часа до девятаго я молюсь; съ часъ пряду ленъ; въ остальные часы дня припоминаю себъ сказанія о въръ святыхъ отцевъ и патріарховъ, о подвигахъ блаженныхъ апостоловъ,

<sup>(4)</sup> Бес. 4, на евангеліе Матеея. У Абиссинцевъ и Коптовъ почитаются между Святыми: еевр. 9 (3) «три ясны отшельницы»; апр. 8 (3) Агапнеъ, Аріана и Аскопія дввы; апр. 13 (8) діаконисса Діонисія; май 6 (1) Саломія подвижница; мая 20 (15) Седеза ученица пр. Аммона; іюля 3 (іюня 27) Марія подвижница; іюля 6 (іюня 30) Сатурнина подвижница.

Ludotfi comm. ad bist. aethiop. p. 405, 413, 415. Къ сожалънію подробныхъ извъстій о ихъ жизни не имъемъ въ виду.

пророковъ и мучениковъ; когда наступаетъ вечеръ, я, принесии славословіе Господу моему, виз свою долю хліба, в почь всю провожу въ молитві, ожидая конца своего, когда разръщусь отсель съ благою надеждою и явлюсь лицу Христову». Пищу приносила ей одна добрая женщина и передавала чрезъ отверстіе пещеры. Иначе затворница не показывалась на глаза ни мужчинъ, ни женщинъ. Такъ подвизалалась она до двънадцати лътъ! Чувствуя близость кончины. приготовина она сама себя къ погребению. Разъ женщина, принесши пищу, не получаеть никакого ответа о атвис вияд динчоп вно оти дявноП . ининфонтав томъ въ городъ. Целыя толны поспешили изъ города дъ пещеръ великой подвижницы, открыли входъ въ пещеру и увидъли, что Господь, по ожиданію подвижницы, примять ее къ себв въ селеніе праведныхъ (1).

Такъ какъ Меланія бесъдовала съ затворницею не прежде 373 г., а Палладій, путешествовавний по пустынямъ Египта съ 388 г., уже не засталъ ее въживыхъ, то кончину Святой надобно отнесть къ 376 году (²).

Святая дівственница Піамука (Піама) взошла на дивную степень духовнаго совершенства въ домі матери. Она жила и здісь какъ въ затворі, уединенно, не видалась съ людьми пустыми, принимала пишу черезъ день, послі молитвы пряда ленъ. Такъ говорить о жизни ез Палладій. При такой простотів жи-

<sup>(1)</sup> Лавзанкъ Палладія, гл. 5. У Гераклида, въ гл. 1, Дидинъ говоритъ о затворницъ: «на двънадцатомъ году, отходя на послъдній покой, убрала сама себя». Тоже по особой редакціи Лавзанка. Мідве Т. 94, р. 255, 348.

<sup>(2)</sup> У Контовъ св. Александра—апр. 15 (10). Ludolfi comm ad hist p. 413.

зан, но и при зоркошъ наблюдении за своею душею, она танъ преобразовала свою душу, что Господъ удостоиль ее дара програмия. Посладнее отпрылось по особенному случаю. Такъ какъ Нилъ разливомъ водъ своихъ оплодотворяетъ поля, то носеленія, дорожа благодътельною влагою, задерживають ее на полять испусственными загородими; при этомъ немощи людскія подвимають споръ и ссоры, нервако сопровожда емыя дранами. Община, болъе многолюдная, чъмъ та, гдъ жила Піамука, поклялась истребить за воду слабое поселеніе. По молитвамъ Аммы Піамы Вогъ спасъ отъ преступленія и смертей. Ангель открыль Півмукъ о злодъйскомъ замыслъ сосъдей. Она, созвавъ старшинъ села своего, объявила имъ о замыслв. Ступайте, говорила она, встрвчайте твхъ, которые идутъ на васъ, упрашивайте ихъ, чтобы удержались отъ боя. Старшины въ страхв пали ей въ ноги и говорили: мы не смвемъ идти на встрвчу имъ; мы знаемъ пьяную жизнь ихъ и ихъ буйство; сотвори новую милость съ нами, иди сама къ нимъ и уговори ихъ оставить насъ въ поков. Она не поступила по ихъ просьбъ, не пошла имъть дъло съ людьми, отъ сношенія съ которыми давно отказалась, а обратилась къ Господу; удалясь въ свой домикъ провела вою ночь въ молитев. «Господи! такъ молилась она, Ты Судін земли и не любишь неправды, прими молитву мою, пошли силу Твою, чтобы устремившиеся на погибель нашу стояни какъ стояпы на мъстъ, гдъ встрътитъ ихъ сила Твоя! И молитва ен была услышана. Непріятели на третьемъ намив отъ села остановились и не могли сдвинуться съ мъста. Имъ также было дано знать, что задерживаеть ихъ молитва праведници. Они прислади пословъ свеихъ въ село и просили мира. Благодерите, говорили, Вога, Который, по молитвамъ дъвы Піамуки избавилъ вашу собственность отъ истребленія (1).

Память о св Піамукѣ (Піамѣ) чтится марта 3-го дня и въ субботу сыропустную.

Тотъ родъ педвижнической жизни, накой проходили блаженных дъвы Александра и Піамука, много имъетъ своихъ преимуществъ: но онъ соединенъ и со многими оцасностями. По наблюденіямъ духовнаго опыта, жизнь наединъ сближаетъ съ гордостію или отчанніемъ, а иногда съ страстію къ корысти, тогда какъ общежитіе отнимаетъ пищу у этой послъдней страсти и обламываетъ угловатую гордостъ. Вотъ и примъръ выставленный Палладіемъ изъ жизни современной св. св. Александръ и Піамукъ.

Въ Александріи была дъвственница. По виду она была смиренна, но въ душъ горда, и любила болье деньги, чъмъ Христа. Она была богата, но не подавала пособія им страннику, ни дъвъ, ни монаху, ни обиженному, ни бъдняку ни въ церковь. Она взяла себъ на восинтаніе дочь сестры своей. Ей-то день и ночь объщала она свое имущество, разставшись съ любовію къ Небу. Бъдная обманывала сама себя. Сперва заразилась она страстію къ деньгамъ; потомъ и любовь свою къ племянницъ довела до страсти, подъ вліяніемъ тщеславія. Кто поработиль душу свою заботъ о родныхъ, тоть подлежить суду закона за то, что мало цъниль свою душу. Больную дъвственницу ръшился излъчить пресвитеръ Манарій, надзиратель богадъльни увъчныхъ. Въ молодости своей, онъ былъ ювели-

<sup>- (</sup>¹) Гераницъ гл. 18, Даваанъ гл. 38.

ромъ, о чемъ внала и дъва. Придя жъ ней, говоритъ онъ: попались мев дорогіе намки-изумруды и яконты; праденые они или не праденые не ужбю спазать, только камен высокой цвны; владвлець продаеть ихъ за 500 червонцевъ; это-чудный нарядъ для твоей племянницы? Дъва, привязанная къ племянницъ невъстъ, говоритъ: сдълай милость, не уступай ихъ никому; вотъ тебъ деньги, и выдала 500 червонцевъ. Святой Макарій употребиль деньги на нужды богадыльни. Прошло много времени, а девственница стыдилась напомнить ему о камняхъ. «Онъ пользовался высокимъ уваженіемъ, какъ старецъ весьма благочестивый и и милостивый; онъ жилъ около ста лътъ и я еще засталь его въ живыхъ», замъчаетъ Палладій. Наконецъ, встрътившись съ нимъ въ церкви, дъва говоритъ: что жъ камни, за которые дано 500 червонцевъ? Онъ отвъчалъ: въ тотъ же день, какъ ты дала мив деньги, я и заплатиль ихъ за камии; пойдемъ въ страннопріемный домъ, они тамъ у меня; если не понравятся тебъ эти камни, возмешь свои деньги назадъ. Когда пришли они къ дому, старецъ говорить: что угодно тебъ видъть сперва: яхонты или изумрудины? Что хочешь, отвъчала она. Макарій повель ее на верхъ и указывая на женщинъ увъчныхъ, слепыхъ, сказалъ: это вотъ яхонты! Потомъ сойда внизъ указалъ ей на такихъ же мущинъ, съ словами: а это-изумруды! По моему драгоценнее этихъ камней ни гдъ не найти! Впрочемъ, прибавилъ онъ, еслиони не правятся тебъ: возми свои деньги назадъ. Пристыженная девственница вышла и пріндя къ себъзанемогла отъ скорби. Но послв она благодарила стария, погда племянница ся, по выходъ за мужъ,

умерла бездатною. Она и сама стала употреблять свое имущество вакъ должно  $(^1)$ .

Въ нашикъ штатныхъ обителяхъ, гдё деньги дълятся по рукамъ, какъ не рёдко попадаются подобные, больные!

## 5. Св. Евфросинія.

«Есть разные пути ко спасенію», такъ начинается сказаніе древняго Менолога о св. Еворосиніи (°).

При Өеодосів младшемъ въ Александрін жиль добрый христіанинъ Пафнутій, человъкъ очень богатый и уважаемый. Жена его была также добрая христіанка и долго не рождала дътей. Пафнутій много дълаль благодъяній для обителей и бъдныхъ. Наконецъ родилась ему дочь Евфросинія. Ей дано было образованіе, по состоянію. На 12 году, лишась матери. дочь была предметомъ самыхъ нъжныхъ заботъ отца. Умная и красавица собою, она плънала молодыхъ людей. Нъжный отецъ, сдълаль выборъ между женихами, объщаль руку дочери молодому человъку, огличному по уму, по сердцу и по благородному происъсмеденію. Но блаженная Евфросинія, воспитанная съ

<sup>(1)</sup> Лавзанкъ гл. 6. Гераклидъ гл. 2. Таже повъсть въ Прологъ нар. 30 и въ сборникъ Патерикъ подъ знам. и. Тажъ и здъсь иноими называется Монакою.

<sup>(2)</sup> Менологъ Василія на 25 сент. въ краткомъ извістін. Древнее описаніе житія ін Vitis Patrum 1, 643—650 еd. Мідпе; Act. Sanct. febr. 11, 535. Віографъ говоритъ: «День отшестнія (дочеря и отца) ко Гостводу правдищется ез монастырю даже до нымю». И такъ жизнь писана не очень скоро по смерти Еворосиніи и не очень долго, прежде опустошенія Египта арабами-магометанами. Метафрастово описаніе у Сурій Т. 1, Act. Sanct. febr. 11, 537 и въ Четь-Минев вент. 25. Третье сказавіє въ рукописи Fabricii bibl. gr. X, 225. Въ греческой минев синансарь стихами. Здісь два канона, второй Іоснов пісновнеца. тоть, который ванечатань и въ славянской минев, на 25 сентября.

юности въ благочестін, желала пламенно жить для одного Господа. Она теперь спорбала о томъ, выполнится ли желаніе ея.

Одинъ изъ братій обители, которой особенно благотвориль Паонутій, послань быль игуменомъ пригласить благотворителя на храмовый праздникъ обители. Не заставъ въ домъ отца, онъ увидълся съ дочерью. Еворосинія, распросивъ его подробно о жизни можастырской, открывась предъ нимъ, что очень желаетъ она посвятить себя на служение Богу, но что отецъ, который страстно любить ее, уже отдаль руку ея жениху и никакъ не согласится отпустить ее въ монастырь. Инокъ объясниль ей преимущества двиства (1) и даль советь пригласить къ себе старца, івромонаха ихъ, когда отепъ будетъ на праздникъ обители. Евъросинія такъ и поступила и проведа всю ночь въ модитив-о исполнении надъ нею воли Божіей. Пришедшій старець, послі бесіды о значенія сажоотреченія христіанскаго, остригь волосы ея и одбль св въ иноческую оденду. Оставалось скрыться въ обитель, но въ какую? Въ двичьей обителя страстиый отецъ могъ отыскать ее. Еворосинія одвлась въ одежду инона и явилась съ именемъ евнуха Смаратда въ обитель Осодосієву, гдж было до 350 братій.

Өеодосій, которому Еворосимія назваль себя евнуі

<sup>(1)</sup> Великій учитель элександрійскій Оригенъ († 254 г.) писаль: «Если молитва праведная возносится предълицемъ Господа, какъ местожисніе и возділині рукъ его — жертва вечерная; а эпостоль горорить брачнымъ: не уклоняйтесь другь от друга; ризев но согласно на еремя, для упражненія съ посто и молитев, а потому будьте опять вмісстнь (1 Кор. 7, 5): то ясно, что находящимся въ супружестві нельзя возносить непрестанной мертвы. Потому камотея миз, что только потъ въ состоями возносить вепрестанную мертву, ито даль объть всегда пребывать въ чистоть». Нога. ЖХІЦ ім Кить. 1.

хомъ, служавщимъ при царскомъ дворъ, но наскучившимъ мірскою сустою, поручилъ Смарагда опытному иноку Агапиту. Еворосиніи было тогда 18 лътъ.

Красота Смарагда, похожая на прасоту женскую. стала предметомъ смущенія для нікоторыхъ которые еще не побъдили своихъ немощей, и они жаловались на то настоятелю. Игуменъ призвалъ Смарагда и предложиль ему жить въ уединенной кельв. Еворосинія съ радостію приняла совать. Въ строгомъ затвора прожила она 18 лътъ (1). Въ продолжения этого времени отецъ мнего разъ бываль въ монастыръ съ скорбію о процавшей дочери и просиль братію модиться объ отысканів сдёдовъ ев. Разъ, когда онъ особенно сильно спорбълъ предъ настоятелемъ о дочери, мастоятель говорить ему; не хочеть лионь побесвдовать съ благочестивымъ братомъ, служившимъ при дворъ имп. Осодосія? Паонутій изъявиль желаніс. Настолтель приказаль Аганиту отвесть. Пахомія въ затворнику Смаранду. Еворосинія, увидевь любящаго отца, заплавала. Но Пафнутій не узналь дочери: прасота ея: отъ. бданій и слевь поблекля, да и она же закрына лице свое головнымъ покрываломъ. Она говорила отцу опавчности и славв небесной, о смирении и чистотв, о любви в милосердін, приближающихъ въ Вогу-благости безпонечной; говорила о томъ, что любовь въ дътямъ не должна превышать любви въ Господу и что скорби времени, если переносится теривливо, усовершають душу для неба; увъряла его благостію Божією, что дочь его при столькихъ молитвахъ

<sup>(1)</sup> Менологъ: «премила въ монастмра 18 лютъ», но Прелегу — 26, по митію—38 лютъ. Последнее очевидная ошибна: тогда сколью лютъ было бы отпу, скончавшенуся после дочери спустя 10 лютъ.

непремінню, быле, ры найдена, если бы она была на пути не доброме, и что, во всявомы случай, Сосподь уганнять вго вы свое время. Бесада дочери оживила оскороленную дужу, отца. , Я такъ много ролучиль пользы отъ браще, , браще, , в на преме мою, говориль онь настоятелю.

Не будемь, думать, что двер чистою жить въ общества мущинь было тегко, или при свидания съ нажнымъ отцемъ не тажко было смотрать на душевныя страдачія его. Она боролась съ природою, отъ поста и борьбы харкала природу. Св. павецъ поетъ: «Странное зрадище, не легко понятное для естества человаческаго... Какъ ты прошла сквозь огонь, не обжегшись! Ты испецелила сласти похоти огнемъ воздержанія, молитвою и слезами доискивалась Бога. Разжегшись огнемъ святой любви, ты сожгла хворостъ слабостей и, разгоравшись огнемъ любви къ Господу, ты, чудная, засіяла лучами чудесть» (1)!

Послъ блестящихъ побъдъ надъ природою, св. Евфросинія приблизилась къ кончинъ своей, лежала тяжко-больною. На то время отецъ ея прибылъ въ монастырь. Узнавъ о смертной бользни Смарагда, онъ говорилъ съ глубокою скорбію: смерть Смарагда будетъ для него тяжелою потерею; ему одному обязанъ онъ тою покорностію Промыслу, съ какою переноситъ потерю дочери. Онъ выпросилъ у настоятеля дозволеніе видъться съ затворникомъ въ послъдній разъ. Больной затворникъ при свиданіи съ Пафнутіемъ, просилъ его остаться на три дня въ мона-

<sup>(1)</sup> Стихира св. Еверосиніи півс, 4 и півс, 6 на 25 сентября. Христ. Чт № 6. 1870.

стыръ и объщаль открыть ему исто неомиданное. Пафнутій полагаль, что затворнить виды видыне о его дочери и остался ждать. Опустя три дня примель онь въ Смарагду. Тогда святая открыла ему, что онь въ кельъ дочери своей, оставившей жениха и отца для Господа; она просила отца не дозволять никому прикасаться къ тълу ея, но пусть опъ отецъ обмоеть тъло гръшной дочери своей; наконецъ просила и о томъ, чтобы отецъ отдаль монастырю имущество, которое могло принадлежать ей. И вслъдъ затъмъ испустила духъ свой на рукахъ отца своего (около 445 года).

Открывшаяся тайна, смерть такъ долго отыскаваемой дочери, произвела на отца потрясающее, но понятное дъйствіе. Съ громкимъ воплемъ упалъ онъ безъ чувствъ на подъ. Агапитъ, услышавъ крикъ его, поспъшилъ дать ему пособіе и далъ знать настоятелю; скоро собрадись всъ братія. Тайна стала извъстною всъмъ и всъ воздали хвалу Богу, подавшему кръпость для побъды въ борьбъ столько трудной. Паснутій отдалъ значительную часть имънія своего монастырю, остальное роздалъ бъднымъ и ръшился провесть остатокъ жизни въ кельъ дочери. Спустя 10 лътъ умеръ онъ на той самой рогожкъ, на которой умерла дочь его.

Влагодать Вожія отпрылась въ твлѣ Еворосинів чудомъ, спустя нѣсколько часовъ послѣ ея смерти. Одинъ изъ братій, слѣпой на одинъ глазъ, припавъ къ умершей, со слезами молился и вдругъ поднялся съ лицемъ веселымъ: онъ внезапно прозрѣлъ.

Цермовь призднуеть намять о св. Еворосиніи сентября 25 дия (1).

Темъ же путемъ, по поторому шла пр. Еверосинія, дътъ 26 50 до нее шла и достигла небеснаго царствія, подвижница Ликонольской пустыни. Преступно, оснорбительно для совъсти чистой, если жене является въ одещав мужчины по легиомыслію, по движеніямь граха, особенно женщина, предъявляющая права на двятельность мущины въ кругу общественномъ,--великое, уроданное янденіе. Это не женщина и не мужчина, а погибшій члень людской. Въ отношенія въ обществу, природа указала место менщине -- семью, тутъ она полезный двятель. Другое двло, когда хотять жить только для себя и Господа, ищуть спасенія своого. Одежда мужчины можеть оказаться необходимою жень, даже для спесенія жизни телесной. По отношению въ душевному опасению, если одежда мужчины оберегаетъ женщину и отъ одного празднего любопытства мень, самаго докучливаго и самаго безплоднаго: и это уже великая выгода для души; но она не можетъ спасать жену и отъ похотливыхъ очей мужчины. Если же съ одеждою мужчины, жена соединяеть глубокое молчаніе: то она совершаеть самый тяжелый подвигь, такъ какъ говорлявость досадная слабость женской организаціи.

Скатскій авва Виссаріонъ, который скончался не позже 390 г. отранствуя съ ученикомъ своимъ Дулою по пустыва около Ликополя, зашелъ въ нещеру. Наставникъ и ученикъ нашли здась пустынника старца,

<sup>(4)</sup> По менологу Василія память о вей еще, визств съ отценъ, еевр. 15 д, а но праткону менодогу оба воспоминаются сент. 25 д. Римоная церновь чтитъ Еверосинію еевр. 11 и янв. 1. Мощи святой перенессим были въ Комцьенъ, во Францію.

notophi ibrath forbbre (notophibe) undirect in входъ ихъ, пустынникъ не обратилъ: на пакъ накъ KOTO BERMARIA, HE EDERBUCTBORALL MEL ME OSPETLICA нъ нинъ съ вопросемъ: мли просъбою, ел продължи въ молчаніи своє діпо-работу и молитьу. «Пойдель отсюда, сказаль авва ученину, старець не полушь извійценіяц чтобы товорить сь нами». Спусти ивскольно времени, возвращансы назадь, шли они онять иню пещеры. Анвал Виссаціонъ псияваль ученину своєм: «зайдемъ опять сюда; можеть быть, Богь дасть че сей старець поговорить съ нами». Входять въ нещеру и видять, что пустывникь умерь. Ваставникь сказаль ученику: «похорожимь почившьго, на это и посладъ насъ Вога спода». Когда стали совершать обрядъ погребенія, увидали что это-жена. И учитель в ученикъ поражены были изумленіемъ. «Смотри, чаде. сказаль авва, воты и жены вы пустынь усивино ведуть брань съ духомь влобы и одолжвають его, а ин не бодрегвуемъ». Учитель и ученинъ прославили Гопода. (1).

## 6. Св. Ооманда.

Авва Данінав, который 40 леть прожиль въ обще житіи, потомъ сът 420 г. жиль отшельникомъ въ Свиской пустыне (2), пришедъ съ ученикомъ свониъ въ Адександрію и при нихъ случилось следующесь синчнока октодекановато, инфлъ мододую жеку Описил. Отецъ, бывая у сына, размиталоя похолю, ма сиот.

<sup>(1)</sup> Патерикъ Скитскій, слово 29. Патерикъ сборный подъ звак. В. Восир. Чтен. VI, 18. Достоп. оказа о подв. отцевъ, стр. 63, 64.

<sup>(2)</sup> Сборный Патерикъ подъ виви. І и Д. Промогъ імян 7. Въ 393 г братъ Даніній Іоаннъ Коловъ, принадъ педъ свое духовное управи: віе учителя царскаго, Арсенія ведикаго, Ист. понамества ч. 2, стр. 139-

обнималь и целоваль се; та принимале эти ласии въ простоты чистой души за выражение любии родитецыской. Вълодну ночь товарищи рыбаки вызвали смих рыбака на рыбную ловию. Отецъ сталь приставаль приставаль посоко, отецъ Оградись знаменють преста Господни и отойди, сназала Ооманда. Тоть, распалившись покотью, не отходниъ, а приставанъ. Ооманда сопротивлялась твердо. Надъ кроватью сыма вистът мечь. Схвативъ мечь, отецъ сталь трозить Ооманда, что убъетъ се, если не нослушается его. Ооманда отвъчала твердо: хотя бы разовивли меня на части, ни когда не сотлящусь и на безаконіе.

Распаленний гивномь, несчастный преступникъ удариль Ооманду мечемь и убиль. Приходять другіе рыбани звать сына и видять убійство. Отець тонорить имь: «ведите меня къ инняю, —и убійца». Авва Даніняь, узнавь о томь, говорить ученику: «надобно съ честію похоронить тьло страдалицы». Онъ идеть въ Октоденадскій монастырь александрійскій; его встративь настоятель съ братісю: Старець сказаль инопамь: тало Ооманди должно быть положено не иначе, какъ съ отцами. Иные съ ропотомъ отозвались: «воть велить положить тало жены вийсть съ отцами». Старець сказаль: «эта отроновица—вима (мать) мив и вамъ, она умериа за чистоту». Тогда нато болже не возражаль старцу и она потребена была съ отдами.

Въ одно время въ скиту возстала блудная брань на брата и ошь объявиль о томь аввъ Деніилу. Иди, сказаль ему старець, въ Октодекадскій монастырь, въ гробницу одцевь и молись такъ;

«Воже, для молитев святой. Ооманды, помоги мев». Брата поступиль такь, накь велькь старень, и, возвратись изъ Октоденадского монастыря, какъ нь погамь стариа. «Вогь, по молитеамъ твоимъ; избавизменя отъ блудкой брани», говориль брать. «Не то говоримь ты; говори, какъ оснободился ты?» сказаль старецъ. Братъ отвёчалъ: «я сотвориль только 12 поилоновъ и наиломившись на гробницу заснулъ. Прикодитъ отроновица и говоритъ мий: «прими сіе благословеніе и иди съ миромъ въ келью свою». И я почувствовалъ, что брань церестала. Но что значить то благословеніе, не понимаю». Старенъ сказаль: «благословеніе—даръ мученицы цёломудрія; такое дерзновеніе имёютъ нередъ Богомъ подвижники чистоты.

Русскій понлонникъ овятынь, мнокъ Зосима въ 1420 г. писалъ о Царьградъ: «монастырь женскійидъже дежать мученики Козьма и Даміанъ, и ту не 
житъ Ооманда блаженная, яже носъчена бысть отв 
свекра... И даде ей Богъ мецъленія, иже кому брань 
плотсная приходитъ. И прилегаютъ и поклоняются 
гробу ея и абіе отходитъ брань молитвами ея (²).

Върность дому супружества награждается Господомъ и въ этой жизни. «Пришли мы въ Асказовъ, нишетъ блаженный Іоаннъ Мосдъ, и авва Евгеній, пресвитеръ разназываль намъ: Одниъ купенъ изъ нашего города, пустивинсь въ мора, линициол всего собственнаго и чужаго; только самъ спасся. Когда онъ прибыль сюда, то былъ взятъ заимодавцами све-

<sup>(1)</sup> Сборный или скитскій Патерикъ славянскій подъ знам. О. Acts Sanet. ad d. 14 april. Шамить Св. Османды апр. 18, по римскому нартир. 14 апр.

<sup>(2)</sup> Путешествіе іерод. Зосним стр. 62. Спб. 1849 г. О монастыра св. Козьны и Даміана. Дю-канмъ, Сопят. смг. р. 121, 122.

ими, посаженъ въ темнину и лишенъ всего, что было у него въ домъ, такъ, что не осталось у жего начего, mpon's toro, tro cans nothin h mena ero. Mena ero отъ тяжелой спорби и заботы едра могла пормить мужа хивбоить. Въ одинъ день, когда она сидвла и вля съ мужемъ своимъ въ темникъ, пришель накой: to banking gelobond horsts melocycles ythersmy, H. увидёвь жену, сидвиную вийств съ пужень своинь, уязвидся дюбовью къ ней (она была веська хороша собой) и сказаль ей чрезъ тюремнаго сторожа, чтобы она принца къ нему. Она охотно пошла, думая получить индостиню. Отведя се въ стороне, тоть человыть спросиль ес: ито ты и зачень здысь? Она разназвив ему все. Онъ сивваль ей: если и заплачу за тебя долгь, проблить ли во мною эту почь? Прекраснаи и вивств пртомавонией женя одержета ема: ч слышата, господинъ мой, слова впостола, что жеме не владпеть своимь тъломь, но мужев; и такъ позволь мив господинъ, спросить объ этомъ мума моего; что онъ принажетъ, то и сдължо. Она попла и сказале обо всемь мужу. Влагоразумный мужь, но любви къ жень своей, не вахотьль тажинь средствомы освободиться изъ темницы; но, тяжко вздохнувъ, со слевами, сиврань жене своей: пойни, сестра, отнажи этим. человъку и снажи: и говорија мужу своему, но онъ не согласился; насъ Богъ не согавить: Въ то же время заключенъ быль въ темницъ одинъ разбойникъ, который слышаль весь разговорь мужа съ женою, н вздохнувъ сказалъ самъ въ себъ: въ какой крайности они находятся, и однакожъ не захотвли купить сво-, боды своей за деньги; они предпочли цвломудріе всякому богатству, пренебреган всемъ въ отой жизни!

А я несчастный что дімаю? Некогда не подучагь даже и о томъ, что сеть Богъ, и вотъ почему я виновена въ стольнихъ злоделинкъ. Подозваль ил въ окно къ тому месту, где запаюнень быль, разбойнить сказаль имъ: «Я быль разбойнивомь и делаль неого зда, и многих умертвикъ, и знаю, что когда придеть начальнивь, меня казнять, какь убійцу. Увідавъ цвломудріе ваше, я сокрушился за васъ. Поїдите вотъ ма это мъсто городской стъпм, расконайт, и возните деньги, поторыя тамь найдете, и помощтесь за меня, чеобы я образа межесть. Спуста вы сколько дней, пночальникъ, крибъющій въ городъ, щиназаль импесть разбойника, и обезглавить. Спуси день, жене сказала мужу своему: «позволь, госпо--динь мой, : «ходить на это (мібето, 1-10) - ногоромь этолюваль намъ разбойнияъ, я посмогрю, правду за он говориль? Мужъ отвъчажь: «если тебъ угодио, ступай». жена взила бороздинкъ, пошла вечеромъ на то изсто и, полоцавъ, нашав горщовъ съ золотомъ. Он поступила оспотрительно: отдавала деньги заниодавцамъ по немногу, чтобы они подумали, будто она у другихъ занимаетъ деньги; напонопъ выплатила всемъ-

Танъ оне освободида мужа своего. Тотъ ито разнавывамъ намъ эко присовокупилъ: вотъ они сохранили заповъдь Божію и Господь, Богъ нашъ возвелачилъ милость свою надъ мими (1).

## 7. Cs. Tancia, magmas.

Скитскіе отцы Іоаннъ Коловъ и братъ его Данінлъ ревновали не-только о своемъ спасеніи, но и о спасеніи другихъ. Авва Іоаннъ Коловъ говорилъ: «нельзя

<sup>· : (1).</sup> Лугъ дуковине, гл. 187, · :

етроить: дома съ верха, а начинають съ основанія». Что же вто за основаніе? «Основаніє—пюбовь тъ ближнему, забочиная о его спасенія», говарить авва. По эвой то любов аввалюбиль говорить и дрижть полезное для другихъ. Этою то, любовно: возвращена была въ Госноду сбившаяся съ дебраго пути Танеія.

Такоїя била дочь боратыхо и побрыку родигелей: они учили ее добру и ихъ уроки не били безпледиыми въ душей: дочери. Оставшись спротою, оне собрачила свой демь нь пріють для странниковь. Особенно ковішавцизоп двіження вимоні вомоні вон у письманні старисин попразнымъ нужданъ въ городъ. Таки не малод время приминала гожь сы жедрою плюбовью мустынных отдень. Напонець средстви от очень уменьшинись: Примлось самой знажиниться, съ нуюдами и горенью нищени. Линансь из молодри двичивъ дурвые дюде и она, потернат незинесть, стала промищинть блудом в в Александріи. Скитскіе старцы услышавъ е томъ; сильно горевали о порчв бедной дърущия. Вълебщемъ собрании сказано было Іоанну Колову: тобъ Вога даль мудрасть; пестра Темсія, стольно, благотворившая немъ, и которой должны мм: оназывать любовь ва са добро, члишно, живеть мудо; потрудись, авва, побывать у нее и потоворить ей, пепридеть ии она въ-себя. Авва одправился. Дрибывъ. въ домъ Тансін, просиль онъ прислужницу спасаль о немъ госпожъ Тансіи. «Вы инови обътым и обобрали есь, ютвенала съ гибномъ старая прислужница. Анва перенесъ брань съ кротостію. Доложи госпожь, 'сказаль онь даоково, что могу я доставить ей хорошія вещи. Та доложила. «Да. опень можеть быть, сказаля Таисія; иноки ходять по берегу моря и имъ попа-

genter goporis benny, membyrd, kamends; myctb bookдетъ». Авва, войни, свиъ около Тансін и, вагляную Ha Hee, baseles clesane. «O yend the hisyemb abba?» тревожно спросила Тамеія. «Виму, отвёчаль авы, CATARA ELPROTTO HA IMORATO E BE OTRES TROUXES, RAIS не плакать мив? Услышава это: Таноія, така много любилива прежде добро, почувствевала мервость новой живни своей (1). «Есть и покаяніе для подобнить мив, авва?» спроские она. «Есть», отвичаль авва. «Веди же меня, куда точешь,» спазала кающаеся гръщинца. И вотавъ пошла за аввою. Тотъ, иди впереди, изуминися и говоридъ себъ: вотъ канъ бресии все за одинъ равъ, не сръдавъ и распоряжения о дояъ. Прибывъ вечеромъ въ пустынное мисто, устроиль для Тансін изъ неска ложе и освиньь ее знаменіемъ преста сказаль: спи спокойно. Потомъ приротовивъ невдали и для себи такую же постель, помолился и ускупь. Пробудясь въ полночь, видитьквиой-то свытыни путь жеть оть ложа Тансін въ исбу и Антелы возносять думу. Онъ есталь и модойде толинуль Тансію. Оказадось, что она умерла. Смущенный всимь тимь, что случилось, онь поль на землю и горячо мониль Господа открыть свою волю. И вотъ сампретъ голосъ: «и одинъ часъ поканија Тапсія принять Господомь и принять мучию чемь долгое, но ненсирениее попаяніе другихь» (2),

<sup>(&#</sup>x27;) Скитскій Патерикъ подъ знаменісиъ І. Четь-Жинея мая 10.

<sup>(\*)</sup> Мотвераеть из описания митія св. Осодоры въ Чета-Минев сент. 11, у Сурія аd XI sept. Извлеченія Аст. Sanct. Sept. Т. 3, 788—791. Инме изъ частныхъ случаевъ—сомнительны. Есть другое греческое описаніе, но неиздано. Рабт. bfbl. gr. X, 532. Кратисе извлеченіе въ Менодог'я Васмлія; болфе престранное—въ преметь на 11 септ. Въ греческой минев списарь въ стихахъ. Канонъ писанъ непъвъстнымъ.

## MUEHEP'S

Ħ

ETO DISTRCTRUECKOE HAUPABIERIE BY UPOTECTALICIBE.

. (эперодъ изъ церновной истории XVII въка).

Окончаніе (1).

· II

(Півтизиъ—какъ историческій продукть протестантотва — Отличіє віэтизма Шпенерова отъ поздивйшаго. — Сущность и историческое зраченіе піэтизма первой генеррація. — Слабыя сторомы піэтизма: ихъ начало и развитіе. — Еритика иравственныхъ воззрвній поздившаго піэтизма. — Общее заключеніе о піэтизмъ).

Многіе еще до сихъ поръ мало понимають сущность півтизма, то называя его пустымь благочестіємь, канжествомь, мечтательствомь и даже сумазбродствомь и т. п., то сманивая его съ мистицизмомъ. Равнымъ образомъ, и самаго Щпемера нерадко порящають какъ родоначальника поздивнивго півтизма, который дайствительно иногда отлинался суровымъ рагоризмомъ, страннымъ сенаратизмомъ, проявлявинися въ канакъто апокалиценческихъ и каббалистическихъ бредняхъ. Подобнаго рода сальшивый вашиядъ какъ не сущность півтизма, такъ и на личность самаго Шпенера, зави-

<sup>(7)</sup> См. Христіанское Чтеніе 1869 г. тентибрь.

сить, по нашему мивнію, главнымъ образомъ, сколько отъ незнакомства съ исторією піэтизма, столько и оть того, что піэтизмъ ранній (шпенеро-франкскій) неръдко и совершенно несправедливо смъщиваютъ и отождествляють съ піэтизмомъ поздивйшимъ, такъ сказать, уже выродившимся. На развитіе последняго имын вліяніе разнаго рода историческія условія, вовсе независъвнія непосредственно отб. личности Шпенера. По свидътельству исторіи, піэтизмъ, уже во второй своей генераціи, быль далеко не таковь, каковь быль при самомъ При при самомъ при самомъ Шпенеръ дълоди различіе между ціртистами, и даже сами противники ихъ раздёляли ихъ на піэтистовъ добрых в злых, грубых (1) в посредственных (2). Поэтому и мы, говоря о сущности піэтизма, будемь, прежде всего, различать піэтизмъ ранній отъ поздивишаго, типо выродивинатося.

Древній піэтизмъ, на сколько мы изучили его исторически, не быль вырожденіемъ изъ католическаго янсенизма и разныхъ другихъ религіозныхъ сектъ, какъ віноторые полагають это (4). Піэтизма вовсе не было въ римско-катомической церкви; она не знасти его и досекъ. Они есть явленіе чисто инмейков й составляють естественный и необходиный продукть началь и исторической мизни протестантства. Снамень ивсколько больше: онь быль законнымъ дитинемъ вменно дютера; и даже толоднай душа швейцарского ресорматора Пальний была: совершенно иссродна ему.

<sup>(&#</sup>x27;) Въ которынъ Лешеръ относилъ: Арнольда, Петерсена, Дипнеил, Ревенбень и др. (Син Тамесы) Респи II, 172).

<sup>(2)</sup> Къ намъ Явиеръ, относиль вскух ворбще метанину послъдователей Шпенера (ibidem).

<sup>(\*)</sup> Cm. y Poccoaxa: «Philipp Jak, Span in. a. Zeit.», B. 2. S. 147-8.

Распросыть свой выплады на підгизаги запелонько подpodużęcione koma a no na restresa nerocceje ad ambin на Реформація: Линтерец і комун пов'яки ник динико опрезо. эвдальной пометовые принам выбласт пометов помето под выбласт пометов нови всеко впоеко ревория торскаго спин положили офевиниловами; «вопримя пртой навислово городар терафия тетъ калелическате і і фраркийми и і желал, жь діль. Опасенія попов'я под протранить принов навінюю посредн ство, оснъ : старанся : все : опредвинть анутреннямъ, : свои опримения и лестопродственным в отношением в человова кът онасающей о бязгодати (<sup>\*</sup>). Повидниому: Лючеры объщавъ:: чревъ. это самыя шировія права христівисвой автисств; именно: пересредственное отношение верующего по Христу, Источнику всякой жизки. Между твив, на двив, Лютеръ не даль этихъ субъектичныхъ правъ ченовъческрму духу. Освободнав его изъ подъ таженато гнета папскато произвола, онъ снова и всецвао предоставиль судьбу человька—христіанина двй= ствио одной благодати, не останивъ на малейшаго:месин диничести инчести свободы : върующего въ двив сивсения. Ислев развини своих монсонамских в нап чаль, Лютеры зашель такь делено, что ріппися делер отвергать самую свободу въ человека и товорить, будто CHEST TOTALLE O' CHOQOED BEHCCERP CXOTECLHEMIN BP богословіе изъ оплософія Плачона, и, на своемы со-THEREIN 4de servo arbitrios; goranusus. The gonychars свободу значить тинотожать идем провиденія и идею искуппенія (9). Такимъ образомъ, Лютеръ тольне нельц

(1) Takes att. crp. 39-40.



<sup>(</sup>¹) См. соч. архим. Хрисанов: «Характеръ протестритства и его историческое развитіе». Спб. 1868. стр. 31.

етниъ-ченованесному дуну:оградивния для него объщаніями. Въ существъ же дъла, идея личной свободы чедомъческито думи; чен ночорую, понидимому, текть сильно ратовать: Дюпоръ, и осталась одном ложью ндеем въ протестантства. Но пранственных стремления и требованія человічнокаго духа не могуть быть удовле-TRODEHM ORNEO TOURS THE CONTROL OF T рімо, паковы бы онъ ни были. Правственная свобода не мыслима бези жизии: дъйствительной, равно какъ и малбероть: правствення имянь человых не мысания безъ его двиной свободы и двиней самостеятельной джагельности. Вслидствіе этого, и въ области митеранства, съ одной стороны, подчинавшаго вичную свободу человъка дъйсткие одной благодати, съ другой, --- сдъявнияго (въ видъ ортодовсін) религію доломъ одного ума, памяти и одной бездунной изры въ бувву символических книгъ, --- правственныя силы человической личности должны были, рано или повдо, испременно спазаться, и диннаи свобода человеческого дука додина быда непреманно заденть свои права въ даль пріобрателія благодати и спасенія. Сама жизнь и: неумолимый ходъ историчесивно, развитія лютеранства должны были довазать несосполтельность протестантских началь вообще и, въ частности, несостоятельность дютеранского ученія объ отноменін благодати на свободнымъ силамъ человава. Это именно и случнась въ половнив XVII столетія, въ впоху появленія піртизма, поторый быдь самынь законнымь и самымь действительнымь протестомъ человечсского духа за права его личной свободы въ дълъ религіи и собственнаго спасенія.

Такимъ образомъ, піэтизмъ Шпенера вышель изъ

надръ самого протестантизма и быль дальнайшимъ ливгомъ въ исторіи развитін лютеранства. Подобно своему родоначальнику Шиенеру, онъ стоявъ на той же самой догиатической почев, на которой стояль и первый ресорматорь XVI выка. Какь здась, такъ и тамъ одни и твие основные догистическія убвиденія объ жепорченности человаческой природы, о необходимости впасекія, объ оправданіи вёрою и т. п. Догма півомама Шисперова ничамъ существенно не отличалась вообще отъ догны мютеранства. Піэтизмъ--не то, что - раціонализмъ, натурализмъ, деизмъ и т. п., которые стоять особняюмь оть церкви. Онь намодился въ существенномъ отношеніи съ лютеранокою церновію и оставался върнымъ ся символичеспому ученію, въ особенности же-аугсбургскому исновъданию и его апология (1). Онъ хотълъ только оживить мертвую лютеранскую ортодоксію, убившую въ себъ самый духъ христіанства и привявавшуюся въ одной его буквъ.

Какъ законный протесть за личныя права свободнаго человъческаго духа въ дълъ спасенія, и какъ реанція мертвой протестантской оргодоксій, півтизмъ естественно долженъ былъ заключать въ себъ два главныхъ элемента: субзективнямя и христіанскій практицизма. И дъйствительно, субъективное благочестів (Frömmigkeit) было девизомъ и душею Шпенерова півтизма, который, съ внъшней своей стороны, былъ не что иное, какъ строго-нравственное стремленіе иъ дългельному христіанству. Въ немъ въра и любовь шли какъ бы рука объ руку и составляли собою самые живненные нервы его. Съ внутренней же стороны, онъ

<sup>(&#</sup>x27;) Cpasu. Augsb. confes. § 59.

ооновивался, -и этопособенно парантерная черта его, на идей повреждениости челев в ческой природы (в смыслё Люпера), для возсимновленія : которой недостаточно одной вспественной силы, в почребва сил сверхъ-есчественнай (1). Отсюда, делие, учение о ворожденій, дажи тажом внутренцень актв, во врем нотораго ветхій человова умираеть, чревь повыне M ABDY, A META COTON : CHEPTE BOCKDECHER : MOBILE TONвъкъ, человенъ духа и любия. Это уновів слувно и по ньый служную исходными пунктом и рычають рстул религіозных з движеній (2). Внутреннее возрож деніе и субъективное благочестіе-воть два жизненнынь жачала, нъ поторымъ сводится вся півчистиче ская мораль. Во мия этихъ двукъ принциповъ, Шпеперъ какъ самъ воль жезнь строгую, такъ и своит приверженцамъ постоянно внушаль, что они долин быть строги въ отножени своей практической жезы и точны въ исполнении требований нравственнаго закона (3). И эта строгость правственной жизии, у нь которыхъ изъ приверженцевъ Шпенера, доходила часто, какъ мы увидимъ, каже до ригоризма.

Піэтизмъ ІІІценера, такъ сказать, пересоздать редигіовно-правственную живнь лютеранъ или, върнъе, вдохнулъ новую живнь въ одряхлъвинее и омертвъвшее лютеранство. Эта новая живнь сказалась въ протестантизмъ, во воёхъ областяхъ его развития. Півтизмъ Шпенера понималь христіанство на какъ телью одну сумму тъхъ или другихъ теоретическихъ воззръній или теоретическихъ религіозныхъ истинъ, а-какъ

<sup>(1)</sup> Hossbach, a. a. o. II, 148-9. ff.

<sup>(2)</sup> Hanghans, a. a. o. § 255-8. VgI; Pia desid. pp. 101-4; Teel Bedenk. 1, 131.

<sup>(8)</sup> Schmid, Gesch. d. Pietismus S. 403.

ученіє жизнешкоє, ча равно и на самую церковь онъ смотрыть жакъ ик бомественное учреждение съ чистоправтическими правими. Сообразно съ такимъ, вполив правственнымъ, взулиномъ на христанство, піэтивиъ Шпенера старалия провести христівнскій духь нь цвпри жизнь челоныма, во всв отрасли ен развития и во всв виды оя проявленія. Но особенно важная и, если темъ можно выразиться, специонческая заслуга півтизма состояда въ томъ, что онъ глубоко поняль идею христівнской правственности, разширнять и освівтиль правственный горизонть лютерань, съуженный и омраченный схоластическимь протестантским богословіемъ XVII въка. Взглядь пістистовь на правственность отзывается экизненностію, полнотою и иплоностию. Півтизить Шпенера смотрить на целую жилиь человъка, во всехъ видахъ и формахъ ся проявленія, накъ на осуществленіе одной правственной идеи добра. Всявдствіе этого, объ перона въ области протестантства поставиль двятельную любовь къ Богу принципомъ, а совъсть мъриломъ и притеріемъ нравственныхъ понятій и правственной жизни (1). Сообразно съ этого върхостно и нальности взгляда жа правственность человака, инпенеро-франкскій півтизив старалоя свои религіозно-пражгическій тен-во всв виды его двятельности: и въ воспитаніе, и въ науку, и въ проповъдничество, и въ жизнь семейную и т. п., вообще-въ цълый строй редигіозно-правственной жизни протестантовъ. Именно:

Піэтизмъ Шпенера первый освободиль протестант-

<sup>(4)</sup> Theolog. Bedenken. II, 36. Vgl: Emil-Feierlein, die Stttenlehre d. Christ. S. 149. u. folg.

Христ. Чт. № 6. 1870.

овое богословіе изъ ововъ царившей тогда на западі сколестики и даль ону практическое направление. Особенно важное вначение въ этомъ отношение вивлъ Голиьскій университеть. Изъ него выходили тысячи студентовъ съ новыми фолословскими взгладами, распространяемыми ими по всей Германіи. Мелочные богословскій споры, наконець, наскучили всвиъ. На богословскихъ каоедрахъ снова занили видное мъсто библейскія изследованія. Протестантская догнатива стала принимать библейско-практическій карантеръ, сдълалась болъе безъиспуственною и простою в чрезъ то, животвориве двиствовада на душу върующаго. Она перестала быть однимъ только сборникомъ и хранилищемъ лютеранскаго къроученія, какъ мертваю капитала, но поставила своею задачею,кромъ удовлетворенія простой любознательности ума,-удовлетвореніе требованіямъ всего существа человъческаго духа: она хотъла не-только питать умъ, но н укращать волю въ добра и согравать сердце теплотою божественной христівнской любви (1).

Не смотря на это, півтизить содъйствоваль возрожденію протестантской богословской науки болье отрицательнымъ, чъмъ положительнымъ образомъ. При излиществъ редигіознаго чувства, півтистамъ не доставало прочнаго знанія и оплососскаго духа, при

<sup>(2)</sup> Представителями коваго направленія въ протестантской богословской наукъ (иди (кроив Шпенера): Франке со своинъ «methodus studii theologici» и «idea studiosi theologiae»; Ляне съ «Institutiones studii theologici literariae», «Issugge ad theologiam universam» и «Institutiones theologiae dogusticae». Лянге—въ-его направленія въ последствія подражаль и Вальке въ своекъ «Einleitung in die theologischen Wissenschaften». Лучшими визегетами съ новымъ направленіемъ были: Соломовъ Дейлимы († 1755), Іоаннъ-Христіанъ Вольфя † 1739), знаменятое семейство Михаэлись, Бауміартель в Геймань.

которымь бы они могли сильные отстаивать свои основные догматические принципы и возгржиня. Ихъ библейская догиатика, съ своимъ практическимъ направ-Jehisme, Tymas Besesto Onlocoocesto Signesta M мало заплючавшая въ себв научнаго зарактера, могла служить большею частію для одного только назиданія и поддержанія благочестиваго настроенія духа. И если бы эта односторонность сдвивлась господствующею въ лютеранской догматики на самыхъ же первыхъ порахъ появленія піэтизма, то она совершенно убила бы всяную богословскую науку въ протестантизиф (1). Впрочемъ, для насъ, имфющихъ въ виду показать историческое значение півтивив, важно не то, какое піэтизмъ имъль вліяніе въ частнасти протестантскую догматику, а-тотъ взгладъ ціртистовъ да богословскую науку, который самымъ последовательными образоми вытелаети изи общаго принципа піэтистовъ, изъ пониманія ими идеи христівиской правственности. Идея эта-сближеніе христівнской религіи съ жизнію. Завътнымъ стремленіемъ піртизма было то, чтобы всякая даятельность человъческого духа имъла правственный и практическій харантеръ. Всявдствіе этого и значеніе піэтизма въ исторіи протестантской догматики важно для насъ не само по себъ, а потому нменно, что въ этомъ случав ясно отразились религіозно-практическія тенденцін піэтизма, составляющія самую характерную ero vepry. Nicht der Kopf, sondern pectus est, qued

<sup>(1)</sup> Планкъ и безъ того замичаетъ, что «піэтизиъ погубилъ цвлую генерацію богослововъ и что, благодаря ему, протестантская наука шагнула назадъ на цвлое покольніе» (Plank's Gesch. d. protest. Theolog. seit der Koncordienformel. S. 215).

theologum facit» (1), говорили обытновенно пів-

Шпеперъ, поставивъ своею задачею-правственно воспитать все современное ему протестантское общество, предложивъ и главивний педагогическия средства. Один изъ никъ можно назвать доможними или семейными, другія пермосными, третьи-школьными; но они всв вместе вытелели изъ одного основняю взгляда пізтистовъ на нравственную жизнь христіанина, какъ на воплощение духа христіанской любви и вообще, -- христівнских в нравственных вачаль. Для цвли воспитанія религіовно-нравственного созпанія ъв жизни семейной служили, какъ нельзя лучше, Шпеперовы collegia pictatio. Благодаря посивднимъ, многін благочестивыя семейства представляли собою действичельно какъ бы небольшую церновь (eoclesiola). Частыя домашнія молитвы и чтеніе невидательныхь книгъ благотворно действовали на душу и домашнюю жизнь членовь благочестивыхь собраній. Религіозный пидифферентиемъ и безиравственность, вошедшіе какъ бы въ моду въ тогданиемъ обществъ, стали все меньше и меньше находить себъ сочувствін въ отдъльныхъ блягочестивыхъ личностяхъ и цвлыхъ семейныхъ кружкахъ. Чувство благочестія пробудилось во многихъ н еназалось даже въ образъ вившинго поведени пів-THOTOBLE (2).

Кромъ collegiorum pietatis на жизнъ протестантекаго общества благотверно влінли, распространяемыя піэтистами, библін и разныя назидательныя сочинс-

<sup>(</sup>¹) Т. е.: «не умъ, а сердце дъластъ (человъка) богословомъ». (Съ-Evang. Kztung. 1863 г. № 83, стр. 969).

<sup>(2)</sup> См. выдержку изъ пропов. Шпенера у Госсбаха въ вышеуказмъстъ. В 11, S. 267.

нія, наприм.: соч. Оомы Кемпійскаго «О подражанія Христу», пропов'яди Таулера, «Ріа desideria» и разныя пропов'яди самаго Шпенера. Почти вст эти сочиненія не чужды міжоторых вистических оттінков'; несмотря на то, они много епособствовали воспитанію въ тогдащнемъ протестантскомъ обществъ религіознонравственнаго частроскія,—потому что они проникнуты теплотою христіанскаго чувства.

Къ церковными средстванъ, употреблявшимся півтистами для пробужденія въ върующихъ христіанскаго благочестиваго чувства, можно отнести: проповодничество и капижизацію.

Шпенеръ и его приверженцы прежде всего объявили демонстрацію противъ всякой испусственности и изысканности (¹) въ проповъдничествъ и, чревъ то, придали церковной проповъди характеръ простоты и жизненности (²). Въ втомъ отношения особенно вамъчателенъ (конечно кромъ самого Шпенера) Рамбалъ, человъкъ образованный, бывщій прочессоромъ въ нъсколькихъ университетахъ, наприм. Існскомъ, Галльсномъ и др. Проповъди его отличались особенною теплотою чувства, простотою и жизненностію, и потому какъ слушались, такъ и читались съ больлимъ удовольствіемъ и пользою:

Наряду съ проповъдничествомъ, піэтистами поднятъ быль вопросъ и объ улучщенія калихизаціи. По-

<sup>(1)</sup> Изъ встать наукъ Шпенеръ не жаловать и даже вовсе не признавать помиленики, какъ науки пріучающей къ искусству сочинять процента. (См. Fvang. Kztupg. 1863. № 80. S. 492).

<sup>(2)</sup> О вдіянім півтявив на пропов'ядинчество дютеранъ, ем. прекрасныя статьи неизв'ястнаго автора, пом'ященныя въ «Evangelisch. Kirchenzeitung» 1863. № 79, 80, 81 и 83, подъ заглавіемъ: «Spener, als prediger» (Шпенеръ, какъ пропов'ядникъ).

можено было начинать обучение юношества съ библейской исторіи. Для этой цёли въ 1714 г. гамбургсній ректоръ написаль «Священную исторію», содержаншую въ себъ извлеченіе изъ историческихъ княгь свищеннаго писанія. Книга эта, по словамъ Госсбаха, составлена съ большимъ умѣньемъ и въ короткое время имѣла много педаній. Кромѣ того, въ интересахъ катихизическаго обученія дѣтей, самъ Шпенерънаписаль простѣйшее объясненіе христіанскаго ученія по кратиому катихизису Лютера. Влагодари всему этому, положено было прочное начало для религіознаго воспитанія протестантскаго молодаго покольнія и вообще, —протестантскаго общества.

Но педагогическое значение півтизма всего ясиве открывается изъ указанія самыхъ началь міэтистической педагогиин, которыя тоже вытеквють изъ одной общей и главной идеи півтистовъ о христіанской правственности. Півтизив основаль свою педагогику въ интересахъ религіозно-правственнаго чувства. Шпенеръ и его приверженцы хорошо понимали, что школа должна воспитывать не ученых в педантовъ, а истинныхъ христіанъ и хорошихъ общественныхъ двятелей, и что тольно истинно-благочестивый человъпъ можетъ быть хорошимъ и честнымъ гражданиношь (1). Отсюда піэтизмъ задачею воспитанія подагалъ «водвореніе царства Божія въ детскія сердца». Эта идея, по понятію піэтистовъ, должна была проникать собою всю систему школы и проходить повсъмъ ея направленіямъ (3). Самымъ главнымъ пред-

<sup>(&#</sup>x27;) Cm. «Geschichte d. Pädagogik», Dr. K. Schmidt. 1862. B. III. S. 400.

<sup>(\*)</sup> См. «Очеркъ исторіи воспитанія и обученія» Модзалевскаго-Вып. 1, стр. 312-14.

станителемъ півтизма, въ отпощеніи его из веспитанію, быль Франке (1), редоначальникъ везяв существующихъ ныив, въ протестантскомъ общества, такъ называемыхъ сиротскихъ домовъ и пріютовъ. Сблименіе христіанства съ жизнію лежало въ основа всей вообще дисциплины півтистическаго воспитанія. Въ этомъ отношенія, півтизмъ сдалаль школу, накъ выражается Карлъ ІНмидтъ въ своей педагогикв, пріобрименіємъ в выгодою для осизни; онъ сдалаль въ исторіи христіанской педагогики самый рашительный шагъ впередъ и произвель своимъ вліяніемъ на жизнь новую эпоху въ исторія воспитанія. Онъ стреминся пробудить въ лютеранахъ правственныя силы, которыя самымъ принципомъ протестантства какъ бы обречены были на вваное усыпленіе.

Далье, пізтизмъ выяснить отношенія между областію специончески-религіозною и нравственною. Лютеранскій ортодовсизмъ сдёлаль религію чёмъ - то только или мочим только объентивнымъ. Она, по ученію лютерановихъ ортодовсистовъ, только обмимаемъ собою религіозный субъекть и движеть его, но не прониваеть его собою всецьло. Пізтизмъ, на оборотъ, жизнь по въръ вовсе не хотъль отдёлять отъ жизни, какъ плода вёры. По его имънію, свитость внутренняго настроенія (Gesinnung) и свитость жизни не слёдують только за правою вёрою, какъ бы только примыкая къ ней, а состоять непосредственно въ ней самой. Лютеранскій ортодовсизмъ обратиль все свое вниманіе только на специончески-религіозную

<sup>(3)</sup> О педагогической двятельности Франке, см.: а) въ Pädagogik\*

К. Schmidt's. б) въ очерк. ист. воси. и обуч. Модзалевскате. Вып. 2 и в) Gesch. d. Pietismus H. Schmid's S. 286—301,

сторону върующаго субъекта, почти совержение игеорировавъ нравственную его сторону. Півтизиъ, паобороть, утверждаль, что не дел струи духовной жизи въ человътъ, а одна. Въ нравственной, оправданной дичности невозможно никаже разграничение нежду върою и самою иравственностию, или между областию «редигіозною» и областію «правственною». Жизнь истинно - редегіозная, по справедливому замічанію Вутике, есть вивств и жизнь правствения, рави капъ-и на оборотъ (1). Это единство и гармонію редигіозно-правственной жизни півтизать обозначаль или выражаль одникь именемь «благочестіе». Въ этомъ последнемъ, какъ въ сокусъ, не помитио піртистовъ, должны сосредоточиваться и жизнь религіозная и жизнь нравственная. Нельвя не отдать нівтивму полной справедивости въ этомъ органическомъ объединенія религіозно-правственной живии человъка и въ этой цыльности поняманія имъ сущности христіанской нравственности. Редигіозно-правственная жизнь человіна ABACTBUTCHSHO CHARACTCA, TRUB CRASSES, MSB ABYX'S основныхъ элементовъ: нессиенато и активнато. Въ области исключательно, речилозной жизии летовричувствуеть себя болье пассивнымь въ отношения въ Вожеству; въ области же нравствонной жизми-болье самостоятельнымъ и двятельнымъ. И самая религи обственнымь достояність человического духа только тогда, когда она бываетъ усвоена низ совершенно свободно и съ полнымъ убъждениемъ въ ея истинности и святости. При этомъ условін уже самый акть принятія и усвоенія религіи будеть ді-

<sup>(1)</sup> Wuttke, Handbuch, der christlichen Sittenlehre. 2 and. B. 1. Berlin, 1864. S. 311.

ломъ чисто-правственнымъ; тапъ что въ сердив истинно-върующаго въ одинъ моментъ загораются капъ бы двъ жизни—и религюзная и правственная; и въ отношения къ той и другой слова: раньше и нослю могутъ быть прилагаемы развъ тольно догически, но никакъ не въ дъйствительности.

Наконецъ, строгость и цальность взгляда піэтистовъ из нравственную жизнь очень рельеоно выразились въ ихъ ученіи о танъ называемомъ «adiaphora», или нравственно-безразличномъ. Въ концв XVII и началь XVIII стольтій, въ протестантскомъ обществь выработался слишкомъ свободный и легкій взгладъ на область, такъ называемыхъ, позволительныхъ предметовъ и дъйствій. У лютерань была въ ходу слівдующая фраза: «все то, что не запрещено въ священномъ писаніи, нравственно-безразлично, позволительно». Шиенеръ и піэтисты первой генерація первые возстали противъ этого, утверждая, что нётъ и не можеть быть свободныхъ действій человека нравственно-безразличныхъ. Піэтистовъ порицали за это, какъ нравственныхъ ригористовъ, которые будто полагають свое спасеніе только въ томъ, чтобъ, подобио камню или чурбану, быть нечувствительными ни въ вакимъ радостямъ живни, или же, подобно духу, отръщиться отъ тъда и тъдесныхъ свойствъ (1). Но этотъ упревъ пістистамъ быль совершенно несправедливый. Взглядъ піэтистовъ первой генерацін на нравственно-безраздичныя действія вовсе не быль ригористичень, а вытекаль изъодного, уже извъстнаго намъ, правственнаго ихъ принципа, по ко-

<sup>(1)</sup> Portsch, Alter and Heiligkeit d. Christenthams. 111, 119.

торому приси жизнь четоврка чотжив сенте непрестаннымъ служениемъ Вогу и проникнута одною религозною върою или двительнымъ христіанским благочестівиъ. Сколько изавстно (1), півтизиъ Шиенера, отвергавши нравственно-безразличныя дъйствія. обращаль внимание не на вижиния предписания правственнаго закона, а-плавнымъ образомъ-на самы духъ христівнства, не на вившиія побужденія дійствій христіанина, а на внутренніе мотивы ихъ, на внутреннее настроение человического духа. Въ этомто указаніи, такъ сказать, на самое зерно нравственной жизни и состоить невабвенная васлуга півтиви въ исторіи христівнской морали. Онъ проповінналь. что христіанство есть жизнь, что правственный законъ кристіанскій есть законъ духа и соободы и чю всв требованія этого закона сводятся къ тому, чтоби въ душв вврующаго воспитать одно святое распоюженіе духа, какъ одинь высшій принципь нравственности, долженствующій освіщать, возвышать и облатороживать человеческую жизнь. Отсюда, и нравственность каждаго христіанина не должна представлять собою одинъ только рядъ безсвязныхъ и отдъльныхъ нравственныхъ осктовъ, а должна быть постоянно связною и цельною жизнію. Каждый моменть этой жизни долженъ непремънно находиться иля въ согласін или въ противорвчім съ требованіями дух христіанской морали и, следовательно, должень быть наи добръ или золъ, но никакъ не безразличенъ-правственно. Подобно тому, какъ въ жизни физической нътъ ничего среднято между жизнію и смертію,

<sup>(1)</sup> Lange, mosaisches licht u. Recht, in Anhange. S. 1247. Vgl.; Consil. Latin. 1, 426.

жизни нравственной нъть нинакого средняго и безразличнаго состоянія между добромъ и вломъ. Въ силу этого, пістизмъ совершенно справедливо отрицалъ всякое безразличіе нравственныхъ дъйствій человъка.

Говори объ историческомъ значении півтивма, мы не можемъ не указать, наконець, и на его заслуги въ отношени вившней протествитской миссіи менеду язычниками и, такъ называемой, внутренней миссін, между самими протестантами. Въдълъ той и другой, піэтизмъ имвиъ весьма важное значеніе. По словамъ компетентной миссіонерской газеты «Heidenbote», редактируемой миссіонерскимъ протестантскимъ обществомъ въ Вазель, въ одной только Индін, благодаря внашней миссім півтистовъ, обращено въ христіанство полмилліона язычниковь (1). И Гоомань справедливо замъчаетъ, что прапиская миссія составляетъ собою «перлъ, вънецъ и тріуноъ» піэтизма. Результаты этой миссін достойны изумленія (2). Равимиъ образомъ и внутреннюю (3) миссію протестантскую нъмцы называють «дщерію» піэтизма. Газета «Сепtralvorstand» служила органомъ внутренней протестантской миссіи. Задачею этой піэтистической га-

<sup>(1)</sup> Heidenbote. 1853. S. 4.

<sup>(2)</sup> Hoffmann's Missionsfragen. 1, 236.

<sup>(3)</sup> Названіе «внутренней миссіи» въ первый разъ употребниъ Люке въ своей ръчи, говоревной виъ въ 1842 г. (См. Негод, R.-Епг. IX, 650). На основаніи сочиненія Вихерна («die innere Mission d. deutsch. ev. Kirch.» 1849. 2 aufl. S. 5. 4, 16, 17, 205 и др.), котораго протествиты вазывають спостволоми внутренней миссіи (см. Theol. Studien. u. Krit. 1854. 1 Hef. S. 167), о послъдней можно составить сардующее понятіе: «она есть свободная, независимая оть служебныхъ обязанностей, дъятельность членовъ христіанскаго общества, направляемая въ веду вспомоществованіе духовнымъ и матеріальнымъ нуждамъ этого общества». (См. «Духъ Христіанина». 1863. еевр. стр. 414).

веты было-разоблачение и испоренение неварія в без правственности въ народъ (1).

Намъ остается теперь перейти въ разсмотръно другой сторовы півтизма, совершенно противоною ной первой, сторовы фальшивой и бользненной, и родышть которой сирывается тамъ же, гдъ закичами корень его правственной силы и жизни, именю: в его сублективном в благочестви, съ которымъ къ сожальню соединялось еще невниманіе въ теоретической сторонъ кристіанства, и въ его своеобразнов пониманіи возрождення.

Піэтизмъ сдинкомъ односторонно понималь бымчестіє: онъ не видвиъ ничего выше благочестія; последнее было для него-все. Обращая все свое впманіе почти исключительно на практическое бытчестіе, півтивиъ темъ самымъ уже неизбежно поры валь значение теоретической стороны христіансти Тамъ, гдъ все сводится въ одному благочестію в п умъстенъ вопросъ только о средствакъ возбущи: щихь въ благочестию, тамъ дегно зараждается развдушіе въ тому ученію и вообще въ той теоретичской сторонъ христіанства, которая не имветь невсредственнаго отношенія къ чувству благочестія. Ја шеръ справедливо говорилъ въ свое время, что, каго синкретизмъ, во имя любимаго имъ studium pacis. г. пираль всякое ученіе, заграждавшее ему путь въе цвли, такъ піэтизмъ, имвя въ виду одно свое лод мое studium pietatis, опустиль изъ виду теоретич скую истину, которая вездв должна стоять на пе вомъ планъ (2). Игнорирование пистизмомъ теоретич

<sup>(&#</sup>x27;) Hossbach, a. a. О. въ прибавленія.

<sup>(2)</sup> Timoth. Verin. 11, 16.

екой стороны христівиства, во ими одного христівнскаго практицизма, зам'ятно очень рано и по своему началу восходить едва-ли не въ самому Шпенеру, который, по примъру Калиста, отничать «articules ad salutem necessarios» отъ встять прочихъ (1). Отсюда и происходило то, что піэтивить, будучи но своему принципу веренъ символическимъ лютеранскимъ кингамъ, не первыхъ же порахъ постевиль себя въ фальшивое отношение нъ нимъ на опыть. И тогда какъ самъ Шпенеръ котъль тольно ограничить суевърное уважение къ символическимъ книгамъ, которыя протеставтская ортодоксія возвышала даже до принисыванія имъ непосредственной богодухновенности (2), можднъйшіе піэтисты вовсе отвергии въроисповадный разности. Уже въ началъ XVIII стольтія мы видимъ въ средъ піэтистовъ такихъ мистиковъ, которые не страшились подобнаго смедаго шага, въ развитим своихъ субъективныхъ началъ. Изъ ореды пістистовъ, день ото-дня, все чаще и чаще сталь слышаться голось самаго наглаго индифферентизма въ отнощения нъ религін и перковному культу. Одни изъ нихъ проповъдывали равноправность и равнокачественность всыхъ религій; другіе торжественно провозглашали погибель всти перкней и ложь всти вфроисповъданій (3); третьи отирывали, такъ называемыя, школы добродюмели для людей всыхь религій, даже для дытей турокъ и евреевъ на томъ тольно основани, что постраніє не тоткня стишить никвиих ретигіозняхр споровув (4).

<sup>(4)</sup> Consil. Lat. 1, 24.

<sup>(2)</sup> Herzog, R.-Enzykl. «Pietismus». S. 655.

<sup>(3)</sup> Ibidem. S. 656--7.

<sup>(4)</sup> Ibidem. S. 656.

При равнодушім яъ теоретической сторонъ хривъ поздавниемъ півтазав стівнства. естественно развилось равнодушів и из богословской наукв. Галльсвій университеть сталь все болье и болье терять свой научный характерь и опускать изъ виду научиме интересы. Практицизмъ вытысникъ изъ кего науку. Всивдствіе чего, изъ Ганньского университета выходеле цълыя покольнія такехь духовныхь лиць, которыя были сколько півтически благочестивы, столько же научно невъжественны. И въ этомъ невъжествъ упревали півтистовъ не один только противнини шхъортодонствы, не одина тольно Лешеръ жаловался на недостатовъ между піотистами въ solide doctis et cordatis theologis ('), а и другія лица, даже преданные півтизну, каковъ быль, напр., графъ Цинцендоров (2). Правда, самъ Шпемеръ вовсе не думаль нгнорировать богословокой науки, а желаль только явть ей наскольно вное направление чамъ какое она имъла у лютеранскихъ ортодоксистовъ, и въ своемъ сочинении «pia desideria» сдължь изсколько, относящихся из этой цами, предложеній. Онз говориль, напримъръ, что «изучение библи будущими богословами должно быть усилено, а изучение оплософіи ограничено, и что самое богословіе должно быть изучаемо съ благочестввинъ чувствонъ». Всъ эти желанія Шпенера были внолив сообразны съ историческими обстоятельствами того времени и съ этой стороны совершенно ваконны. Но такъ какъ они выражены были Шпенеромъ слишкомъ обще, то не увънчались желаннымъ успъхомъ и повели въ совершенно противо-

<sup>(1)</sup> Timoth. Verin. 11, 52.

<sup>(2)</sup> Evang. Kzt. 1840. S. 21.

положнымъ результатамъ. Шпеперь находиль, что онлософія въ области богословія даются слещкомъ шерокія права, но же указаль ез каких именно пунктаст. Онъ порицаль, далье, богословіе ортодоксистовъ за то, что въ него вкрадась сходаотика; но, при этомъ, не указавъ простыхъ средствъ въ изгианію ся изъ области богословін. Если у півтистовъ возникао желаніе, такъ сказать, пересоздать цілое направление въ протестантскомъ богословин, то для нихъ недостаточно было указать только на одинъ принципъ новаго (практическаго) направленія, а слъдовало, отвергнувъ старую богословскую науку, поваботиться о цальности новой. Между тамъ піэтисты эту-то существенную сторону дъла и опустили виду. Они не создали въ богословской наукъ ничего цваьнаго и законченнаго. Вогословіе ортодоксистовъ было, по врайней міррі, системою стройною и цільною, въ которой все стоямо на своемъ маста и которое поэтому въ силахъ было отстоять свои интересы въ борьбъ съ наукою. Оно накъ будто бы имъдо намое то чутье ко всякой опасности, угрожавшей ему со стороны научнаго знанія. Ничего подобнаго не было въ півтистическом в богословін. И потому, скоро последовавшее затемь, время господства раціонализма на опытъ доназвло все безсиліе и всю научную несостоятельность півтистическаго богословія. И только со времени Шлейермахера, котораго Шведеръ справедливо называеть «воскресителень и носителень» дука самого Шпенера (2), півтистическое богословіе приняко болье научный характеръ.

<sup>(4)</sup> Cm. Schweder, im Anhang an d. Hosebach's «Philippe Iskob. Spener und Seine Zeit.» S. 324.

Большее или женьшее невиниание півтистовъ, осбенно поздивишихъ, къ богословской наукъ и вообще отринание ими долживго значения теоретической стороны тристівнства дурно повліню на складь и хірактерь ихъ правственных возвръній. И это-га поридив вещей. По свидетельству исторіи, исключитель ное сосредоточіе на прантических началахь и совершенное пренебрежение другими сторонами религюзной жизни всегда ведеть къ фальшивымъ правственнымъ возарвинямъ. Причина отого печальнаго явлени въ религіозно-правственной жизни нами отчасти уме указана выше, погда мы говорили о взаимномъ отвоменім области редагіозной и правственной. Мы шдвии, что жизнь релитіозная и жизнь правствения вивств составляють одму цильную живна, в что раз-ABLIATE HER MORHO PROBE TOLLEO BE LOURINGERONE IN нятін, но ни накъ не на самомъ дълъ. То же саме нужно оказать и объ отношенін теоретической стороны пристиметва нь прантическимъ началамъ сею последняго, равно вакъ-и на оборотъ. Какъ теори, не оправдываемая жизнью, не имветь правствения значенія и вивиснія, такъ и правственныя требовані, не справдываемыя донтриною, по справедливому закчанию понойнаго Хомянова, «споро теряють свою обзательную, силу и превращаются, въ глазакъ додей. въ выраженія непоследовательнаго произвола: пріетіанская правственность, лишенная своего родниз (догматическаго ученія), месякаеть» (1). Все ото выясняется сущностію, характеромъ и задачею кристіанской нравственности или правственной жизии. По-

<sup>(1)</sup> См. Богословскія сочиненія А. С. Хемякова. Праге. 1867 г. стр. 143.

следняя, котя вращается преимущественно въ области свободы и воли, темъ не менее, - такъ какъ эта воля разумна и служить выраженіемь сознанія, а вмёсть и выражениемъ любви къ тому, что содержится въ этомъ сознаніи, -- правственность обнимаеть собою жизнь и цвлое существо человвческого духа, во всвхъ формахъ его проявленія, въ способности познавательной, чувствовательной и желательной. **Нравственное** знаніе есть ничто иное какъ въра, религіозная-то, или же вообще въра разумная; нравственное чувство-есть благорасположенность и любовь къ добру; нравственная воля есть стремленіе въ дъланію добра; а самая нравственность состоить не во одной какойнибудь изъ этихъ трехъ сторонъ человъческаго духа, а есть гармоническое единство вспхг ихъ. Взаимодъйствіе всъхъ нравственныхъ силъ, строгое единство въ разнообразіи и цільность во множественностивотъ сущность и характерз нравственной жизни. Гармоническое развитіе всёхъ духовныхъ силь человёка; усовершенствование познавания до степени пріобратенія христіанской мудрости, принимаемой въ самомъ словъ Божіемъ (Притч. 2, 2; 4, 5; 8, 11 и пр. Іоан. 8, 32. 17, 3. Дъян. 17, 27. Римл. 12, 2, 16, 19. 1 Кор. 14, 20. Еф. 1, 18. 3, 18 и пр. Фиг. 1, 9, 10 и пр.) за существенное состояніе высочайтаго блага; усовер**тенствованіе** нравственнаго чувства до возведенія его на степень евангельской любви и усовершенствование свободной воли до выработанія изъ нея высокаго, нравственнаго характера-вотъ задача христіанской правственности. После этого, само собою понятно, что для нормальной нравственной, жизни необходимо нужна цвльность нравственных воззрвній; иначе пре-Христ. Чт. № 6. 1870.

обладаніе въ нравственной жизни одного какого-либо изъ основныхъ ея элементовъ непремънно поведеть иъ крайностямъ, какъ это мы и видимъ въ развити позднъйшаго піэтизма.

Впрочемъ, указанныя нами крайности въ піэтизмъ составляють еще только одну и при томъ, внительно говоря, менье важную слабую его сторону. которую можно назвать только началом бользней. Другая бользненая сторона поздивищаго піэтизма еще непривлекательные первой. Это-его нравственный ригоризме и чисто-манихейскій ваглядь на жизнь со встви ея благами и красотами; это-его ханжество в пустая порделивость своимь миммымь благочестівнь; это-его сепаратизму и вовмутительный разладъ нежду собственнымъ словомъ и дъломъ и т. и. И если въ чемъ, такъ именно въ этомъ больше всего обнаружилось то, что позднійшій піэтизмъ совершеню чуждъ духа самого Шпенера и духа ранняго піэтизма и что онъ, по карактерному выражению Лянганса. успокоивается на одномъ только одражаввшемъ у него религіозномъ чувствв (1).

И эта последняя слабая сторона позднейшаго півтизма развилась изъ того же субъективнаго благочестія, которое составляло душу Шпенерова піетизма и которое, въ виде личнаго возрожденія, перешло въ позднейшемъ піэтизма въ крайность, вследствіе уже выясненнаго нами невниманія піэтизма въ теоритической сторона христіанства. Но для того, чтобы понять, какимъ образомъ изъ півтическаго ученія о внутреннемъ возрожденіи человака вытекаютъ вса упомянутыя нами крайности позднайшаго півтизма,

<sup>(1)</sup> Langhans, Pietismus und Christenthum. S. 83.

нужно напередъ рёшить следующій вопросъ: именно пістизмъ разуміветь подъ возрожденіємь внутреннею жизнію?» Или: въ какое отношеніе півтизмъ ставитъ внутрениюю возрожденную жизнь къ жизни соціальной со всеми ен условіями? Понятное двио, что отношение можеть быть мыслемо и понимаемо двоякимъ образомъ: или а) въ смысла вившшней абстрактной противоположности этихъ двухъ сферъ живни, или же б) въ смыслъ одного внугроиняго органическаго ихъ развитія. При первомъ образъ возэрънія, соотвътствующемъ догматическому дуализму, внутреннее обращение или возрождение человъка будетъ мечемъ обоюдуострымъ, раздъляющимъ всвиъ дюдей на двъ половины, изъ которыхъ одна двлается наследіемь неба, а другая достояніемь тымы кромъшной. Тутъ обращение человъка является съ дуалистическимъ характеромъ, является не цальнымъ и болъе внъшнимъ, чъмъ внутреннимъ. Во второмъ случав, когда, при органическомъ развитім всвхъ силъ человъка, уничтожается всякая дуалистическая противоположность между Вогомъ и человъкомъ, между небомъ и землею, -- обращение дълается внутренимъ принципомъ, проникающимъ все существо человъка, имманентною силою, обнимающею собою вст стороны человъческой жизни и двятельности. Возрождение (Wiedergeburt), въ смыслъ повдиващато піэтизма, боаве подходить подъ категорію обращенія перваго рода, т. е. съ карактеромъ дуалистическимъ. У Шпенера и его ближайшихъ последователей возрожденіе, какъ необходимое условіе истино-благочестивой жизнивовсе не имъло (1) того дувлистическаго характера,

<sup>(1)</sup> Cm. Spener's Pia desideria und Theologische Bedenken.

вакой придаль ему поздивищий пістизмъ. Шпенерь и его приверженцы желали личнаго возрождения для того, чтобы оно обратилось потомъ въ новый принципъ всей двятельности человниа и благотворно отражалось во вежуь отправления его правственной жизни. Но поздижные пістисты требовали внутренняго возрождения не для облагорожения жизни челована во всвіъ ся видахъ и формахъ, а для того лишь, чтобы заминуться потомъ въ кругъ интересовъ одного своего внутренняго міра и, пром'я отихь интересовь, презирать все и всёхъ.... Для Шпенера все должно было быть благочестіемь, или въриве, вся жизнь человъка должа быть проникнута и дышать благочестіемъ; для позднъйшаго півтизма, на оборотъ, субъективное благочестіе должно замвнять собою все и игнорировать даже всв условія жизни общественной и частной. Такимъ образомъ на сколько широко понималь задачу правственной жизни христіанина піэтизмъ ранній, настолько узко и одностороние понималь ее півтизмь поздивйшій. Последній поставляль своею задачею не то, чтобы нравственная жизнь представляла собою во всей чистотъ, цъльности и величім одинъ, такъ сказать, прекрасный храмъ благочестія, а только-то, чтобы по возможности отръшиться отъ всего, что не миритоя съ чувствомъ ихъ субъективнаго благочестія. На этомъ основанім онъ игнорируетъ все объективное въ христіанствъ. «Весь интересъ его, по выраженію одного западнаго богослова (3), заплючается только въ индивидуунъ Solchem, а не въ томъ великомъ организмъ, къ кото-

<sup>(1)</sup> Cm. Deutsche Protestantismus S. 262.

рому индивидуумъ относится какъ часть къ цълому (¹). Изъ этого-то односторонняго пониманія піэтистами субъективнаго возрожденія и благочестія и вытекають всё ихъ дуалистическія воззрінія (²) на міръ нравственный и даже на міръ онзическій (³).

Узкость правственных понятій обларужилась въ піртизм'в очень рано. Последователи Шпенера не съумвли сохранить нравственнаго идеала своего родоначальника во всей его приости и чистотв. Тогда какъ Шпенеръ о, такъ называемыхъ, повродительныхъ предметахъ и действіяхъ, -- кановы, напр., посъщение театровъ, участие въ танцахъ и т. п.,---судиль болье по внутреннему расположенію двиствующей въ этомъ случав личности (Secundum personam), чвиъ сколько по самому предмету дъйствія (Secundum rem), галиьскіе півтногы, даже Франке, Лянге и Брейтгаунть въ своихъ взглядахъ на нодобнаго рода дъйствія являются большими ригористами. Напр. Франке старался доказывать, что извъстные виды забавъ и увеселеній, каковы: нгры, танцы и шутки, такъ сказать, по самой природъ своей, исходять изъ

<sup>(1)</sup> Cpas. Hüffel, der Pietismus, geschichtlich und Kirchlich beleuchtet. 1846. S. 17.

<sup>(2)</sup> См. Wiggers, Gesch. d. Mission. 1, р. 167. Намъ думастся, впрочемъ, что начало дуализма въ протестантотвъ, саммиъ осявательнимъ образомъ сказавшееся въ поздившемъ піэтизмѣ, восходитъ чуть ли не ко времени самаго Дютера. Корень его едва ли не скрывастся именно въ лютеранскомъ ученіи о паденія человъка, вслѣдствіе котораго послѣдній, по Дютеру, сталъ совершенно неспособнымъ къ добру, такъ что между никъ и Богомъ, подобно тому какъ между небомъ и землею, — непроходимая бездна. И то, что здѣсь скрывалось только въ вернъ естественно не могло не развиться на исторической почвъ, при благопріятныхъ историческихъ условіяхъ.—Асторо.

<sup>(8)</sup> Cm. Christliche Volksbote, 1854, p. 207 m 302. Vgl: Heidenbote. 1853, p. 1 m 2.

ветхаго (т. е. инчео навозрожденнаго) человъка и поэтому они для христіанина всегда составдяють грахъ (1). Позднайшій піэтизмъ пошель въ этомъ отношение еще дальше. По его дуалистическому взгляду, полагающему непроходимую бездну между естест веннымъ и оверхъ-естественнымъ, «все то, что только входить въ область природы, грашно и нечисто». Отсюда въ поздивищемъ піэтизив развивалась страmeas anatis no beeny obstoromy sin mipcromy (weltlichen); стсюда въ немъ замътна демонстрація противь всякой науки вообще, противь искусства, невинныхъ удовольствій жизни и деже противъ самыхъ необходимыхъ и естественныхъ условій и требованій жизни общественной и частной. Проведение самой ръзвой грани нежду «Божественным» и «мірским», ограничение царства Божия увкою областию специончески религіознаго, безуздовное отверженіе всего, что не ведеть непосредственно нь этой прин,-воть что составляеть херектерныя особенности поздивашаго піэтизма. Искусство и повзія, по мижнію позднъйшаго нівтизма, суть тоже, что языческія водхвованія (Zaubereien), утонченія плоти, враги библін т. п. (в). Танцы, игры, театры и то, что составляетъ комфортъ жизни, - все это, на ваглядъ позднайшихъ півтистовъ, есть ничто иное какъ ротра diaboli (дьявольская роскошь) (в). Даже на явленія видимой природы, въ воторой для насъ отражаются божественныя совершенства, півтизмъ смотритъ какъ на слъдствія тяготьющаго надъ нею проклятія Божія (4).

<sup>&#</sup>x27;(1) Tholuck, Gesch. d. Pietismus. S. 22-24.

<sup>(2)</sup> Cu. «Darmstadt, allgem, Kirchenzeit.» 1860. 2 91.

<sup>(\*)</sup> Cm. Märklin, a. a. O.

<sup>(4)</sup> Die Entstehung des Heidenthums. S. 25 m cata.

Мало втого; по его понятію, не-только дюбовь къ твари (1) и любовь къ самому себъ (2) становятся преступными, но и любовь супружеская, освященная самою церковію, не имжетъ сама въ себъ правственнаго достоинства (3). Вообще, взглядъ поздивищихъ піэтистовъ, какъ на бракъ, такъ и на весь міръ, отзывается манихействомъ. Бракъ, говорять они, котя и не запрещается върующимъ, но гораздо лучие, если они будуть воздерживаться отъ него (4). И даже на такія необходимыя условія общественной жизни, какъ напр. торговля и т. п., повдивимий півтизмъ смотритъ какъ на матеріализмъ (5), и на самую политику какъ на нъчто чуждое христіанству (6). Послъ всего этого, Гюффель справедливо замечаеть, что для піэтистовъ не существуеть ни природы съ ел богатыми сокровищами, ни исторіи съ ел велиними двятелями и учителями, ни результатовъ человъческой мысли и действій (7). Для нихъ, по ихъ тесріи, какъ будто не существуєть ничего земнаго, а существуетъ, по выраженію Маргейнеге, «одно только христіанское небо» (8).

Дуалистическія прайности півтистической морали сказались весьма печальнымъ образомъ и въ самой -

<sup>(1)</sup> Hossbach, a. a. o. 11, 90.

<sup>(2)</sup> Theologische Bedenken. III, 2. 30. Vgl: Em. Feierlein, die Sittenlehre. S. 150 n cz.

<sup>(3)</sup> Hennike, Auszug aus d. theolog. Bedenken. 1838. S. 157.

<sup>(\*)</sup> Märklin, а. а. о. 206. Не надобно забывать, что здёсь идетъ рёчь о взглядё на безбрачіе въ нёдрахъ протестантства, далекомъ отъ возвышеннаго взгляда православной церкви на подвигъ иночества.—

Ред.

<sup>(\*)</sup> Kapf, die Zukunft des Herrn. p. 95.

<sup>(6)</sup> Märklin, a. a. O. S. 203.

<sup>(7)</sup> Hüffel, a. a. O. S.72, 84 m 87.

<sup>(8)</sup> Marheineke, theol. Moral. S. 592-5.

правственной жизии поздивищихъ півтистовъ. Такъ какъ внутреннее возбуждение и дичное возрождение, по понятію півтистовъ, пріобретаются путемъ глубокаго сокрушенія о грѣхахъ, то многіе изъ нихъ на этомъ пути доходили до такого мрачиаго душевнаго состоянія, до котораго, по мъткому выраженію Шведера (1), могъ доводить скорве строгій проповъднивъ поваянія Іоаннъ, чэмъ примиряющій и искупляющій Христосъ Спаситель. Лянгансь въ своемъ сочинения «Pietismus und Christenthum» приводить нъсколько очень характерныхъ въ этомъ отношенів выдержевъ изъ различныхъ оффиціальныхъ донесеній вибшней півтистической миссін, гдв между прочив говорится, что, благодаря суровой проповъди (2) пізтистическихъ миссіоперовъ, даже двенадцатилетнія дъти бываютъ поражаемы полнымъ сознаніемъ своей всецвлой грежовности и плачуть о томъ, что они отвергия Господа. Изъ взросныхъ же многіе бросають ново обыденныя занятія, забывають о сив и пищь. Во время молитвы многіе доходять до совершеннаго изнеможенія физическихъ силь и даже до потери сознанія, доколь, по выраженію півтистических миссіонеровъ, возрожденіе не сдвааетъ ихъ сынами Божінми (3). Причемъ многіе изъ миссіонеровъ, по свидетельству Лянганса, доходять нередно до ужаснаго фанатизма, обнаруживающагося даже въ похищенін ими языческихъ дітей, къ чему такъ часто

<sup>(&#</sup>x27;) Schweder, im Anhang zur Verfassung Hossbach: «Phil. las. Spener».

<sup>(2)</sup> Любимою темою проповдая півтистических в инссіонеровь служить ученіе «о візчномъ осужденін ветить и наждаго» (из). Mission Registre 1833 р. 148).

<sup>(3)</sup> Langhans. a, a. O. S. 260-90.

прибъгаетъ римско-католическая пропаганда (1). Въ газетъ «Heidenbote» приводится очень много подобныхъ грустныхъ фактовъ (особенно за 1840 годъ), которые, такъ сказать, роняють самое христівнство въ глазахъ язычниковъ (2). Не менъе интересны, а вивств и жалки тв педагогическіе пріемы, кажими пользуются піэтистическіе миссіонеры для пробужденія внутренней жизни въ обращенныхъ ими въ христіанство язычникахъ. Въ большей части миссіонерскихъ заведеній введена невыносимая монастырская дисциплина, совершенно отрывающая детей отъ внешняго міра и современнаго теченія жизни; мрачный и суровый аскетизмъ, вовсе несвойственный юному возрасту, употребляется какъ върное (?!) средство для правильнаго развитія въ дётяхъ внутренней жизни и для регулированія стремленій сердца (3). Благодаря этимъ мёрамъ, въ воснитанникахъ убивается всякая самостоятельность мысли и стремленій. Имъ внушается, что наука, художество, півніе и музыка, ремесло и даже земледелів — все это суть признани плотскаго человъка. На оборотъ, карактерную особенность благочестиваго человака составляють: суровая проповъдъ о скоромъ судъ, томная надежда на дучмую будущность, отшельничество или аскетиемъ и полное самоотвержение (4).

<sup>(1)</sup> Langhans, a. a. O. S. 260-90.

<sup>(2) &</sup>quot;Христіанство, говорить Шлейернахерь, не знасть никакого права, которое бы уполномочивало насильно цивилизовать нецивилизованный народь. Нужно избигать всего того, чрезь что поворится христіанское имя между язычниками; а оно ничимь столько не безчестится, какъ именно насиліємъ" (Unterdrücken). См. Schleiermacher's christl. Sitte. p. 289.

<sup>(8)</sup> Cm. Appel. aux Amis de missions. p. 27.

<sup>(4)</sup> Cm. Ausland, S. 332.

И не одни только піэтистическіе миссіонеры, но и европейскіе піэтисты подобнымъ же образомъ понимають задачу и идеаль нравственной жизни. И у нихъ--строгое раздъленіе между «божественнымъ» н «мірским», между «сынами Божівми» міра», и у нихъ-узкое ограниченіе живни одною только областію специфически религіознаго. Все, что только непосредственно не входить въ эту область, поздижний піэтизмъ называеть это, позорнымъ на его языкъ, именемъ міра, въ которомъ, котя и нужно жить и двиствовать, но всегда такъ, чтобы мірское представляю собою разкую противоположность духовному (1). Эта противоположность, по выраженію Гагенбаха, то обнаруживается въ томной скорби объ испорченности міра, то переходить въ навъстнаго рода боязливость и смущение, то нередко умеривляеть чувство для наслажденій искусствомъ, то омрачаеть свътчый взглядъ на жизнь, то отравляетъ чувство самыхъ невинныхъ радостей и удовольствій жизни и, по причинъ всего этого, низводить религію съ высоты ед поэтическаго ведичія въ самую сухую прозу (1).

Ограничивая область правственнаго одною только областію специончески религіовнаго, півтизмъ выскажываєть не-только узпое пониманіе имъ нравственнаго идеала, а вивств — и неправильное пониманіе всей сущности, силы, духа и задачи самой христіанской религіи. Характеръ послідней есть любовъ и миръво имя этого, она способна мириться, или візриве, примирять съ собою и облагороживать всі условія общественной жизни. Христіанство вовсе не имъеть

<sup>(&#</sup>x27;) Cm. Langhans, a. a. O. S. 332.

<sup>(2)</sup> Hahenbach, Vorlesungen u. s. w. Th. IV, S. 229.

въ виду-дълать изъ своихъ последователей жанихъто чудовищныхъ аскетовъ, которые бы презирали міръ со всеми ето благами и со всемь, что только не имъетъ непосредственнаго отношения въ редигіозному чувству. Оно хоти и не дало опредъленной формы для общественной и гражданской жизии, потому что это, по справединвому выражению одного нзъ нашихъ богослововъ, было ниже ето задачи (1), твиъ не менве оно никогда не возставало противъ самыхъ этихъ формъ и вообще не отрицало всёхъ тваъ историческихъ и жизненныхъ условій, при которыхъ оно должно быть усвонемо върующими. Христіанство должно не игнорировать и презирать міръ, какъ что-то нечистое и абсолютно спверное, а омывать его банеко очищения. Оно не должно чуждаться и бъгать твуъ или другихъ формъ общественной жизни, а должно освящать и облагороживать ту, если такъ можно выразиться, нравственную атмосферу, подъ вдіяніемъ которой євангельской истинь суждено прививаться и крёпнуть въ сердцахъ вёрующихъ. Между тымь поздивний инэтизмъ, отвергиий имя крайняго субъективизма всякое внашиее посредство въ соединения со Христомъ, хотълъ, такъ сказать, заразь перешагнуть за естественные предълы земной жизни и перенестись въ область сверхъ-естественнаго, и потому презрава весь міръ. Но этотъ смылый скачекь быль для него, что называется, sallus mortalis. Поздивиний півтизмъ, желая весь отдаться одному небу, какъ бы забыль, что онь живеть на земль и что христіанину, для пріобрытелія

<sup>(</sup>¹) См. "Христ. Чтеніе" за 1868 г.: севр. стр. 361.

христіанскаго неба, или цорствія Божія, сущено и дъйствовать—въ дукъ христіанской свободы и любви—во вившнемъ міръ. Отсюде-то онъ неръдко представляеть въ себъ во вившнемъ отношеніи жалкое попраніе всякихъ разсужденій и человъческихъ чувствъ, а также какой-то диній фанатизмъ, какъ будто силящійся превзойти собою фанатизмъ повлонниковъ Магомета. Внутренняя же живнь его представляетъ въ себъ подавленіе всякаго свободнаго развитія, бользненное чувство благочестія и неръдко мечтательство.

Суровый нравственный ригоризмъ поздавищаго півтизма идеть въ совершенный разрівь съ духомь христіанской правственности. Півтистическая правственность по своимъ началамъ совершенно знаеть ни той небесной любви, ни той дорогой для христіанина свободы, которыя запов'ядуются въ Евангелін. Христіанская любовь у повдижищихъ піэтистовъ отраничивается одною только, своеобразно понимаемою ими, любовію въ Вогу и въ своимъ собратіямъ-півтистамъ; а ввантельская свобода понимается ими въ смыслъ почти одного только свободного издіянія своихъ субъективныхъ чувствъ предъ Богомъ. Всивдствіе этого у поздивинить півтистовъ выработался духъ сепаратизма и ригористического аспетизма. Съумивая до последней крайности область, такъ называемыхъ, повродительныхъ предметовъ, н утверждая, что напр. гостинные визиты, театральныя представленія, танцы и т. п. абсолютно безиравственны наи гръховны сами въ себъ (Secundum rem), поздивищій півтизмъ твиъ самымъ убиваеть въ человъкъ всякую нравственную свободу, совершенно

незаконно приносить въ область христіанской морали мрачный взглядъ на жизнь и, подобно іуданаму, обращаетъ внимание болве на вившность, чвиъ на внутреннее настроеніе сердца и духа. Піэтизмъ забываеть, что «во всемъ міръ нътъ ни одной вещи абсолютно греховной». Вогь сотворные вся добра экло. Зла объективнаго. Онъ не совдалъ: это не сообразно съ Его безкопечными совершенствами. Человъкъ самъ создаль себв эло, осуществивь танвшуюся въ его природъ одну только возможность по злу, какъ необходимое условіе его правственной свободы. Всякая вещь сама въ себъ правственно безразлична и можеть получать тоть или другой нравственный характеръ только смотря потому, съ какимъ расположеніемъ духа и съ какою цілію человінь употребляеть ее. Во всехъ нравственныхъ действіяхъ человека важны-не предметь дійствій, а ті внутреннія побужденія, которыми мотивируется и та ціль, къ кокоторой направлена въ этихъ действіяхъ нравственная сила человъка. Съ этой точки эрвнія въ христіанствъ, строго говоря, не должно быть и ръчи о какой бы то ни было, такъ сказать, юридической грани между областію позволительныхъ и непозволительныхъ предметовъ. Вопросъ можетъ быть тольно о пълесообразности правственныхъ дъйствій, о согласіи или несотласіи ихъ съ духомъ христівнской любви и свободы и вообще съ твиъ нравственнымъ идеаломъ, который дарованъ намъ самимъ Опасителемъ и завъщанъ въ Его Божественномъ Евангелів. Объемъ области «позволительнаго» различенъ для людей, стоящихъ на разныхъ ступеняхъ правственнаго развитія и находящихся въ разныть условіяхъ

жизни. Чэмъ выше человых по своему правственному развитію и чемъ больше правственныя требованія его инчивго духа какъ бы отождествляются съ **нравственнымъ** закономъ, твиъ Blime иравственныя права его дичности, тамъ шире становится кругь его свободы и самой области «позволительнаго». Для чистаго — все чисто: праведычку законе не лежиме, говорить впостоль. Законь христівнсвій тэмъ именно и отдичается отъ рабскаго характера запона іудейскаго, что окъ есть законъ дука н свободы: Богъ удоволи наст, говорить впостоль, слуэсители быти наву завиту, не писмене, но духу: писмя бо убиваеть, а духь животворить (2 Корине. III, 6).

Такъ какъ мораль поздивищаго піэтизма чужда животворнаго евангельскаго духа, то и самая жизнь ихъ имветъ главнымъ образомъ енъшній характерь христіанской нравственности. Такъ поздивний пізтизмъ приписываетъ преувеличенное значение извъстныхъ вижиних действій, которыя будто бы служать признакомъ и выражениемъ півтистическаго благочестиваго чувства, хотя онв въ существъ дела у піэтистовъ вовсе не таковы. Это — тъ самыя добрыя двив, за злоунотребление которыми Спаситель порицаль фариссевь: 1) носты, 2) святость почитания субботы или дня воспреснаго, 3) молитеы и 4) милостыня. Значеніе постовъ у поздивищихъ півтистовъ основывается исключительно на одновъ общемъ дуалистическомъ и фальшивомъ ихъ возорвнів на міръ и плоть, какъ на предметы, удаляющіе чедовфия отъ Бога. Святость субботы у нихъ понимается въ симскв чисто іудейскомъ (Марк. 2, 27.

28. Іоан. 5, 17. Кол. 2, 16), такъ что, по словамъ Капоа (Kapf's), родъ и обравъ соблюденія святости субботы въ той или другой страна будто опредвляють собою степень религіознаго состоянія этой страны (1). Равно молитвою, по мивнію півтистовь, нельзя считать ту, ноторая совершается въ тиши и во всякое. время; нътъ, молитва піртистовъ совершается въ школахъ, а также въ презвычавныхъ **жи**нцоров собранінкъ, будучи сопровождаема колънопреклоненіемъ (2). Четвертая піэтистическая добродітель болье, чемь три первыя, заслуживаеть уваженія. Півтисты отличаются вообще особеннымъ состраданиямъ къ своимъ бъднымъ соотечественникамъ, а также въ больнымъ и детямъ, оставленнымъ безъ всякаго попеченія и приврънія. Но и въ это, само по себъ доброе, двло вкралась доля того же дуализма, которымъ характеризуется вся вообще поздивиная піэтистическая мораль. Позднайшимъ пістистамъ думается, что ихъ дъла милосердія суть дъла особенныя, имфющія преимущество предъ такими же ділами, совершвеными сынами міра (т. е. не ціэтистами) (3).

Но, что всего болье есть отталкивающаго у поздньйнихъ піэтистовъ, такъ это именно—ихъ разладъ между словомъ и дъломъ, между, такъ сказать, теоретическимъ ихъ благочестіемъ и самою жизнію ихъ. Горькій опытъ показываетъ, что иногда люди по наружности удаляются отъ міра, а въ своемъ сердць бываютъ самыми върными его рабами. Подобныхъ

<sup>(</sup>¹) Капев — півтистическій миссіонерв. Срав. Beleuchtungen der Missionssache. Bellag. zum Calmer. B. I. 1846. p. 67 u. folg. Vgl: Evluth.-miss—Bl. 1848. p. 47 ж 297.

<sup>(\*)</sup> Langhans, a. a. O S. 362. VgI: Rothe, a. a. o. III, 173.

<sup>(8)</sup> Langhans a. a. O. S. 364-5.

грустныхъ фактовъ весьма много представляетъ себъ жизнь повдевищихъ піэтистовъ и преимущественно-современных намъ півтистическихъ миссіонеровъ. Леность, отвратительное обжорство, возмутительное корыстолюбіе и скупость доходять у нихь часто до поражающихъ размёровъ (1). Читая свидътельства о нравственной жизни подобнаго рода людей, невольно припоминаешь слова Веренгара схоластика (+1088), этого знаменитаго монаха и ондософа своего времени, который говориль: «levastis corpora vestra in montes, sed mentes vestrae in vallibus remanserunt» (2), a pabno — и слова Тертулліана: «презирающіе плоть большею частію сами творять ея дваа» (3). Стоить упомянуть здвеь также о свидьчельствъ одной художницы, которая сама принадлежала къ партін поздивищихъ піэтистовъ и которал въ следующихъ краскахъ изображаетъ картину ихъ иравственной жизни: «случается видёть, что сыны міра (т. е. не піэтисты) гораздо добросовъстиве. чвиъ и ізтистическіе христіане исполняють свой долгь: они честиве последнихъ въ образв своихъ действій и обходительные въ обращении. Піэтисты часто дозволяють себъ такую свободу въ отношении обычныхъ правиль честности и деликатности, какой никогда не довволять себь другіе. И мірь, думающій, что христівиство и піртизиъ-одно и тоже, удивился бы столь поразительному нравственному усыпленію (поздивишихъ) піэтистовъ, и вправъ могь бы сказать: этоименно піэтизмъ, а не христіанство» (4).

<sup>(1)</sup> Langhans a, a, O. S. 367-423.

<sup>(2)</sup> Cm. Abaelard, opp. Paris. 1616, p. 325.

<sup>(\*)</sup> Тертул. из Скапул. гл. II.

<sup>(4)</sup> Cm. cou. der Fran von Gasparin: "Quelques defauts des chretiens 'paujourd hui", p. 134 m cang.

Вследствіе этихъ непривлекательныхъ сторонъ поздившаго півтизма, многіе-особенно мюди образованные-отшатнулись отъ него, и теперь даже самое названіе «піэтизмъ» употребляется и понимается въ дурномъ значеніи, -- въ смыслв ханжества и т. п. Не смотря на то, півтизмъ продолжаетъ существовать и нынъ. Онъ привлекаетъ къ себъ чисто специфическимъ своимъ свойствомъ. Онъ не боится никакихъ жертвъ, пренебрегаетъ всвии насившками тельствомъ надъ нимъ. Его живучесть и, такъ сказать, вкрадчивость въ душу другихъ обусловливаются исключительно его практицизмомо, его жизненнымъ направленіемъ, которое гораздо скоръе прививается къ душъ върующаго, чъмъ всякая простая теорія. И если бы современный намъ півтизмъ воскресилъ въ себъ духъ самого Шпенера, то онъ составиль бы собою величайшую нравственную силу въ протестантизмъ и, осмълимся сказать, благотворно могъ бы вліять на строй религіозно-правственной жизни всёхъ вообще христіанъ. Но къ сожальнію поздивишій піэтизмъ далеко не имветъ у себя духа. Шпенера и, начиная духомъ, оканчиваетъ плотію... Въ своемъ крайнемъ презръніи къ міру, какъ къ чему-то безусловно гръховному, онъ дошелъ до того, что, по нъмъцкой пословицъ: «das Kind mit dem Bade ausgeschütten hat» (1).

II. Hevaebs.

<sup>(3)</sup> То есть: "изъ ванны вивств съ водою выбросиль и самое дитя, мывшееся въ ней".

Христ. Чт. № 6.

## СОВЕРШЕННОЛЬТІЕ ДЪВИЦЫ (\*).

Когда вы входите на высокую гору, первые шага ваши бываютъ легки и веселы, потомъ мало по малу начинаеть чувствоваться усталость. Но удовольствіе достигнуть вершины, гдв вась ожидають чудные виды на окресности, и эта, полная таинственности, даль одущевляють ваши усилія и вы идете бодро, забывал трудность восхожденія. Увлекаясь нетерпеливымъ жеданіемъ скорве дойти до вершины горы, неопытный ходовъ готовъ ускорять шаги свои и, выбиваясь изъ силь, впадаеть въ изнеможение. Но опытный проводникъ не допуститъ васъ до этого, совътуя не спъщить и умърять шаги на самыхъ первыхъ порахъ. чтобы приберечь силы на остальное восхождение. Мало того, онъ посовътуетъ вамъ сдълать не одинъ привалъ по дорогв, на которомъ придется посидъть, а иногда и подкрыпить себя пищею или глоткомъ освыжающаго питья. Только съ такими предосторожностями вы н можете бодро взобраться на вершину горы и съ не-

<sup>(\*)</sup> Это сочиненіе отпечатано въ наскольких экземплярах за границею и посвящено Ея Императорскому Высочеству Благоварной Государына Великой Княжна Вара Константиновна въ день Ки совершеннолатія 4 (16) февраля 1870 года. *Ред.* 

истраченными силами насладится удовольствіемъ развернувшейся предъ вами картины.

Жизнь наша есть также восхожденіе на высокую гору. И здёсь видна та же бодрость и поспёшность въ началь, за тёмъ усталость и, подъ конецъ, изнеможеніе. Благоразуміе опытности для вступающихъ въ жизнь—это совёть проводника при восхожденій на гору. И здёсь нужны также отдыхи и привалы, на которыхъ слёдуетъ остановиться, чтобы вздохнуть, собраться съ силами, подкрёпить себя пищею и потомъ бодро идти далье. Первый изъ таковыхъ приваловъ въ жизни есть совершеннольтіе молодаго человъка. Это, такъ сказать, первый отрогь горы, пред ставляющій возможность присъсть и оглянуться на пройденный путь, прежде чёмъ пуститься далье къжеланной цёли.

Но что такое совершеннолътіе молодости? Есть ли это какой необходимый терминъ, обозначенный произвольно природою, NAM TOJIKO назначенный срокъ для самостоятельности человъка? Мы можемъ сназать: и то и другое. Совершеннольтие человъка бываетъ троякое: физическое, гражданское и правственное. Во всъхъ этихъ отношеніяхъ срокъ времени скодится почти въ одинъ и тотъ же терминъ и именно для мущинъ срокъ этотъ падаетъ на 21 лътній возрастъ, для женщинъ на 16-ть лътъ. И какъ этотъ срокъ узаконенъ гражданскимъ законоположеніемъ, то, не разсуждая много, почему онъ не отодвинутъ на одинъ или два года впередъ или назадъ, остановимся на размышленіи о томъ, что такое совершеннольтіе вообще, какія связаны съ нимъ права и преимущества, а въ особенности какія обязаности возлагаеть оно на

человъка, вступающаго въ этотъ важный неріодъ его жизни?

Авта жизни-это ступени по австинца, ведущей насъ куда-то на верхъ. Въ старинныя времена на этой лестнице было до 1000 ступеней, теперь трудно насчитать ихъ и сотню. Уменьшился им отъ этого пля насъ трукъ восхожаенія--- соментельно. върно, что наша жизнь сдълалась короче столько же въ протяжения, сполько по спорости оборота жизнитакъ точно, какъ современныя намъ желёзныя дороги сопращають разстоянія не нь пространства, а временемъ самаго передвиженія. За 5-ть тысячь лівть чедовъкъ жилъ дольше, но сравнительно меньше. Мы живемъ по времени меньше, но по содержанию жизни гораздо больше. Въ то время самые незначительные результаты достигались усиліемъ цвинкъ шагъ за шагомъ подвигался странникъ съ посохомъ въ рукъ по непроложенной дорогъ къ своей цъли. Теперь, перелетая на парахъ огромныя пространства, мы вездв и во всемъ пользуемся готовыми удобствами жизин. По мъръ развитія духа, повидимому и сама оизическая природа ускорила свои шаги. Человъкъ сталь созравать раньше. Совершеннолатіе челована легло на границъ первой четверти его жизни. Если всю жизнь опредвлить въ 60-80 лёть, то на первую четверть ея придется всего 15-20 льть. Этоть короткій періодъ еще уменьшится, когда отъ него первые годы младенчества-сперва совствуъ безсознательнаго, а потомъ безотчетнаго; такъ что на долю женщины, совершеннольтие которой опредъляется 16-ти лътнимъ возрастомъ, придется кажихъ нибуть 10-ть льть для того, чтобы достигнуть пол-

наго возраста жизни. И этотъ короткій сронъ даетсн человъку на приготовление себя къ самостоятельной двятельности, къ такому или другому вліянію на окружающее его общество. Когда вы сажаете какое нибудь растеніе въ землю, вы съ теривніемъ укаживаете за нимъ иногда цълые годы, надъясь получить отъ него плоды. Человък въ животной природъ своей также подлежить закону постепеннаго развитія. Посмотрите на младенца на рукахъ матери его: не напоминаетъ ли вамъ эта картина изъ жизни другую картину изъ природы?-Вотъ цвъточный кустъ, долгими годами развивавшійся изъ самени и ростка. Сколько было за нимъ ухода, сколько прошло надъ нимъ случайностей, грозившихъ разрушить его дальнъйшее существование! Но вотъ все это побъждено, все это прошло благополучно и морозъ не убилъ его корней, и зной солнечный не изсушиль въ немъ соковъ. Теперь онъ стоить во всей красъ своей покрытый цвътами, и вы любуетесь имъ и радуетесь, что и вашъ трудъ приложенъ былъ здёсь, и вотъ плоды вашего ухода предъ вашими глазами! Не представляется ли вамъ, что и это дитя на рукахъ матери своей также своего рода нъжное растеньице, живой побътъ отъ корня родительской любви? Сколько и надъ нимъ нужно положить заботъ, хлопотъ и стараній, чтобы эта новая жизнь развилась въ полныя формы бытія, чтобы этотъ новый отпрыскъ человъчества возросъ и окрапъ до способности процватать и приносить плоды!

Дитя растеть не поднямь, а по часамь. Каждое мгновение его жизни приносить новое впечатление, новое развитие всёхъ многообразныхъ силь его. Без-

печность детского возраста темъ более даеть заботы объ его направления. Проходить день за днемъ, отдыхъ ночей сивияется дневными занятіями, и незамътно изъ дней слагаются мъсяцы, изъ мъсяцевъ годы. Вотъ уже прошло и младенчество! Семь лътъ пролетали такъ быстро, что не-только само дитя не замътило этого, но часто даже и родители едва успъли оглянуться, какъ передъ ними изъ младенца выросъ отрокъ. Физическая природа работаетъ незамътно, но за то твыъ наглядиве идеть развитие нравственное. Здёсь съ каждымъ днемъ можно наблюдать проявленіе то той, то другой навлонности юной души. Отроческій возрасть есть лабораторія жизни. Здівсь закадяется водя въ своемъ направленіи, здёсь развивается разумъ въ последовательности мысли, здесь разогрѣвается сердце въ ощущеніяхъ добра, истины в красоты. - Благо тому, кто не потеряль ни одной минуты изъ этого короткаго періода времени, уділеннаго человъку на приготовление себя въ жизни! Благо тому кто съумълъ воспользоваться этими годами на укръпленіе себя въ истинв и добрв подъ руководствомъ заботливой любви! Это-время поства, отъ удачи котораго зависить обиліе или скудость жатвы.

Но не объ немъ, не объ этомъ дорогомъ времени у насъ ръчь. Оно прошло и—безвозвратно! Мы вступили въ совершеннолътие.

Совершеннольтіе! Шестнадцать льть жизни! Зачьмъ же еще вчера эти льта были не совершенны, а сегодня они уже исполнились, какъ какая-то мъра, въ которую вливали жидкость по каплъ, пока наконецъ не упала туда послъдняя капля, и сосудъ сталь полонъ! Танъ Богъ положиль въ природъ всему свою мъру и свой предълъ.

Доселю дойдеши, и не преидеши—сказало Творческое слово и мы повинуемся ему безпрекословно. Будеть время, когда прозвучить это завътное слово и надъ цълою нашею жизнію, и мы оставимъ этотъ міръ также покорно, какъ покорно явились на свътъ въ минуту нашего рожденія. Но мапередъ мы должны исполнить нашъ долгъ на землъ, возложенный на насъ жизнію. А для этого нуженъ извъстный предълъ, съ котораго намъ должно начать свою жизнь.

Представьте себъ, что вы пріважаете въ незнакомый городъ, гдв у васъ есть цвль, гдв ожидаетъ васъ дъятельность. Первою заботою вашею будетъ отыскать ту улицу, тотъ домъ, гдъ вы должны посезанятій. - Проводникъ, давно литься для вашихъ обжившійся въ этомъ городі, доведеть вась до міста, укажеть вамь и домь и лестницу, по которой вы дойдете до искомой квартиры, и за тъмъ васъ оставитъ. Вотъ ваше совершеннолътіе! Теперь вы пока одни на этой лъстницъ; быть можетъ, ваше сердце замираеть при мысли, что васъ ожидаеть за этою дверью, какъ васъ примуть новые люди, какъ вамъ будеть житься съ ними, какія вась ожидають новыя обязанности, новые труды, новыя, незнакомыя досель, заботы. Но вотъ вы дернули звоновъ, и вамъ отворяють двери, вась принимають дружелюбно, васъ окружають всеми любезностями гостепримства, вась ободряють на предстоящую вамь жизнь, и вдругьвы говорите себъ: «да это вовсе не страшно! это даже очень весело! имъть такую самостоятельность, гдъ люди чужіе и почтенные принимають, какъ равнаго себъ — да это новое счастіе!» хорошо, но не забудьте, за чъмъ вы вступили въ кругъ этихъ людей. Вы — совершеннольтин, и ветъ добрые люди не отнимають у васъ этого права; но вспомните, что съ правами всегда связаны и обязанности. И потому вмъсто того, чтобы радоваться вмъстъ съ вами дъйствительно радостному событю вашего совершеннольтін, остановимъ серьёзное вниманіе на тъхъ правахъ и преимуществахъ, которыя соединемы, съ совершеннольтимъ возрастомъ, а потомъ подумаемъ и отъхъ обязанностихъ, которыя возлагаются на обладающихъ этими правами.

Канъ сказано, совершеннольтие бываетъ троякаго рода: онзическое, гражданское или общественное и нравственное. Въ первомъ отношения природа не слъдуеть строго счету годовь, но болье или менъе правильно и она даетъ указаніе на эрвлость возраста, и если гражданскіе законы опредвлили этотъ срокъ въ 16 леть для девицы, то этимъ обозначень только тымит возраста, ниже котораго двища не можеть вступать въ супружество. Но вакъ для такого шага въ жизни нужна бываетъ болбе всего зрвлость нравственная, то и это первое право совершеннолътія справедливо не отдается тотчасъ же въ руки дъвицы. но поставляется въ зависимость отъ воли родителей или опекуновъ, какъ опытныхъ водителей юности. Но какъ бы то ни было, это право замужества не отъемлемо отъ совершеннолътія и чрезъ то самое совершеннольтіе получаеть важное вначеніе въ жизни дьвипы.

«Выйти замужъ», «выдать замужъ». Эти слова такъ стали привычны отъ вседневнаго употребленія

икъ, что бываетъ стращно за общество, которое такъ дегломысленно играетъ этимъ важнымъ дёломъ жизии.

Чтобы пенять всю важность этого дела, нужна връгость на 16-ти латняго розраста, но почти опытность целой жизни. Мы не будемь осуждать ни техь, поторыя такъ рано выходять замужъ (Вогъ да благословить ихъ счастіємь вы ихъ супружеской жизми!), ни настанвать на томъ, чтобы терминь вступленія въ бравъ былъ отдаленъ на несполько детъ позме. Какъ во всей живни, такъ въ двив сочетанія двукъ лицъ въ брачный союзъ, надобно признать прежде всего волю Божію, и русская пословица, по которой «суженаго конемъ не объйдещь», часто исполняется во всей силь надъ людьми, иногда даже какь испытаміе или крестъ въ жизни. Но темъ не менее долгъ опытнаго человака сказать каждой давица, вступившей въ совершеннольтий возрасть, искрениее слово на счеть этого, столь важнаго особенно для женщины, лъла.

Что такое — «соединить себя узами брака» съ чедовъкомъ, хотя бы и напередъ любимымъ, и во всякомъ случав, какъ выражаются, не противнымъ? это
значить — связать себя, свою жизнь, свою будущность,
съ судьбою другаго, который имъетъ право отъ женщины требовать не-только любви, но и покорности,
и зависимости, и угожденія, и самоотверженія. Въ
такомъ смыслъ бракъ есть дъйствительно узы, оковы,
неразрываемая цъпь на всю жизнь. Но бракъ имъетъ
кромъ того и другую сторону, святую, христіанскую.
Это — такиство, къ которому приступать легкомысленно такой же гръхъ, какъ участвовать и въ другихъ христіанскихъ тайнствахъ, не разсуждая объ

ихъ важности. А послъдствін брака: дъти, ихъ восщтаніе, хозяйство домашнее, заботы о семейныхь в общественныхъ отношеніяхъ, развів все это не ложися тижелымь бременемь не женщину, вступающую въ брачную жизнь! ивтъ, это слишкомъ серьезное двио, чтобы говорить объ немъ подробно съ 16-ти льтнею дввушкою! а между тыть это — первое право, первое преимущество двического совершеннольтія. Можно ли имъ восхищаться, или слъдуетъ его стра. шиться? ни то, ни другое. Нужно только одно: сознавая за собою это преимущество, держа, такъ сказать, въ рукахъ это право, нужно темъ серьезнее смотреть на свою жизнь; не думеть болве, что жизнь и теперь течеть также беззаботно, какъ вчера; напротивъ того помнить, что съ этого дня жизнь стучится серьезно въ дверь, и нужно, чтобы какой нибудь случай отворилъ нечаянно и внезапно эту дверь, и она влетитъсерьёзная жизнь прямо въ глаза и уже ничемъ нелья будетъ ее отвратить. И вотъ вивсто прежняго, веселаго, бевпечнаго смъха, приходится задуматься надъ своею судьбою, которая грозна, нотому что въ руказъ ея — въ одной счастіе и блаженство семейной жизни, въ другой — горе и проклятіе испорченной будущности. И все это только отъ того, какой взглядъ принесеть съ собою совершившаяся эпоха зрълаго возраста. Будете ли вы только радоваться и наслаждаться правами вашего совершеннольтія, или углубитесь серьезною мыслію въ свое знаніе, чтобы поискать во всёхъ углагь души своей, все-ин тамъ готово къ этому праздних совершеннольтія, или много и много осталось пробъловъ на этой картіи самостоятельности, которая выдана вамъ теперь Богомъ и утверждена общимъ согласіемъ общества

Но съ совершеннолътіемъ связаны еще и другія права и преимущества. Только подождите гордиться этимъ, но и не бойтесь! кому даются права, тотъ долженъ умъть и пользоваться ими. Умънье же предполагаетъ благоразуміе. Вы объявлены совершенно-мътними; значитъ въ васъ предполагается теперь и разумъ совершенный, и воля совершенная, а въ слъдствіе того и все поведеніе совершенное. До сихъ поръ вы были подъ опекою наставниковъ, воспитателей, родителей. Теперь вы свободны отъ этой опеки! рады вы этому, или вы испугались? первое невъроятно, потому что это было бы не благоразумно, а вы совершеннольтни. Послъднее излишне, потому что не благовидно, такъ канъ вы совершеннольтни.

Воротимся опять къ той же картинъ незнакомаго города, въ которомъ проводникъ оставилъ васъ на лъстницъ чужаго дома. Тамъ вамъ было страшно одну минуту, когда вы остались одни предъ незнакомою вамъ дверью. — И теперь бы васъ испугало, если бы въ извъстный часъ, когда вамъ стукнуло 16 лътъ, предъ вами собрадись всв ваши воспитатели и наставники, и поклонившись вамъ, объявили, что вы теперь отъ нихъ свободны — вы совершеннолетии. Но накъ тамъ, за этою страшною дверью, вы встрэтили хотя и новыхъ но такихъ же людей; такъ и теперь въ тъхъ же людяхъ, поторые васъ досель опружали, вы встретите новыхъ людей, готовыхъ съ тъмъ же усердіемъ и тою же любовію идти на встрічу вамь вь вапіей новой жизни: На васъ будетъ лежать отвътственность и вина, если и теперь, переступивъ порогъ дътской, вы вызовете

ихъ прежиюю строгость, которан была ужъства только въ дътской. Нътъ ничего смъщнъе человъва взрослаго, котораго наказывають по дътски. Нътъ ничего и печальнъе, какъ видъть совершеннольтие, не отличающееся ниченъ отъ ребячества. Чтобы не внасть въ это жалкое состояве, нужно понять свое настоящее положение; вспомнать о тъхъ важныхъ правахъ, которыя даются совершенному вограсту, и сообразно съ этимъ держать себя.

Посла этого вамъ не страшно будеть вступить и въ общество людей, ошидающихъ видать васъ среди себи на разнихъ правахъ взаимнаго уважения и взаимной услуги. Въ свътъ, какъ въ жизни, люди отличаются другь отъ друга разными положеними, разными отношениями. Но виъстъ съ тъмъ всъ они разны въ одномъ, въ человъческомъ достоинствъ, возведенномъ въ христіанствъ въ братотво. Это право человъческаго достоинства оправедино соединено съ требованіемъ подобающаго уважения во первыхъ къ себъ самому, а потомъ, въ той же мъръ, и къ другимъ.

Въ чувствъ собствениаго достоинства человъкъ инкогда не уронитъ себя во мивніи другихъ и постараєтся самыя оппибки свои, которыхъ нельзя бываєть спрытъ на глазахъ окружающаго общества, сгладить испреннимъ сознаніемъ ихъ предъ другими. Но сознаніе вто должно быть не безпечное, которое равнодушно дозволиетъ сибяться недъ собою; напротивъ того оно должно быть исполнено серьезной заботливости о самонсправленіи. Только въ этомъ видъ оно и можетъ внушить уваженіе къ себъ, такъ какт наждый имъстъ свои слабости и способенъ дълать ошибки. — Ничего нъть сибшить человъка, который, думая спрыть свои

опинати, самъ смъстся надълними, и напротивъ ничто такъ не возбуждаетъ почтенія, ванъ сознаніе, соединенное съ сожалъніемъ о случившемся. Это конство общее правило жизжи, приложимое одиналово: какъ къ дътскому, такъ н къ совершенному посресту. Но оно бываеть гораздо трудные при вступления въ совершеннольтіе, чъмъ какь оно было вы дететве или какъ будеть вы последствии. Переступая морогь детской, чтобы вступить въ залъ, наполненный обществомъ, вы дълаетесь предметомъ наблюденія всёхъ, вывыдер-. живаете публичный экзамень. Умэть держать себя ва общества, для этого нужна извастная практика; : 8: потому самая первая опасность при этомь --- смъшаться, потерять увъренность въ себъ сделаться: сившнымъ. И вакъ свъть строгъ къ этому! Какъ овъ: готовъ или злобно посмъяться или обидно пожвлеть по случаю этой неловности коваго члена, только что. вступающего въ его пругъ! Вотъ вдесь-то и нужно: вспомнить о правъ совершеннольтія, правъ собственнаго достоинства, и хотя съ скромностію новичва, но темъ не менъе съ увъренностію равнаго, вступить, въ среду этихъ людей, изъ которыхъ каждый, въ свою очередь, испыталь эту трудность новаціата...

Впрочемъ свътъ, хоромо понимающій трудность первыхъ шаговъ, благосклонные встрытить скромность и даже замышательство при вступленіи въ него, чымъ излишнюю самоувыренность или нестысняемую распущенность въ обращеніи. Послыднее, какъ цесстественное само въ себы, предполагаетъ или полное неуваженіе къ опытности людей, составляющихъ общество, или намыренно взятую на себя роль заученной ловкости, которая впрочемъ никого не обманеть и оста-

нется только маскою на часъ, а въ новомъ членъ своемъ общество справедливо ожидаетъ видъть дъйствительнаго дъятеля, поторый будетъ раздълять съ нимъ одинаково общіе интересы жизни.

Но довольно о правахъ совершеннольтія! Вы видите, что эти права не легки и требують полнаго и серьезнаго вниманія къ себъ. Поговоримъ лучше объ обязанностяхь, налагаемыхь на вась совершеннольтіемъ. Обизанности эти, коти также важны, гораздо легче, чемъ права, уже потому, что оне -- обязанности. За права нужно стоять, ихъ окранять, ужъть ими пользоваться, и все это подъ личною ответстве ностію предъ своею совъстію, особенно предъ свониъ разумомъ. А разумъ у вступающихъ въ совершеннольтіе бываеть ли совершенень? не нужно ли бываеть для этого имъть напередъ опытность жизни, чтобы умъть владъть своими правами безъ упущенія ихъ, но и безъ нарушенія правъ другихъ? Напротивъ того, обяванности вездъ и всегда такъ ясны, что стоитъ ихъ только исполнять, чтобы быть правыми передъ собою, передъ другими и передъ Вогомъ.

Но прежде чъмъ говорить объ обязанностяхъ совершеннольтія, вспомнимъ, что, кромъ онзическаго и гражданскаго совершеннольтія есть еще совершеннольтіе правда не опредъляется годами и еще менъе извъстнымъ возрастомъ, такъ какъ христіанство насъ учитъ стараться быть совершенными, какъ Отецъ нашъ Небесный совершенъ есть (Мат. V., 48), а съ другой стороны внушаетъ намъ, что если бы мы и достигли возможнаго совершенства въ исполненіи нашего долга, то и тогда должны говорить

о себъ, что мы рабы недостойные, потому что испол-/
нели только то, что должны были исполнить. Но тъмъ
не менъе сама церковъ отличаетъ извъстный возрастъ
въ жизни, съ котораго христіанинъ объявляется самостоятельнымъ и отвътственнымъ за свои дъйствія
предъ Богомъ.

Это, какъ извъство, семилътній возрасть, предъль младенчества и начало отрочества, съ потораго въ нашей церкви дъти призываются уже къ личной отвътственности за свои гръхи предъ Вогомъ въ таинствъ поканнія. Съ этой поры преподается уже и наставленіе въ Заковъ Вожіємъ, которое должно бы ованчиваться въ видъ полнаго курса періодомъ совершеннолътія гражданскаго. Если же оно продолжается в за этотъ предваъ, то только потому, что съ одной стороны Закону Божію учиться можно всю жизнь и еще не кончить полнаго курса, а съ другой-потому, что вногда остается промежутовъ времени между совершеннольтіемъ и вступленіемъ въ дъятельную жизнь, который благоразумно восполняется продолжениемъ режигіознаго обученія. Но собственно и это обученіе должно быть окончено вивств съ совершеннолетіемъ. Почему? Потому что съ этого времени дввида вступаетъ въ кругъ жизик, неизбъжно соединенный съ тратою времени на общественныя отношенія, а еще болве потому, что, вступая въ этотъ кругъ, она должна быть готова пользоваться запасомъ пріобретенныхъ свъденій при предстоящемъ ей столкновеніи съ людьми и умъть дълать надлежащее приложение преподанныхъ ей наставленій къ жизни. Впрочемъ нравственная зрълость не всегда бываеть въ строгомъ соотношения съ поднымъ курсомъ редигіознаго обученін. Она часто опережаєть его, а еще чаще отстаєть отъ него, и тогда нужно бываєть еще болье серьезное занатіе Закономъ Воміниъ, чтобы носившить 
привести и правственное совершеннольтіе въ соотвътственность съ онзическимъ и гражданскимъ. Такимъ образомъ самая первая и священная обязанность 
досчигшей совершеннольтія дъвним есть серьевность 
нажъ въ изученіи Закона Божія, такъ и продолжающагося еще курса образовательныхъ наукъ.

Находясь подъ опекою воспитателей, гдв вся живнь вращалась только между детской и классной, молодал дъвина исполияла свои задачи въ покойномъ сознанік исправной ученицы, кногда только въстрахъ предъ худою отматкою учители. Теперь это ребяческое отношеніе къ ученію комчилось; наступаеть серьезный періодъ самостоятельнаго труда. Теперь уже не опасеніе худой отивтки, но страгь заивчанія цвлаго общества, которое неумолимо въ невъжеству и не прощаеть легваго отношенія въ серьезному двлу, должно занимать вступающую въ самостоятельную живнь дёвицу. Если не ловко бываетъ явиться между людьни равными по возрасту въ одеждъ не приличной возрасту, то еще болже неловко должно чувствовать себя при недостаткъ общечеловъческихъ свъденій среди образованнаго общества. Эта неловиесть увеличивается по мъръ болъе или менъе высшаго положения въ обществъ. «Кому дано много, отъ того много и взыщется», — эта истина повторяется на каждомъ шагу въ жизни. И совершенно справедливо. Кого Богъ поставиль по рожденію на высшей ступени общества, и вивств съ твиъ далъ ему всв средства въ образованію себя умственно и нравственно, тотъ уже по

совъсти обязанъ воспользоваться своимъ положеніемъ, чтобы извлечь изъ него всю возможную пользу для своего внутренняго развитія. Справедливы и люди, когда они ожидаютъ отъ этихъ избранниковъ неба обильныхъ плодовъ для общаго блага и не прощаютъ имъ малъйшихъ недостатковъ, иногда едва замъчаемыхъ въ жизни обыкновенныхъ людей.

Вторан, не менте важная обязанность совершеннольтія, — это серьезное отнощеніе въ жизни. Жизнь вообще не игрушка даже въ самомъ дътскомъ возрастъ. Дитя также живетъ по своему, сперва замъняя живыхъ людей куклами, а потомъ изъ своихъ однольтовъ составляя себъ цълый міръ страстей и ваботъ. Но размъры этой жизни были тогда еще малы и содержаніе ся ограниченно. Съ совершеннольтіемъ наступаетъ настоящая жизнь со всъми ся неумолимыми послъдствіями, часто простирающимися за предълы гроба.

То, что прежде розыгрывалось въ твеныхъ рамвахъ дътской и спальни, принимаетъ теперь размъры салоновъ, цълаго города, не ръдко даже всемірнаго значенія въ исторіи. Въ то время бывали и радости и горе и слезы, но онъ были такъ скоропреходящи, такъ быстро смънялись однъ другими, такъ скоро забывались и вновь возобновлялись, что ни одно изъ нихъ не оставляло глубокаго и слишкомъ долгаго впечатлънія но себъ. Теперь съ развернувшеюся жизнію все это получаетъ громадные размъры. Радости принимаютъ характеръ важныхъ перемънъ во всей обстановкъ жизни; горе, если оно западаетъ въ душу, подтачиваетъ всю жизнь своимъ ядомъ; самыя слезы льются не теплою водицею по щекамъ, но горячимъ, христ. Чт. № 6. 1870.

жгущимъ сердце потокомъ, и часто не высыхають до конца жизни. И все это только отъ того, что человъкъ сталъ самостоятельнымъ въ жизия, и нотоку всв впечативнія его падають на него прямо, помию прежнихъ отвътчиковъ за него. Интересы жазна увеличились, а съ ними увеличилось и чувство цены ихь. То, что прежде было легкою потерею, теперь сдалалось бользненнимъ иншеніемъ самаго дорогато и близкаго въ сердцу. Тогда какъ прежнія упущенія въ исполненій долга ограничивались только временною непріятностію выговора мин наказанія, теперь эти упущенія сопровождаются важными послёдствіями, нивощими вліяніе на целую жизнь. Самыя, прежде едва замъчаемыя, шалости, болъе или менъе извиниемыя ребячествомъ, теперь дълаются неприличными дъйствіями, оскорбляющими чувство уваженія къ человіческому достоинству. Зрвиый возрасть обязываеть и гъ арвлому образу двиствія. То, что прощается незпъдому уму дитяти, не можеть быть извинительно въ человъкъ, обладающемъ самостоятельностію какъ сукденія, такъ и двятельности.

По этому-то приходится теперь обдумывать каждый шагь, прежде чёмъ его сдёлать, чтобы не споткнуться, взейшивать каждое слово, прежде чёмъ сказать его, чтобы не проговориться. Люди бывають за все это взыскательны не потому чтобы они сами были непогрёшимы, но потому что имёють право судить за то, если кто не даеть себё труда избёгать этихъ погрёшностей. Придется и вамъ судить другихъ въ обществе, и здёсь-то поставится на пробу зрёлость вашего сужденія. Первый долгь христіанина въ этомъ отношеніи, судя о дёйствіяхъ и поступкахъ другаго.

никогда не осуждать личности. Извъстный поступокъ, самъ въ себъ худой и порочный, можетъ въ приложеніи къ лицу заслуживать или состраданія или извиненія.

Во всякомъ случав, такъ какъ намъ не извёстно внутренее состояніе человека, мы никогда не должны брать на себя права произвосить строгаго суда надъ его дъйствіями. Но въ свъть вы ръдко встрътите сужденія о живненныхъ вопросахь въ поведеніи того или другаго человъка. Скоръй и чаще всего вамъ придется слышать сужденія и пересуды самыхъ мелкихъ отношеній людей между собою. Здівсь иногда по видимому невинныя улыбки или острыя шутки на счеть другаго соблазиять васъ принять участіе въ осужденіи того или другаго лица. Верегитесь этихъ тихикъ и скромныть проявленій злости людской; онв завлекательны, и отъ частаго употребленія могуть обратиться въ привычку, которая мало по малу сдълается потребностію и незамътно образуется цълый характеръ сплетничества и пересудъ.

Въ обществъ придется вамъ встрътить другей и враговъ. Съ первыми нужна осторожность, съ послъдними полная отпровенность. Дружба искренняя очень ръдка и часто нужны бываютъ годы испытанія, прежде чъмъ увъриться и самому въ себъ и въ другомъ, что вта дружба прочна и надежна. Вольшею частію друзья насъ окружаютъ только въ данную минуту, пока мы имъ нужны или пріятны. Пройдетъ извъстное время или перемънятся обстоятельства, и вотъ или они отъ насъ отстанутъ или мы сами объ нихъ позабудемъ. И тогда не придется ли пожалъть и объ излишней откровенности, съ которою мы передавали 71°

свои задушевныя тайны, и о той довърчивости, съ которою принимали выраженія казавшейся намъ любви! Выть недовърчивниъ ко всемъ — также врайность, которой тэмъ болье надобно избытать, что въ жизни невозможно обойтись безъ понощи и сочувствія другихъ, а недовърчивость дъласть невозможымъ какъ то, такъ и другое. Но для того, чтобы не обмануться въ людяхъ, которымъ мы котимъ довъриться, нужно быть разборчивымъ и внимательнымъ въ выборъ. Опасиже всего бываеть увлекаться однижь первымъ впечатленіемъ. Что наружность часто бываеть обманчива, что лесть вкрадчива, это давно извёстная истина. Но тёмъ не менве люди отдаются легко впечатлвніямъ внвиности и ръже всего умъють оцънить внутреннее достоянство человъка. И почему? потому что для послъдняго нуженъ извъстный трудъ, извъстное усиле распознать человъка, между тъмъ какъ первое дается легко к само собою.

Что же васается до враговъ и недоброжелателей, то самое върнъйшее средство побъндать ихъ есть отпровенность поведенія и ръчей съ ними. Ръдкій врагъ устоитъ противъ испренности чувствъ по нему, и ни одинъ недоброжелатель не посиветъ сдълать зла тому, кто отпрыто идетъ на встръчу всякой козни. Это средство тъмъ дъйствительные въ свътъ, что здъсь поводы ко враждъ большею частію лежать во взаниномъ недоразумъніи, а причины педоброжелательства въ спрытой зависти. И то и другое обезоруживается совершенно или отпровеннымъ объясненіемъ или испреннимъ обхожденіемъ. Ничъмъ больше вы не можете оскорбить человъка, какъ гордостію и невникатель ностію; потому что онъ самъ гордъ и требуеть вни-

мательности въ себъ. Также точно ни чъмъ легче вы и не смирите его, какъ собственнымъ смиреніемъ; потому что примъръ смиренія дъйствуетъ прямо на внутреннее сознаніе каждаго, возбуждая въ немъ чувство справедливости и снисхожденія. По этому сильно опибается человъкъ, когда за нанесенную обиду думаетъ платить местью. Месть только возбуждаетъ гнъвъ и увеличиваетъ эло, не облегчая обиженнаго не укрощая обидчика.

Въ домашнемъ и семейномъ быту совершеннолътіе обязываеть къ большей внимательности къ своему долгу и въ снисходительности въ своихъ требованіяхъ. Нигдъ такъ близко не узнается человъкъ, какъ у себя дома. Ему легче бываеть выдержать себя въ обществъ, на глазакъ людей, такъ какъ онъ здъсь временно, въ гостяхъ. Напротивъ дома, между своими онъ самъ свой и потому тотъ самый, какой онъ есть на самомъ дълъ. По этому главное вниманіе должно быть обращено на себя дома. Здёсь на каждомъ шагу представляется случай къ самоиспытанію, къ повъркъ себя на дълъ. Спрашивая себя по чаще, такъ ли я поступаю, какъ следуетъ совершеннолетней, которой даны и права, наложены и обязанности, можно наконецъ достигнуть того, что и всв окружающіе проникнутся уваженіемъ къ этому самообладанію и отдадуть полную справедливость эрвлости возраста. Напротивъ того, если, не смотря на вновь наступившую эпоху жизни, ни разумъ не покажетъ въ себъ новаго развитія, ни воля лучшаго направленія, упадетъ и то уваженіе, которое поддерживалось досель ожиданіемъ зръдаго возраста. Умънье держать себя и дома есть такая же обязанность, какъ и — обращаться съ людьми

въ обществъ. Здъсь нельзя извинять себя ни характеромъ, ни темпераментомъ; потому что и то и другое образуется въ насъ самовоспитаніемъ. Можно допустить себя до того, что будете самыми несносными для окружающих вась, если только станете поступать по однимъ собственнымъ желаніямъ, не принимая во вниманіе желаній или удобствъ другихъ. Умінье держать себя въ томъ и состоить, чтобы знать напередъ, что можеть помъщать одному, оскорбить другаго или не понравиться третьему. Самыя справедивыя требованія не должны быть выражаемы різко; потому что они въ состояніи оскорбить человіка до такой степени. что онъ можетъ себя чувствовать хотя временно несчастнымъ. А какое мы имъемъ право разсввать вопругъ себя насчастие, когда и безъ того его такъ много на землъ! Притомъ не надобно забывать, что тв же самыя требованія, бывщія прежде двтеквии капризами, теперь получають значеніе разущныхъ н сивдовательно вполнъ обдуманныхъ желаній, а потому и исполнение ихъ можетъ быть сопряжено только съ равумными причинами. Посему надобно быть напередъ очень увъреннымъ въ своихъ нуждахъ, чтобы изъ нихъ дълать требованія, и слишкомъ имъть важныя причины, чтобы настанвать на ихъ непременномъ исполненіи. Иначе это будеть имать видь упрящетва, поторое предполагаетъ ограничениость разума, неприличную зрълому возрасту.

Наионецъ — главный долгъ совершениольтія — это стараться о совершенствъ внутри себя, въ уединенномъ размышленіи съ собою и тайной бесёдѣ съ Богомъ о тъхъ недостаткахъ, слабостяхъ и даже порожахъ, которыхъ нельзя скрыть отъ себя. Этотъ долгъ едина-

ково важенъ для всей жизни и для каждаго возраста. Но, при вступленіи въ совершеннольтіе, онъ имъетъ силу почина, отъ котораго будетъ зависеть успахъ остальнаго. Теперь самая горячая пора приняться за себя, вглядаться пристальные въ свою внутреннюю жизнь; потому что еще есть время для добраго начала, еще ничего не мъщаетъ многое исправить, другое вновь начать, все вийств привести въ порядокъ. Не много нужно времеми и труда, чтобы заняться серьезно собою. Довольно, отходя 'ко сну, перебрать всъ впечатлънія дня и обсудить ихъ дъйствія на нашу волю; потомъ, вставъ съ постели, принять кръпкую рвшимость худаго набъгнуть, а доброму положить начало, и все это скръпить съ одной стороны модитвою къ Богу о помощи, а съ другой честнымъ словомъ передъ собою.

Упражняясь такимъ образомъ каждодневно, можно въ короткое время уйти дадеко отъ недавно-прошлаго, и оно сдълается скоро вамъ чуждымъ, такъ что вы сами не будете признавать его за свое, котя и прошедшее. Идя впередъ по этой, теперь уже проложенной дорогъ, вы не собъетесь съ пути и каждая новая ступень по лъстницъ жизни будетъ васъ поднимать все выше и выше къ небу—туда, гдъ насъ ожидаетъ новая жизнь въ Царствіи Отца нашего Небеснаго.

Если бы новорожденный могь смыслить и понимать, что вокругь него происходить, мы поздравили бы его съ явленіемъ на свёть, какъ новаго члена общества, какъ готовящагося дёнтеля на пользу своихъ собратій, какъ будущаго участника въ славе чадъ Божінхъ во Царствін Небесномъ. Но дитя, только что

явившееся на свътъ, не только ничего такого не предчувствуеть, но даже совсвиъ нажется неспособных къ принятію подобныхъ впечативній, которыя однако составять нъкогда задачу его дальнъйшей жизни. Между тэмъ проходить годь за годомъ, и каждый разъ день рожденія малютки празднуется болье или менье радостно и торжественно въ семьв его. Ему дають в подарки, какъ залогъ усердія и любви въ предстоящей жизни; въ честь его устроиваются и празднества, какъ выраженія желаній счастливой и веселой будущности. Но никогда и никто не выберетъ удобнаю времени, чтобы поднести ему поздравленіе, готовое уке при появленіи его на свъть, но еще не выражение въ словахъ по причинъ его незрълости, неспособности въ принятию и понятию смысла этихъ словъ. Но вотъ наступаетъ совершеннолътіе. Въ данный день и часъ человыкь объявляется эрылымь въ возрасты, совершеннымъ въ лётахъ, и тогда долгъ всёхъ и каждаго, ето только быль участникомъ созраванія этого человак. стать предъ нимъ и сказать: «привътствуемъ Тебя, новый членъ нашего общества, какъ соучастника нашихъ радостей и заботъ, нашихъ успъховъ и неудачь, нашихъ трудовъ и наслажденій! привътствуемъ Тебя, какъ собрата въ нашей посильной дъятельности на пользу общую, готоваго разделять съ наме интересы не только семейные и общественные, но в общечеловъческие, не ограничивающиеся одною обыденною жизнею, но имъющіе міровое значеніе въ цъпя разнообразныхъ отношеній людей и цілыхъ народовь! привътствуемъ Тебя, какъ возросшаго до мъры возраста самостоятельнаго христіанина, могущаго собственными силами и усиліями достигать славы чадъ

Божінхъ въ нескончаемомъ Царствіи Христовомъ! привътствуемъ и возсылаемъ наши усердныя молитвы къ Богу, да дастъ онъ Тебъ кръпость и силу идти бодро по открытому тебъ пути самостоятельной жизни, не теряя изъ виду блестящей впереди цъли. Да сохранить онъ Тебя отъ многихъ соблазновъ, неизбъжныхъ въ жизни! да защитить отъ всъхъ напастей, нежданно и непредвидънно встръчающихся намъ въ міръ! да сопутствуетъ Тебъ на всъхъ путяхъ твоихъ Ангелъ мира, Хранитель душъ и тълесъ нашихъ! и да сподобитъ Тебя Господь достигнуть старости маститой, устроивъ всю жизнь Твою Богу во славу, родителямъ и воспитателямъ на утъщеніе, Церкви и Отечеству на пользу!» Аминь.

### нидерландская реформатская церковь въ отношени къ государству и другимъ религіознымъ обществамъ.

Составъ видержиндской ресориатской церква.-Ев раздаление на провинціальныя и илассикальныя в'йдомства, съ провинціальными и илассправлеными управлениями.-Ея отношение въ государству во время нидерландской республики, до политического переверота 1795 г. - Настоящее отношение из государству вообще и въ частности.- Протестантскія церкви въ нидерландской Индів. -- Индійская коммиссія для управленія ими. — Н'якоторыя особеними дійствія по отношенію въ церяви. - а) Назначеніе пасторовъ-право патронатства- и утвержденіе яхъ въ должности.-б) Воспитаніе будущихъ служителей Евангелія: отношение иъ церкви профессоровъ богословія; освобождение студентовъ богословія от военной службы при взвівстных условіяхъ; стипендін имъ отъ государства, —в) Жалованье, пенсін и другія выгоды пасторовъ; такъ называемыя дётскія, школьныя и академическія депьги, выдаваемыя проповёдникамъ; пенсін пасторскимъ вдовамъ.--г) Субсидія приходамъ на церковныя нужды и на расходы по церковному управленію. -- г) Надзоръ за администрацією церковныхъ имуществъ посредствомъ коллегій въ каждой провинціи. -- Отношеніе видеравниской ресорматской церкви къ другимъ религіознымъ (протестантся.) обществамъ. --а) Туземнымъ, и б) Заграничнымъ.

# Составь Нидерландской рафориатской церкви.

Въ составъ Нидерландской реформатской церкви входятъ всъ реформатскія общества нидерландскаго королевства: валлонское, пресвитеріанское — англійское и шотландское—и собственно голландское. Общинъ или приходовъ, принадлежащихъ ко всъмъ симъ. такъ себя называющимъ, церквамъ, по исчисленію

1859 года,—1297; народонаселенія въ нихъ, исповъдающаго нидерландско-реформатскую въру, 1,840,827 душъ (1).

Наибольшая часть этихъ общинъ принадлежить голландской цервых. Съ первыхъ временъ реформаціи, въ нидерландской реформатокой церави употреблялся языкь французскій и годдандскій, первый въ паллонскихъ или оранцузскихъ общинахъ, основанныхъ реформатами валлонскихъ или южныхъ нидерландскихъ правинцій Люттиха, Ганнегау, Фландрін и южнаго Брабанта, въ которыхъ преобладаетъ французское нарвчіе. Не смотря на его различіе языка, валдонскія общины составляють съ голландскими одну церковь, подчинены одной съ ними высщей церковной власти -- Суноду, хотя и имвють отдельное низшее управленіе. Число валлонскихъ общинь было опредвлено особымъ положениемъ 19-го августа 1817 года, но съ тъхъ поръ нъсколько разъ измънялось. Въ настоящее время валлонскія общины находятся во всякомъ главномъ городъ провинцін, - исилючая Дрепта, затымь въ Нимвегенв, Роттердамь, Лейдень, Дордректъ и въ Бреда.

Пресвитеріанскія-англійскія общины, составляющія одно єъ нидерландскою реформатскою церковію, но съ особнить церковнымъ совттомъ или консисторією, находятся въ Амстердамъ, Роттердамъ и въ Миддельбургъ въ соединеніи съ Флиссингеномъ. Въ Утрехтъ приглашается по временамъ одинъ изъ амстердамскихъ проповъдниковъ для совершенія Богослуженія



<sup>(1)</sup> Дъйствительныхъ членовъ церкви изъ всего этого народонаселенія считаєтся оподо 700,000. Ск. примъч. на 1245 отр.

на англійскомъ языкъ, для каковой цъли ремонстранты уступаютъ тогда свою церковь.

Шотландская община, на такомъ же положения какъ англійская, существуєть въ Роттердамъ.

Въ стоянцъ норолевства и въ Гагъ есть ивмецкія цериви съ особыми насторами, которые однакожь не стоять во главъ отдъльныхъ общинъ, а во всемъ подчинены мъстнымъ церковнымъ совътамъ голландской реформатской церкви. Въ нъкоторыхъ городахъ въ Лимбургъ Вогослужение совершается также на нъмецкомъ языкъ.

Лимбургскіе реформаты принадлежать къ «протестансткой» церкви, равно какъ и религіозныя общины голландскихъ колоній, какъ находящихся въ предълахъ королевства, въ Венгюйзенъ и Оммерсхансъ, такъ и заграничныхъ, — въ восточной и западной Индіи.

#### Разделеніе церкви на ведомства.

Нидерландская реформатская церковь разділяется на провинціальныя відомства, — каждое съ своимъ провинціальнымъ церковнымъ управленіемъ, при чемъ валлонскія общины всей Голландіи составляютъ одно особое відомство. Границы провинцій въ церковномъ отношеніи тіже, что и въ гражданскомъ, только порядокъ ихъ не одинаковъ, ибо въ церковномъ отношеніи онъ и теперь тотъ же, что былъ во времена республики, именно: Гельдеръ, южная Голландія, сіверная Голландія, Зеландія, Утрехтъ, Фрисландія, Овериссель, сіверный Брабантъ, Дрептъ, відомство валлонское и Лимбургъ.

Всякое изъ сихъ въдомствъ, за исплючениемъ двухъ

послёднихъ, раздёляется на влассы,—отсюда влассикальное управленіе; каждый влассъ—на вружки или околодки. Границы церковныхъ общинъ во многихъ мёстахъ очень различаются отъ границъ общинъ гражданскихъ. Никакой перемёны въ существующемъ разграниченіи церковныхъ общинъ не можетъ быть безъ разрёшенія короля.

Прежнее отношение церкви въ государству.

Въ последней половине 16-го столетія и въ первой 17-го, голландцы цёною крови купили себё свободу религіозную и гражданскую. Но мысль великаго Вильгельма Оранскаго: совершенная свобода религіи и вытекавшее изъ нея равенство всёхъ вёроисповёданій предъ гражданскимъ закономъ, была слишкомъ высока и неисполнима для его времени, и двъ соперничествовавшія религін: протестантство и католичество слишкомъ ревностно старались удержать своихъ последователей. Съ другой стороны, хотя, при основаніи нидерландской республики, не было мысли объ исключительномъ допущении того вфроисповъдания, которое выросло и какъ бы срослось съ юнымъ государствомъ, - ибо это было бы противно какъ духу свободы, такъ и особенно торговымъ интересамъ нидерландцевъ: все таки, по свойству самаго дъла, реформатство было благопріятствуемо болве другихъ редигій, какъ такое въроисповъданіе, къ которому принадлежала большая часть правителей и важивишихъ людей государства. Потому-то, хотя одною изъ статей Утрехтскаго союза-какъ всвиъ соединеннымъ провинціямъ вообще, такъ всемъ и каждому изъ жителей въ особенности предоставлядась полная свобода въроисповъденія—по не далъе напъ чревъ четире года послъ того (въ 1583 г.), на общемъ собраніи чиновъ государства, эта статья была измънена такимъ образомъ, чтобы тольно ресориатское въроисповъданіе было защищаемо и повровительствуемо, а другія религіи не были открыто дозволяемы въ соединенныхъ областяхъ,—хотя тъмъ провниціямъ, которыя послъ того могли приступить въ этому союзу, предоставлено быле въ дълъ религіи слъдовать своему собственному произволу.

Но это решение очениямо закиючаеть въ себъ признаніе и утвержденіе фактического положенія нидерландской реформатской церкви, а не опредъленіе законнаго ел отношенія къ государству, и много прошло времени прежде, чвив она получила значение государствующей, или если угодно, государственной церкви. Реформатское въронсповъдание должно было пользоваться покровительствомъ государства, и то, что ръшеніемъ Утрехтскаго собора 1618 и 1619 годовъ положено было считать реформатскимъ въроисповъданіемъ, дъйствительно было защищаемо твердою рукою, но истинное и точное отношение реформатской церяви нъ государству въ Голландін во времена республики установилось поздиве, когда установился болье прочный порядокъ вещей; это посль собранія чиновъ государства въ 1651 году, когда быль поднять вопросъ и о религіи, вызванный неопредвленностію постановленій по этому предмету. На этомъ сеймв было объявлено, что провинціальные штаты «будут» государственною властію охранять истинное христіанское реформатское исповадание въ томъ вида, какъ оно утверждено на Утрехтскомъ соборв и проповъдуется въ публичныхъ перквахъ, — не дозволяя никому дълать въ немъ какія либо перемъны; — и что тъ, которые относительно религіи лишены открытаго покровительства, а только терпимы, будуть держимы въ тишинъ и добромъ порядкъ». Съ этого опредъленія началось отношеніе между церковію и государствомъ, продолжавшееся до паденія республяци въ 1795 году.

При такомъ положении двля, реформатская церковь имвла большое влінніе на государство, не-тольно твиъ, что ея служители, перенося политину на церковную канедру и, пользуясь своимъ вліяність на народъ, руководнан общественнымъ мавлісиъ нь кважь войны и мира и государственнаго управленія, но и по ен примому отношению къ учебнымъ заведениямъ чрезъ совершение брановъ и другими способами. Но сильна была, на обороть, и власть государства въ церкви, или лучте, надъ церковію. Собранія церковныхъ управленій, въ которыхъ засёдали и комписсары отъ государства, неръдко сильно подчинялись ихъ вліянію въ своихъ опредъленіяхъ и распоряженіяхъ. Переводъ Виблін и исправленный молитесникъ были введены правительствомъ, и власть его въ дълахъ, касающихся общественнаго богослуженія, простаралась до того, что даже молитвы въ храмахъ совершались по предписанному имъ церемоніалу. Въ назначенін пасторовъ севтская власть ижвла сильный голосъ, в по мъстамъ и совсъмъ останавливала его своимъ: veto.

# Настоящее отношение церкви въ государству.

Переворотъ 1795 года положилъ конецъ этому отношению между церковию и государствомъ, существо-

вавшему во времена республики. Уложеніемъ 1796 г. уничтожены всв преимущества или невыгоды, соединенимя съ исповъданіемъ той или другой въры, въ гражданскомъ отношенін. Поздивитія узаконенія (1) подтверждають и распрывають тоже начало, принятое и настоящею конституцією, въ которой ово высказывается сардующимь образомь: «Всякій сардуеть съ совершенною свободою своимъ религіознымъ убъкденіямъ, но такъ, чтобы общество и его члены был защищены и обезопашены противъ нарушенія запоновъ. Всемъ редигіознымъ обществамъ оказывается одинажовое попровительство. Последователи различныхъ въроисповъданій пользуются одинаковыми грахданскими правами, и всё бегь различія могуть вступать въ государственную службу, занимать должности и получать отличія и достоинства».

Кромф того въкоторыя отношенія между церковію и госудерствомъ опредълены закономъ точніве и ясніве. Всёмъ религіознымъ обществамъ предоставляется совершенная свобода дійствій въ разсужденім всего относящагося въ религіи и ея исполненію, но сътімъ, чтобы о перемінахъ, существующихъ или вводимыхъ вновь, и о перемінахъ въ управленіи было донодимо до свідінія главы государства; согласіе и утвержденіе короля необходимо въ разсужденіи таннъ міръ и распоряженій, которыя требуютъ содійствія правительства. Восиресные и всёми признаваемые христіанскіе праздничные дни находятся подъ покровительствомъ закона, въ разсужденіи открытыхъ промысловъ и нубличныхъ увеселеній, могущихъ нарушать церковное празднованіе сихъ дней и обществен-

<sup>(</sup>¹) 1816 m 1848 годовъ.

ное спокойствіе. Общественное богослуженіе внутри зданій и въ запертыхъ мъстахъ — свободно, но принимаются міры къ обезпеченію общественнаго спокойствія. Всякое возведеніе или устроеніе зданія для общественнаго богослуженія, на разстояніи 200 нидерл. аршинъ отъ существующей уже церкви, требуеть изследованія и осмотра места, въвидахь общественнаго порядка. Въ случав несогласія на это мъстнаго общиннаго управленія, разръшеніе котораго необходимо, -- подается на него аппеляція въ собраніе провинціальных депутатовъ, откуда, въ случав недовольства его ръшеніемъ, дъло представляется на окончательное рашеніе короля. Служители религіи не избираются въ члены генеральныхъ штатовъ, собранія провинціальных депутатовь и муниципальнаго совъта. Одежды, употребляемыя въ ихъ цервовныхъ обществахъ при совершеніи редигіозныхъ обрядовъ, они носятъ только въ мъстахъ, означенныхъ въ законъ (1). Чужестранцы не принимаются ни въ навія церковныя должности иначе, какъ съ разръшенія короля которое впрочемъ не дается только въ такомъ случав, когда допущение ихъ къ должностимъ можетъ повести въ нарушенію общественнаго порядка и спокойствія. Для собранія членовъ Сунода, избранія представителей и начальниковъ религіозныхъ обществъ требуется согласіе короля, которое дается по. обсужденіи дъла съ подлежащими лицами и по выслушаніи мивнія государственнаго совіта, и въ которомъ отвазывается только въ видахъ общественнаго порядка и спокойствія. Звонъ колоколовъ при совершеніи цер-

<sup>(4)</sup> Только въ богослужебныхъ мъстахъ, внутри, а не виз вданій. Христ. Чт. № 6. 1870.

ковныхъ церемоній или для созванія прихомань нь богослуженію въ тыхъ містахъ, гді есть церкви разныхъ вівроисповідний, въ видахъ общественнаго порадка и спокойствія, можеть быть номиносаром'я породя (губернатором'я) воспрещень. Его вышенняющення постановленія парушасть, — въ первый разъ, при уплать судебныхъ издержекъ, — объявляется нарушителемъ закона, во второй — лишается гражданских правъ на время отъ трехъ до десяти літь, и подвергается темничному заключенію отъ одного міста до друхъ літь.

Законъ налагаетъ на государство и обизанности по отношению квич из каждому изъ подданивыть, такъ и ко всикому изъ религіозныхъ обществъ. Въ разсужденіи первыхъ всеобщая въротерпимость: государство обезпечиваеть всвиъ гражданамъ, или вще общее, всъмъ жавущимъ на его землъ свободу вфроисповъданія, по такъ, что общество и каждый изъ его членовь въ отдельности пользуется защитою и покровительствомъ государства, если бы религіозими мивнія обнаружились во вившникъ двиствіякъ, подлежащих наказанію. Общественное спокойствіе, безопасность и правственность въ благоустроенномъ государствъваживе всего, а не должны терпать отъ религовных инвий, таково въ этомъ отношения главное правило. Затвиъ ваконъ обязываетъ государство оказывать одиналовое попровительство всемь реангловным обществамъ, обезпечивая такимъ образомъ, сколько зависить отъ государства, нав существование. Въ тысной связи съ этимъ находится то, что государство за последователями всехъ религіозныхъ мижній признасть равные преме на государственныя должности и достоимства.

При настоящих голландских эаконакъ, спощенія религіозных обществъ съ ихъ высшими вкастим, равно накъ и обнародованіе церновныхъ вредписаній—вирочемъ кодь опассийсть отвътственности нозакону—происходить безъ посредничества правительства, у которако такимъ образомъ отнято правительназываещаго ріасет, поторымъ пользуются правительства другихъ государствъ.

Все это относится по всёмь религіознымь обществамъ. Что насаелся ревориатской первы въ частности, то она состоить въ въденія «Департамента» Дъль Реформатского въроисповъдания и проч.», который же имметь особаго начальнава, а завидывается министромъ накого-либо другало въдометва. Управляющій департаментомъ и генеральный сепретарь онаго, если только они протестанскаго исповъданія (1), а въ случав ихъ болжени-поммиссаръ короли (2) имъють право присутствовать въ собраніяхъ Сунода и его коминссін (3); и засъданія Сунода обыкновенно отвршваются въ его присутствии. За нъсколько дътъ предъ симъ существовало особое министерство исповъденів, которое найдено ненужнымъ и закрыто. Эта **мърс нашка сельных**ъ и защитниковъ и бротивниновъ- и въ духовенствъ и въ мірянахъ. Первые, осо-

<sup>(1)</sup> Этому же департаменту подвъдомы и дъла исповъданія еврейскаго, а потому министръ и его сепретарь могуть быть и въроисповъданія еврейскаго.

<sup>(2)</sup> То же если онъ реформатскаго въроисповъдания.

<sup>(8)</sup> Сунодъ постоянныхъ засъданій не имъетъ, а собирается разъ въ годъ, или по особеннымъ обстоятельствамъ; дълами занимается постоянная коминесія Сунода.

бенно тв, которые хотять совершеннаго отдысии церкви отъ государства, отдъленія, которое, если слушать нъкоторыхъ истолкователей уложения 1848 г. ясно выказывается въ нынъ дъйствующихъ голландскихъ залонахъ. Противники этой мъры, — привер--женцы охранительной партіи и въ религіозномъ отношенін поборники протестантской ортодовсін, -- находять, что перемены въ законахъ не изменять образа мыслей и исторических воспоминаній націи: государственная власть, въ теченін двухъ съ половиною столетій, въ Голландін какъ бы срослась съ ресорматскою церковію, и разорвать ихъ, говорять они, значило бы ослабить жизненныя силы и церкви и государства. «Церковныя учрежденія, говорить одинь изъ вліятельныхъ людей этой партіи, — имъють нужду въ сильномъ представителъ и защитишев изъ правительственныхъ лицъ и правительство, съ своей стороны, не можетъ обойтись безъ особыхъ министерствъ для главивишихъ религіозныхъ обществъ, потому что каждый день приходится ему разбирать жалобы, разрвшать вопросы, двлать распоряженія; по сему истинно не лишне имъть министра, который бы нетолько обезпечиваль разнымь віромсповіданіямь одинаковое покровительство, которое правительство обязано оказывать имъ, но и смотръдъ, чтобы религіозныя общества уважали и точно исполняли законы государства, и сверхъ того всячески изыскивалъ средства служащія къ тому, чтобы нравственное вліяніе религіозныхъ обществъ способствовало украпленію внутреннихъ силъ государства».

<sup>(1)</sup> Рачь интрополита Боска въ собрания 2 декабря 1858 г.

#### Индійскія церкви.

Протестантскія церкви въ индійскихъ владеніяхъ Голландіи имъють особое управленіе, въ которомъ высшая власть точно также принадлежить государству, какъ во времена республики принадлежала директорамъ компаніи. Въ самой Индіи, кромъ мъстныхъ церковныхъ совътовъ или консисторій, существуєть для нихъ комитетъ въ Батавін, состоящій изъодного члена совъта Нидермандской Индін, проповъдниковъ Батавін и изъ трехъ почетныхъ членовъ протестантской церяви главного города, которые генераль-губернаторомъ Индіи назначаются изъ числа нандидатовъ, представляемыхъ церковнымъ советомъ. имъетъ наблюдение за проповъдниками и консисториями церквей Нидерландской Индін; особенно относительно исправленія службы на малайскомъязыкъ, за администрацією церковных вассь и имуществь, за діаконіями и благотворительными заведеніями. Равнымъ образомъ въ вругу его дъятельности принадлежатъ: назначеніе на разные посты временныхъ «вспомогательных проповъдниковъ», разбирательство церковныхъ тяжебныхъ дълъ, представленія объ опредъленіи, перемъщении и повышении проповъдниковъ, обозръніе проповъдническихъ постовъ, сношенія съ церковными ивстными совътами, правительствомъ и Коммиссіею дълъ индійскихъ протестантскихъ церквей въ Голландіи.

### Коммнесія нидійских церквей.

Эта коммиссія, учрежденная въ 1820 г., находится въ Гагъ и дъйствуетъ подъ наблюденіемъ департамента дълъ реформатскаго исповъданія, чрезъ посред-

Digitized by Google

ство коего сносится съ министерствомъ колоній. Она состоять изъ семя членовъ, изъ коихъ пять должны быть состоящіе на двиствительной служба протестантскіе пропов'ядники, въ томъ числ'я секретари (которые бывають всегда изъ духовныхъ) сунодовъ реформатскаго и евангелическо-лютеранскаго и провинціальнаго дерковиаго управленія южной Голландіи. Члены коминссін, которые вст изъ жителей Гаги и ближайшихъ къ ней селеній, равно какъ ея президентъ, вице-президенть и сепретарь назначаются поролемъ, который, по представлению департаментовъ реформатскаго исповаданія и колоній, можеть также назначать чрезвычайных членовъ иди консулентовъ, для устныхъ или письменныхъ въ случай надобности совъщаній и присутствованія, если они того желають, въ собраніи коммиссін, которая ежегодно представляеть отчетъ о состояніи протестантскихъ церквей въ Индін. На коммиссію возложено изысканіе мірь, способствующихъ благосостоянію протестантской церкви въ Восточной и Западной Индіи, для каковой цели она сносится съ индійскимъ церковнымъ управленіемъ, съ библейскими и миссіонерскими обществами въ Голдандіи, съ богословскими факультетами и профессорами университетовъ, атенеевъ и семинарій и другими мъстами. Ей предоставлено посвящение (чрезъ возложение рукъ) проповъдниковъ, назначаемыхъ королемъ къ индійскимъ церквамъ, равнымъ образомъ экзаменованіе отправляемых въ Индію кандидатовъ, миссіонеровъ и преподавателей Закона Вожія. Она вправъ также, если будеть къ тому приглашена, посвящать проповъдниковъ и экзаменовать кандидатовъ, назначаемыхъ на службу за границею, хотя и не въ

нидерленискить колоніяхь; — за невдюченість такь, которые посываются для пропов'яданія на французсномъ, языні, и потому подлежать в'йденію валдонской коммиссіи или коммиссіи французснихь церпвей въ Голландіи. Индійская коммиссія им'ють свои зас'йденія въ первые понед'яльниям місяцевь февраля, апріля, іюня, августа, онтября и декабря; кром'я этихь обывновенныхь зас'йденій, могуть быть назначаємы собранія энстремних. Въ іюньскомъ собраніи составляется отчеть о состояніи индійскихь церквей и носылается въ департаменты реформатскаго испов'яданія ж кутлоній.

Muziñeras romunecia, nexoga conspiranto uso roсударства и действуи исплючительно по ото инструк-DISM'S, HEXOLETCH OFFSHOR'S BY PECHON CRESS OF MEдердандского реформалского держовию, потому что ещенди же исслеть своис своис свои отправления при сутствованія въ ся Суноді. Послідній налодить правда посогласнымъ съ началами настоящей организація поркви присутствіе на немъ члена коммиссіи собствовно государственной и притомъ не имфющего инналого представительнаго характера; тамъ не менве териить эту ненормальность, чтобы не разорвать соваршенцо HHAIRCRUME RODEBAME H RODEOBREMENT связь между управленість метрополін, и признасть за поминесією это прево, усвоенное ей инрочемъ перисвиниъ регламентонъ, поторый даже визинеть Сумоду въ обязвиность имъть неослебное попеченіе о благь ниційснихъ церквей. Земенательно, что голландское пра-BETCHLOTEO OTAPACTOR YCTPARETE HODERE OCTA-HERCHEND u bects-weggener roloniñ ots upanapo blishia folланиской церивирой власти. Не смотря на то, что въ

регламентв высказана съ величанием осторожностію необходимость болве правильных в болве церковныхъ отношеній между сими церквами и духовною властію метрополін, это возбудило опасенія въ правительствь, которое утвердило регламенть только подъ тъмъ условіемъ, чтобы Сунодъ нидерландской церкви на статьъ о перявать колоній не основываль ни мальйшаго права. мъщаться въ ихъ дела, предоставляя въ случав надобности власти короля измёнить касающіяся ихъ постановленія, -- сообразно съ нуждами этихъ церквей, въ связи съ интересами государства и съ тъми правами, которыя, кром'в реформатской церкви, могутъ въ этомъ двяв иметь и другія религіозныя общества. Интересъ государства въ Индін — безъ сомивнія прежде всего и болве всего - удержаться въ Индін и получать съ ен колоній какъ можно болве доходовъ. Правда или ивть, но многіе голландцы утверждають, что, по мъръ распространенія съ христіанствомъ цивилизаціи въ индійскихъ колоніяхъ, увеличиваются опасенія годивидского правительства потерять ихъ и уменьшаются государственные доходы съ нихъ. Христіанство, которое въ Индін, какъ вообще жалуются въ Голландін, далеко не въ цветущемъ состоянін, какъ нежду обращенными туземцами, такъ и между проживающими тамъ голландцами, - не столько просвъщаетъ дикія и полудикія племена Индіи, сколько возбуждаеть въ нихъ стремленія къ свободів и независимости; не столько проводить въ ихъ жизнь истинную цивилизацію, поторой оно должно быть началомъ, сколько пересаживаеть съ европейской почвы на индійскую бользненныя порожденія оной. Очень неудивительно, что, при такомъ положении дъла, голландское правительство, имън въ виду въ ревсуждении Индін премиущественно интересы матеріальные, чтобы удобиъе подчинять имъ интересъ религіозими, кочетъ въ дъдахъ, насающихся индійскихъ церквей имъть первое слово и держать отъ инхъ какъ можно далъе голландсную церковную власть, которал интересъ религіозный поставила бы выше всъхъ другихъ.

Успъхи распространенія христіанства въ Индів не могуть впрочемь быть значительны уже и потому, что, какъ въ Голдандія нёть единства въ действіяхъ нъсновъкихъ, по редигіозному направленію раздичныхъ библейскихъ обществъ, идущихъ на перекоръодно другому, темъ въ Индіи нътъ единства въ христіансной проповіди миссіонеровь: ресориаты, ремонстраты, анабаптисты, дисещенты (старые ресориаты) проповъдують каждый свое христіонство; бъдный индіець не знасть кому вършть и оканчиваеть тамъ, что дълается желениь индифферентистомъ и не въруеть ин во что. Замъчательно, что и самые голландцы, возвращающіеся изъ Индіи въ свое отечество, отличаются беврелигіозностію и, есля изъ приличія считають нужнымь нивть каную-либо въру, пристають охотиве, нь такь называемому вь Голланgin, hobomy xpectianctey (moderne leer) (1), orsepramщему все сверхъ-естественное въ христівисной религін и въ последнее времи очень усилившемуся въ нидерландской реформатской церкви.

Особенныя дъйствія государства по отношенію из церкви.

Отношение между нидержандско-реформатскою церковію и государствомъ открывается въ нёкоторыхъ

<sup>(1)</sup> Yvenie Heogoroms

особенных действіям превичельства по отношенію пъ церкви, таковы:

в) Назначение пропостоивност. На очеть избрании проповідняновь, въ неповіденім віры нидернендской реосристеной перкви вообще говорится: «эфруси», что служители рецигін, оторбищним и діодоны долици быть избираены законнымь избранісмы церкви, сь призываніся в ичени Вожів». Но, предоставляє жобраніе проповідникова представителина общинь, церновь нихориандовая принейаеть чногда вь уважение, какъ говорится въ Рогансита, право третьяго называчать личе, поторое делине быть избрано. Это праве патренатотва принадлежить глава государства во всель государственных нивинять и ть других общинахъ гуй проже пользованся имъ иле провитовь стращи или же и другіе виадётели спіъ масть, но права коворить, не приссединения втихь земель нь государствоннымь инуществамь, должны были перейти въ правительству. Долгое время это движнось чанимъ образомъ, что породь незначаль пасторомъ или мандидата, представленнаго вну департаментомъ дълъ ре-- форматсивно исповъданін, или лице избражное церковнямы совресных, но вы последнее время король огранечинь окое право непронятства принитемь отъ обприменя или на продложенность ей папридага, такъ что она ворбица: нийотъ воомошность получить настора по своему желанію.

Королевское утверждение избраннаго проповъдника, которое прежде должно было предшествовать оставленію вить старако изока и вступлинію его на должность при невой церким, теперь также отибиемо со введеніемъ регламента о церковныхъ изокажь, из которомъ мостановлено, чтеби иласовиванию управленіе увідомлило допартаменть, что першовь принциаєть избранняго проповідника, — для полученія оть него свидітельства, что она имбеть законнов праве поньзоватися маневаньемъ и другими вигодами посоженными оть государства, — валовоє смидіченьство, выдаваемое оть нибик короли, массилальными упревленіемъ препровождается из понсизбраниему проповіднику.

б) Воспитаніе будущих служителей Востанів Воспитаніе молодыхъ людей, готовищихся иъ пистирскому полужению во мидерианиской разгрывновой царкви, инвогда не было от церкви жив подъ сл шаблюденість. Камъ ть Лейденскогь университега, основанномъ проимуществение дли эссормателей дерики. такъ и нь академіями Франскерской, Ррешнингецской Утрекискей и Гардорвинскей инбриміе провессороми богословія, порядокъ левий, навижченіе ападешинеснихъ слопеней студентамъ и надворъ за ними зависвин единственно отъ управлений провинцій и городовъ, нь ноторымъ приямущия выслей учебныя заподенія прикадлежали, сь ясилюченіскь всявара на невъ вліннія периви. То же было и относивельно написченія учителей, поторые подъ именень проссосорожи богословія занимались преприваність вы выслиявь училищахъ, такъ наживаничное scholee illustass, находившихся въ навотерыхъ городскъ. Иосей основанія короловотра тидерланцоваго, короловскими депротомъ относительно высшихъ учебныхъ чаведоній, уживерситетовъ и аленевеъ, били организовани и оскультеты богословскіе, иняначени просессера или утверждены на света мъстема, указаны лемціи, манія сивдовало читель, а студентамъ богословія вибмено нь обязанность слушеть язивстным деяцін; при чень постановлено, «что богословскій ослушететь назначень для пригосовленія водничанниновь быть слушетелями ресориместей віры», и «что минто не можеть быть допущень из пропов'ядическому слушенію въ ресернателей церния, не представивь сляд'ятельства, что получиль ученую степень и слушаль предписанныя ленцін». Впрочень доктора богословія и кублично прошиведейные по ученое зданіе освобождаются оть проценавленія стикь свид'ятельствъ.

Отноменіе просессоровь богословія, кака государсвисиння чиновникова; ка церкви вь точности не опредалено, не смотря на мистократими старанія объ вноить деркви. Впрочень, будуни допускаємы на проповідничеснику, смуменію въ недеркандской реферматекой церкви шли постушал иза цасторской слушбы, просессори богословія чрезь это самоє уже иміноть характерь церковника миць. За така и государство требуєть, чтобы куракория университетовь, при замінщенія богословских каседрь, представляли кандидатовь на денартаменть діять реформатского исповіданія для истребованія объ нихь мийнія Сунода шли сшведальной коминссім, потороє вийстів съ представленіяма кураторовь повергаєтся министромь внутреннить діять на бкагоусмопрівніе короля.

Образованіе, потерое тогударство чревъ профессоровь богословія наветь будущимь проповідникамь реформатской церкви, должно удовлетворять нуждамь сей нослідней, выслемнаємнить ою въ томъ, чего она требуеть отъ визаменующагося на допущеніе къ паотирскому служенію. Этого визамена не дежино смітпивать съ тамъ исныванием, поторому студенты богословія подвергаются въ университеть: Надерландская церковъ, предоставняя государству образование своихъ будущихъ слушителей, принимаетъ однавонъихъ отъ него не безъ контроли, а собственнымъ оржденіемъ провържеть, имъютъ ли они те, чаго онасчитаетъ себя въ правъ отъ нихъ требовать. Посемужелающіе бытъ допущенными къ проповадинческомуслушенію въ недерландской церкви обязаны, оверхъ, университетскаго испытанія, держать еще зазамень предъ которимъ-лябо изъ провинціальныхъ церковныхъ управленій, смотря потому, въ жакомъ университеть получили образованіе.

Государство способствуеть образование студентовъ богословія освобожденість ихь отъ военной и милиціонной службы и вспомоществованіемь въ случай не-. достаточности ихъ собственныхъ средствъ. Впрочемъ, что васается увольненія ихъ отъ волкей службы, го оно дается имъ только въ томъ случав, когда ониподлежащему военному начальству представить отъ университета или атекоя, въ которыхъ учатся, свидътельство, что они студенты богословія съ цълію посвятить себя проповёдническому служению. Затёмъ. это увольнение, поторое дается на одинъ годы и можеть быть возобновляемо, не должно однажовь продолжаться двийе двадцатитрехийтняго вовраста студента, и препращается если онь вы этихь лётахь не. получить степени нандидата богословія, въ которомъ либо изъ университетовъ короловотова, то есть, женъ, понимаеть это государство, не вступшть въ «дуковное званіе». Подъ всисмоществованісмъ государства воспитанникамъ богословія разуміются стипендін, устаневізенных впроченть не невізочительно для богословсинго сомуньтега, а и для всбить другинть, но при униворсилеталь только, а при виссинъ учебщить заведениям вообщи, чань чее даше медал опредуление CHERRIES, CHRISTIAN CTRUCKETH HOLESCHE HO. ROUNG CTYRCHтово богословів. Стинонхій и возбице очень немного оты государовые: 15 вобсинению отъ правительства, квасим жь 200 куньд. 66 жижнесть, и 4 ист доложего OF POSKURAN HODROGRAMS BARNER, HARRING COMMINS HURSрізгочивня, ше остониція такня въ распоряженія приenteurcted if no apendagonalis 200 ryang. Cymneigie manywith modeleds, he hydroneshin membrys sayтреннихъ дълъ, который отпостоимно прина просителей спранименть сирденый у начимется того высmaro y dechais sabezener, es kosodoms ofrdelerce es-Rowcin, & Royalbetho Hochbanko, sche Dec ynubspertore, conditioned of compunications, he keropomy upoсители принадаемать. Стипелия даются не однитокъ, но могуть быть продолжаемы до окинчанія пурса, ecum no porreport ecumpation dragarbacter, upo moly-PRODUCE THE RESIDENCE PROFE PROPERTY.

Въ пользу мосимгананновъ, готовищихся къ пъотпрокому служению въ ревориниской перкви, допольно много слимений частнихъ, ко въ разсимпрание прись отв, могурально, не входитъ.

наль мерирання менен иражин спунайник высосн мемерось. Во времена Индерлацикой республик, думне мерось тосударсимной или госпеданный, для комремента местим большем ческом доходы съ премна меросости пременения по пременения по пременения по пременения пременения по пременен COPERAIN REE BEREPE INCLE REE BE COCYCEPCEDENTO соботвенность. Впречень въ очень жистикь принсдахъ, особение сольских уплага жалованые производилясь неисправно, а во время сремиузскало вледычества этога безперядокъ доссигъ кражина предъловъ. По сему, неменления пескъ политическале. переворога 1818 г., принца Вильгальны, преще чаны сивления воролемь, приним участие нь налимы моложенім дуконенства и укоженівму 1812 г. пропоняку нинамъ было обезпечено на будущее время начение содержаніе. Равимиъ образомъ и имий дійстарисцики уважоненінши постановлено, чтобы смалованье, нейсін и другія выгоды, которына пользуются разныя ролигіозныя общества и ихъ насталнини, лоставанись за нами. Тімъ происвідникамъ, которые доский же желучають оть мазны ни какого содержания или получають педостогочное жалованье, можеть быть таковое. назвачено виспы или прежиее увеличенов. Согнасно. съ этимъ принципомъ, правительство исетолько продолжаеть выдавать уже положение жалованье, во ж назначаетъ содержание проповъднивамъ вновь учреждвеных приходовь, если оказывается необходимость въ особожь пасторъ и возножность построить церковы и домъ для ся служетски, равно какъ и въ преходахъ уже существующихъ, но нижнощихъ настоятельную нужду из большомъ чисяй пропониданцовъ. Въ нофавдное время, при болфе благопрілиномъ положенів он нансовь, правительство стала также узакитивать скудное содержание духовенстве, держась при втомъ стараго, по насколько забытаро правила, чиобы и сами приходы способствовали обезпечению содержания стоих процовадинков назначением имь по высшей

мара 100 гульд. въ прибавну на такому же количеству отъ правительства, (1), но такъ чтобы эта прибавка была не временная и не дично тому или другому пороновъджену, а лостоянная и неняменная, н была напсегда соединеца съ пасторскить ийстомъ. Для этого требуется, чтобы въ общеналь были со-CTARLEGER COHEM, IIPOHERTH CD ROTOPHIES, ECRIPOTHтельно назваченные для этой цели, приносили бы стольно дохода, чтобы, за уплатой расходовъ по администраціи и другихъ издержень, изъ остатна можно было выдавать пастору вавиаченную ему общинную прибавку. Гдв жеть этихъ сондовъ, которые могуть состоять изъ земель, напиталовъ, государсивенныхъ бумагь и проч., эти прибавочные деньги должны быть относимы из необходимымъ годовымъ церковиниъ раследамъ, такъ чтобы не нужно было болться, что упната ихъ встрътитъ какое нибо загруднение, Состояніе опнансовь, въ сендствіе политических событій 1830 года восстанія и отпаденія Вальгін, заставило было Голландское правительство на изкоторое время пріостановиться въ непрерывномъ дотоль удучищени содержанія духовенства, но въ посладніе годы оно взялось опять и съ новою энергією 20. ото діло.

Выдача жалованья песторамь бываеть каждую четверть года, послёдняго числа марта, іюня, с'ентября и дапабря. Начиная со дня утвержденія пастора въ должности, жалованье продолжается до того дня, въ который онъ оставляеть свой прикодъ, или получаеть свой вмеритать, или приговоремь цервовнаго суда отражается отъ службы. Въ случай смерти па-

<sup>(&#</sup>x27;) Такъ называений въ регламента способъ: elterum tantum.

стора, жаловање за ту четверть года, нъ которую овъ померъ, выдается его наслъдникажь (1).

Проповъдники, которые по старости и другимъ обетоятельствань не въ состояние продолжать службу, получають съ эмеритатомъ или честною отставкою пенсію отъ правительства. Тв. которые добровольно отвазываются отъ проповъднической службы, по приченамъ неизвъстнымъ или такимъ, которыхъ поназать не хотять, тёмь самымь отназываются отъ права на пенсію, не теряя однакожъ права на такъ называемыя (упомянутыя ниже) мікольныя, акаденическія и дітскія деньги, и не лишая, въ случав своей смерти, овое семейство возможности нользоваться пособіемь жать вдовьей нассы. На счеть количества пенсій духовенства ніть такого опреділеннаго, законнаго положения, накое существуеть въ разсужденін пенсін гражданских чиновинковъ, которые впрочемъ сами вносять въпенсіонную кассу два процента съ своего жалованья и твив обезпечивають прекрасную пенсію себъ и своимъ вдовамъ, получающимъ половину пенсік своихъ мужей. Въ духовенстив же напротивъ слыщны въ разсуждение этого всеобщия жалобы. Въ последнее время неоднократно пытались впроченъ упрочить и упорядочить пенсін пропов'ядинковъ, но досель не могли преодольть затрудненій, съ которыми соединено это важное дело. Бывають пенсіи въ 600, 800 и 1,100 гульд. безъ очевидной причины столь значительной разницы. Пенсіи индійскихъ пропов'ядниковъ по числу дътъ службы опредълены закономъ.

<sup>(4)</sup> Пасторское жалованье очень различно: 2500, 1200 и 800 гульд. Въ годъ. Жалованье насторовъ везда почти пополияется изъ приходскихъ осндовъ и другихъ источниковъ.

Христ. Чт. № 6.

За выслугу въ Индін по меньшей мірт десять літть. начная со дня прибытія на місто, полагается по 140 гульд. за каждый годъ нидійской службы, для тіхть пасторожь, которые получають по 500 гульд. въ міснує (1) постояннаго жалованья (не считая періодическаго увеличенія оклада); не подходящіе подъ вту категорію получають по 120 гульд. за каждый годъ, прослуженный въ Индін, впрочемъ такъ, что менсія первыхъ не можеть превышать 2.800 гульд., послідникъ—2.400 въ годъ и послів свыше—десятильтней службы.

Кромъ жалованья проповъднини имъють нъкоторыя экстренныя выгоды, которыя принадлежать или имъ самимъ, или остающимся послъ ихъ вдовамъ.

Къ первымъ относится тамъ называемое augmentum, выдаваемое женатымъ и вдовымъ проповъдникамъ отъ назны, впрочемъ только въ некоторыхъ провинціякъ и въ самомъ ничтожномъ количествъ (по 15 гульд. въ годъ).

Къ выгодамъ вторако разряда принадлежеть дътскія деньги, или получаемыя пасторами на дътей школьныя и ападемическія деньги. До 1816 года процовъдники въ тъхъ провинціяхъ, которыя по ста-

<sup>(1)</sup> Изъ 29-ти протестантских проповъдниковъ въ Нидерландской Индіи 8 получають по 500 гульд, въ ивсяцъ, 21-по 400 гульд, жалованья, и инартирныхъ: въ Натаніи по 160 гульденовъ, въ Самарангъ и Сурабайъ—по 130, въ другихъ ифетахъ—по 80 гульд. въ ифсяцъ Затънъ отправляющимся въ Индію проповъдниканъ, сверхъ соединанникъ съ службою денежныхъ и другихъ выгодъ, выдается въ видъ пособія,—женатымъ и вдовымъ—по 1,800 гульд., другимъ—по 1,200 гульд.; равно канъ и по прибытіи въ Индію, проповъдники первыхъ двухъ категорій получають на обзаваденіе по 1,500 гульд., нослъдней—по 1,000 гульд.

рому порядку причислянись из Голландіи равно какъ и въ Зеландін, получали деньги на датей. Въ помянучомъ году вто пособіе распространено было на всъхъ пасторовъ, въ опредъленномъ однажды на всегда. количествъ 25 гульд. въ годъ на каждаго изъ непристроенныхъ двтей. Подъ пристроеніемъ двтей разумвется: достижение 22 лвтняго возраста, пользованіе 300 гульд. дохода, брачное состояніе, занятіе режесломъ и торговлею по патенту. Въ случав прекращенія выдачи дітених денего по которому либо изъ сихъ обстоятельствъ, она, и по миновании препитотвія, не возобновляется. Начало и конецъ пользованія этимъ пособіемъ опредвляются такимъ образомъ: на дътей родившихся прежде 15 числа, средняго въ каждой четверти года масяца, получение денегь мачимается съ начала атой четверти, на техъ же, которые родились посль помянутаго числа, -- съ начала следующей четверти года. Тотъ же расчетъ и въ разсуждении прекращения выдачи: прежде или посла 15 числа оредняго мъсяца-ръшаетъ на счетъ цвиой четверти года. Выдача денегь производится однажды въ годъ и притомъ въ одинъ изъ первыхъ мъсяцевъ, по представления свидътельства, получаемато изъ классикальнаго перковнаго управленія и подписаннаго церковнымъ совътомъ. Въ этомъ свидътельствъ обезначается: имя проповъдника и его жены и, если последняя вдова, ея местопребываніе, последнее место службы и время смерти ея мужа, а если дъти пруглые сироты: имя и мъсто жительства опекуна, имена, фамиліи и время рожденія каждаго изъ дътей, на которыхъ приходится получать деньги, и ясное показаніе отца (матери и опекуна), «устроены ли дъти, или не устроены». Для дътей, на которыхъ деньги получаются въ первый разъ, требуется свидътельство о рожденіи отъ муниципальнаго управленія.

Сыновья проповъдниковъ, которымъ за десять летъ. но не исполнилось двадцати, --если они обучаются датинскому языку и представить на это свидетельство отъ ректора датинской мисолы, - получають инвольныхъ денеръ 25 гульд. въ годъ, по предъявления такого же вида изъ классикальнаро управленія, какой требуется для полученія «дітских» денегь», но отнемаемыхъ у отца, когда на одного и того же сына выдаются ему школьныя деньти. Впрочемь полученіе школьныхъ денегъ соединено съ немалыми затрудиеніями. Нужно, чтобы мальчить окаваль «удовлетворительные успъхи въ латинскомъ языкъ», чтобы шивть право на эти деньги: требование неопредъленное, предоставляющее слишкомъ много суду и произволу ректора, который должень повършть успали. Несправедливо, говорять, поставлять выдачу денегь въ зависимости отъ согласія третьяго лица подписать моказаніе отца о своемъ сынъ, а еще болье-чему нередко бывають примеры - терять эти деньги, жегда надобно бываетъ заплатить за трудъ ректору датинской школы. Если върнтъ показанію отца, напр. въ томъ, что у сына его нътъ завъщаннаго ему нивнія, доставляющаго ему 300 г. дохода, то почему, говорять, не върить ему, что онъ учить сына латинскому языку? Какъ бы то ни было, но для проповъдника, который умъеть устранить эти затрудненія, дътекія и школьныя деньги, при многосемейности большая помога и облегчение.

Наконецъ всякій пасторскій сынъ, обучающійся въ университеть или атенев, сверхъ детсиихъ денегъ, получаеть еще впадемическія, въ количествъ 50 гульд., по предъявлении свидътельства отъ ректора университета или атенея. Академическія деньги, назначасныя по высшей изръ на шесть авть, могуть быть министромъ двлъ реформатскаго исповъданія продолжены еще на одинъ годъ. Если сычъ проновъдника обучается богословію, академическія деньги набавляются до 200 г. и выдаются каждые три изсяца, по предъявленім студентомъ въ первый или вторый місяць наждой четверти года свидътельства отъ рентора университета, что онъ изучаеть такие предметы, которые дають ему право на богословскія академическія деньги. Эти свидътельства, также какъ и тъ, которыя требуются для полученія дітсинко и школьныхъ денегь, сепретаремъ влассикальнаго церковнаго управленія, къ которому по місту жительства принадлежать отець или опекунь студента, препровождаются въ департаментъ реформатского исповъданія.

Вдовы пасторовъ также получають вспомоществование отъ правительства. Для тъхъ изъ нихъ, мужья которыхъ умерли на службъ въ многолюднъйшихъ и важивищихъ городахъ, полагается пенсіи: въ Амстердамъ, Гагъ и Роттердамъ — 400 г. (по нынъшнему курсу безъ малаго 300 руб.); въ Лейденъ, Гарлемъ, Утрехтъ, Дордрехтъ, Миддельбургъ, Леварденъ и Гронингенъ—по 300 г.; въ другихъ городахъ по 200 г.; въ сельскихъ приходахъ и изпоторыхъ маленькихъ гогородахъ, вдовамъ пасторовъ пенсія отъ государства не обезпечена, а въдается изъ другихъ средствъ въ количествъ 100, въ нъкоторыхъ мъстакъ 125 г., въ годъ.

г) Вспомоществованія приходами на церновных нужды и на расходы по церковному управлению. Стараясь обезпечить матеріальное положеніе проповъдниковъ и ихъ семействъ, голландское правительство оказываеть номощь и твиъ церконнымъ общинамъ, воторыя въ ней имбють нужду для ностроенія, поновленія и поправки церквей и церковныхъ зданій, ассигнуя ежегодно на этотъ предметъ изъ бюджета департамента реформатскаго исповаданія извёстную сумму. Въ синодскихъ актахъ ежегодно можно видъть цыфру этихъ, такъ называемыхъ, субсидій, на количество которыхъ имъютъ большое вліяніе политическія обстоятельства страны и положение государственныхъ финансовъ. Съ 1829 г. по 1849 г. эта цыфра держалась довольно высоко: 50 тыс. гульд., 36 тыс., 29 тыс., 61 тыс., 30 тыс. и проч.; но съ 1849 г. замътно уменьшалась, такъ что въ 1851 г. повизнась до 1545 г.. впрочемъ въ 1859 г. опять подняжась до: 27 тыс. г.

Нъкоторыя провинціи, слъдуя примъру правительства, назначають на этотъ же предметь ежегодно или по временамъ извъстную сумму изъ своихъ доходовъ.

Правительство выдаеть пособіе и на раскоды по церковному управлецію. Назначенная на этотъ предметь сумма, не всегда впрочежь одинаковая, въ последніе годы увеличена до 44 тыс. г.; она принимается и администрируется, такь называемымь, генеральнымъ квесторомъ (казначеемъ) Сунеда, который избирается преимущественно изъ гранданъ Амстердама и обезпечиваеть сохраннесть этой, какъ и другихъ ввёряемыхъ ему суммъ, особою гарантією. Впрочемъ расходы но церковному управленію покрываются тімъ, что наждая церковная община, исключая самыхъ бідныхъ, ежегодно вносить въ кассу классикальнаго: управленія, которов собранную такимъ образомъ сумму препровождаетъ въ кассу Стиода. Количество взиоса, зависящее отъ тото, къ которому изъ изти классовъ какая община принадлежить, опредължется денартаментомъ исповъданія и, по представленію церковного управленія, ножетъ быть имъ измінено.

д) Надворе за администрацієй церковными имуществему. Администрація церковными фондами, землями и имфенями должна быть отличаема отъ надзора за этою администрацією. Первая производится въ церковныхъ общинахъ хотя и сообразно съ регламентами, выходящими исключительно отъ свётской власти, но коммиссіями или воллегіями, которыя имбють херактеръ совершенно церковный, мотому что избираются общинами и состоять исключительно изъ такихъ лицъ, которыя, какъ ихъ члены (1), тёско связаны съ ними. Наблюденю же ва администрацією возлагаєтся на коллегіи, члены которыях конечно, какъ требуеть свой-

<sup>(1)</sup> Отъ членовъ перкии въ общирийниевъ симсяв, т. е. принадлежащих, къ чей по прещению и ромдению отъ родителей расориетовъ, нидерландская ресориатская церковь отличаетъ членовъ въ твенъйшемъ и собственномъ симсяв, т. е. такихъ, которые присоединались из ней чревъ жемовъдание върче и коноврисцио, тоторан одна только и даетъ собственно право быть и называться членомъ церкви, шли же такихъ, которые въ какой либо евангелической церкви, въ Голландій им то, или вив ел предвловъ, бывъ признаны принадлежащими къ : резориатсярй церкви, представать надлежащее свидътельство о своемъ исповъданіи. Такихъ членовъ въ нидерландской ресориатской церкви считается около 700,000 на 1,840,827 всего ресориатского мъродовассиемія.

ство самаго дела, должны быть и члены перкви, но избираются королемъ, безъ представления отъ церкви, котя между членами поллегій есть и представлятели перкви,—депутаты отъ провиціальныхъ церковныхъ управленій.

Сорокъ лътъ тому назадъ, правительство котъю было установить однообразную перковную администрацію во всёхъ провинціяхъ, но въ нихъ намилось столько своеобразныхъ учрежденій и обычаєвъ, которие необходимо было принять въ уваженіе и сохранить что одинъ общій для всёхъ провинцій регламентъ оказался невозможнымъ, и потому были оставлены — но исправлены—прежніе провинціальные уставы церковной администраціи.

Каждая провенція имбеть свою, такъ называемую. «коллегію наблюденія за цервовною администрацією реформатскихъ общенъ». Она виветъ свои засъдани въ главномъ городъ провинціи и состоять въ одних провинціяхь изъ 9-ти членовь, въ другихъ изъ 7-мі н 6-ти членовъ, назначенныхъ, какъ сказано выше, королемъ изъ среды провинціальныхъ депуталскихъ собраній, провинціальныхъ церковныхъ управленій в изъ почетивищихъ членовъ реформатской церкви. Президентомъ коллегін бываеть большею частію конмиссаръ поредя или губериаторъ провинцій, если только онъ принадлежить къ реформатской церкви; въ противномъ случав король назначаетъ председателемъ вого-либо изъ членовъ провинціальнаго депутатскаго собранія. Члены поллегін выбывають ежегодно частямъ, но могутъ быть назначаемы вновь.

Къ кругу дъятельности провинцівльныхъ коллегій принадлежить: имъть наблюденіе за администрацією

церковныхъ общинъ принадлежащимъ имъ имуществомъ, принимать донесенія о перемінакъ въ личномъ составъ церковныхъ попечителей или старостъ и почетивнияхь янць изъ прихожань, заведывающихъ вибств съ нами хозяйственною частію церкви, рашать снорими дъла, возникающія въ разсужденіи администраців, стараться объ исправленій недостатновъ и змоупотребленій, принимать м'ястные церковные счеты н сивты-въ некоторых в провинціях в в утвержденію, въ другихъ только въ сведению, принимать и утверждать-съ перемъною или безъ перемъны, и въ нопін препровождать въ министерство проекты распредвленія ивкоторыхь понтрибуцій на прихожань и пр. Навонецъ важдая коллегія носылаеть ежегодно въ департементь дваь реформатского исповедания подробный отчеть о состояния ресорматских церквей, пасторій и церковной администраціи въ своємъ округв, съ имяннымъ спискомъ служащихъ церковныхъ старостъ.

На необходимые расходы провинціальныхъ коллегій выдается, изъ особой нассы Сунода опредъленная сумма, не для всехъ впрочемъ провинцій одинаковая: для ниыхъ 1,000 гульденовъ, для другихъ 800, 600, 400, 300 гульденовъ.

Нидериандская реформатская церковь въ отношенія из друтикъ протестантскимъ религіонних обществанъ: а) тузекнимъ и б) заграничения.

а) Нидерландская реформатская церковь исторически раздъляется на три части, изъ коихъ одна самая большая изъ всёхъ носить это общее названіе нидерландской реформатской церкви, между тёмъ какъ другая—самая меньшая извёстна подъ именемъ

«Братства реформатовъ-ремонстратовъ», третья-подъ названіемъ «Диосидентовъ» (собственно, отдълившихся т. е. отъ большинства нидермандской церкви). которыя держатся ученія и обыдаєвь старыхь ресорматовъ. Общество ихъ возникао въ 1832 году, но въ прошедженъ 1869 г., и воторая часть ихъ снова соединилась съ большинствомъ реформатовъ. Затъмъ въ Голландін существують: дютеранская церковь, 1791 году расцавизанся также на двв части: «евангелическо - лютеранскую» и «возстановленную» общество ворстановленныго лютеранства; «общество Бантистовъ и накоторыя отдальныя общины, какъто: «Соединительных» баптистовь и Ремонтрантовы въ Доквумъ, двъ очень незначительныя — «Англійсків епископальныя» въ Аистердамъ и Роттердамъ. и «Геригутерское братотво» въ селении Зейстъ, близъ Утрехта. Всв эти общества считаются «протестантскими», и потому церковь нидерландская реформатская находится въ общеніи съ ними, Luiückia еписиопальныя общины и Геригутерское братство существують вы Голландія не навъ національныя религіовныя общества, а какъ общества чукдыя, не столько по:вёръ, сколько: по даыку и церковнымъ обычаямъ. Общеніе это выражается: во-первыхъ, допущениемъ членовъ этихъ обществъ къ причащенію въ реформатскихъ церквахъ, если они этого пожелають и церковиме моветы не найдуть причинь этому воспредятствовать, только бы они были безукоризненной жизни и представили доказательство на то, что они члены протестантской церкви; во-вторыхъ, принятіемъ церковныхъ свидетельствъ отъ протестантовъ другихъ церковныхъ обществъ въ тахъ

мъстахъ, гдъ они не имъютъ особыхъ церивей и, если они этого пожелеють, внесеніемь ихъ въ списокъ членовъ, съ прибавленіемъ того, нъ какому церковному обществу они принадлежать, и, при удалении ихъ изъ реформатской нидерландской общины, обратною выдачею имъ ихъ свидътельствъ съ прописаніемъ въ нихъ безуворизненнаго ихъ поведенія, если оно дъйствительно таково; въ третьихъ, тамъ, что лица, занимающія или занимавшія наную дибо должноть въ какомъ нибудь другомъ церковномъ обществъ, тогда только принимаются въ нидерландскую реформатскую церковь, когда провинціальное церковное управленіе, въ въдомствъ котораго такое лице во время своей службы жило, сделесть надлежащее осведомленіе, о его поведения въ продолжение этого времени, и объявить общинь, въ которую оно хочеть иступить, что нътъ никакого прецятствія въ принятію его въ число членовъ нидерландской реформатской церкви.

Вообще должно замътить, что годландцы, не дюбя разновърія въ жизни семейной, въ которой разномистацие члены рано или ноздно приводятся въ единенію въ въръ съ больщинствомъ, новазывають въ жизни общественной, до извъстной степени похвальную, въротершиность, особенно протестанты различныхъ наименованій въ отноніеніи другь, въ другу; такъ, что вышеуномянутыя цердовныя опредъленія служатъ скоръе выраженіемъ существующаго уже духа единенія, чъмъ средствами къ его возбужденію. Голландскія протестантскія общества не стараются о внъщнемъ соединеніи между собою, а довольствуются единеніемъ духа и обнаруживають его въ замъчательной степени. Не ръдкость видъть баптистскаго

проповъднива на каседръ ремонстрантской и на обпроповъдниковъ нидерландска ротъ; равно какъ реформатской церкви, заменяющихъ проповедники ремонстрантскихъ, которые въ случав проповедують въ реформатскихъ храмахъ. Не безпамърно также и то, что члены родствениыхъ церкм ныхъ обществъ, на время записанные у реформатов. въ небольшихъ приходахъ, при недостатвъ други: способныхъ людей, избираются въ званіе церковных старыйшинь и діаноновь. Даже бывали случан, кога кандидаты (1), исправлявшіе должность пропов'ядников въ накомъ либо другомъ протествитскомъ обществ. по ихъ просьбъ и при свидътельствъ о ихъ безувораненномъ поведенін, снова принимались Сунодомъ в число «кандидатовъ Священнаго служенія въ неделандской реформатской церкви, по вторичномъ письмы номъ съ ихъ стороны объявлении и объщении, каке они съ небольшою перемъною уже разъ подписали, по выдержаніи вкращена на кандидатств Священнаго служенія».

б) Въ разсуждени отношения, въ какомъ надермандская реформатская церковь стоитъ нъ загранинымъ протестантскимъ обществамъ, или лучше, въ на комъ находится послъдния нъ первой, прежде всегдолжно сказать, что здъсь разумъются тъ иностранныя общества, которыя получаютъ отънидерландской церкви постоянное вспомоществование, именно: Валденсы, Литовские реформаты и Анивейлы (2), для ко-

<sup>(1)</sup> Нандидаты—это родъ степени проповёдинчества,—проповёд ники, допущенные из этому яванію, но безийстные.

<sup>(\*)</sup> Ресорматы одной налонавастной мастности—кажется—въ Бе-

орыхъ, при введеніи перковной организація 1816 года, уществовали уже особые фонды, которые вскоръ гослъ того были переданы въ сунодскую вассу и ноомъ администрируемы особо, а проценты съ нихъ, гростирающиеся въ настоящее время до 860 гульд. жегодно отсываемы по назначению. Коммиссия даль заллонскихъ церквей имбетъ свою номичестю для нощеній съ свенгелическими церквами въ долинахъ Піемошта, представляющую ежегодно свой отчеть Суноду. Валлонская коммиссія находится также въ сношеніять съ протестантскими церквами въ Велгін и эжегодно посыдаеть отъ себя депутата, для присутствованія въ няъ Сунодъ. За темь отношенія межнидерландскою реформатскою церковію и чужими краями ограничиваются частію дружественнобратскою перепискою, какъ напримъръ съ проповъдниками національной церкви женевской или съ обществомъ пасторовъ Шотландской церкви и съ другими религіовными обществами, перепискою, которая прежде требовала довроленія Короля, а по нынашнимъ законамъ производится безъ его издома; частио признаніемъ со стороны заграничныхъ церявей правъ проповъдничества въ тахъ дицахъ, которыя получили ихъ отъ нидерландской реформатской церкви, какъ это видно на протестантских церквах въ Белгін, голландской ресориатской церкви въ Доидонъ и Петербургъ, Французской въ Парижъ и на церкви въ южной Авринъ. На оборотъ могутъ и иновемные реформатокіе пропов'ядники подъ нав'ястными условіями получать пасторскія міста въ Голландія. Церковный совътъ, желающій избрать такого проповъдника, представляетъ дъло на разсмотръніе провинціальнаго

церковнато управленія, которому подвідомъ, і п утверждение Короля. Церковное управление обращит при этомъ внимание не-тольно на желание частвих общинъ, по и особенно на общій интересъ нидермиской церкви, и не дветь согласія на принятіе п страннаго пропов'яника, пока не удостов'ярится вки нв, что онь въ кикомъ либо признаниюмъ ресорыскомъ церковномъ общества быль двиствительно олеченъ вваніемъ проповъдничества разсужденін возраста и літь службы риетъ всвиъ требованіямъ, постановленнымъ отволтельно туземных проповъдниковъ. За тъм промціальное держовное управленіе обязано, ваемымъ Colloquium doctum — ученою беською 76 диться, что избираемый проповъдникомъ облаже тою степенію ученаго образованія, накой нидерляская реформатская церковь требуеть отъ своить сл жителей, если вирочемъ окъ уже прежде не выпр жаль, такъ навываемаго, «церковно-ученаго экзанев». которому подвергаются желающіе быть кандидаты · священнаго одуженія. Есть третій родь экзамен сученое испытаніе», установленное для твхъ, кото рые, бывъ проповъднивами не какоме либо другог протестантелемь обществе въ Голландін, сдвлаться служителями Евспгелія въ нидерландов реформатской чериви. Не выдержавь потораго по изъ сихъ трехъ испытаній, наиго не можеть быть в ней проповедникомъ; не получивъ отъ надлежащи церковнаго управленія вида на допущеніе въ евыгельскому служенію, выдаваемаго посль сихъ вепь

<sup>(&#</sup>x27;) Непрослужившіе двухъ літь при одной церкви не могуть гоступить къ другой.

таній, никто не можеть быть избираемь вь званіе проповъдника. Наконецъ тисьменное обязательство быть върный учени реворматской периви и обязанностямъ ед служителя, даваемое всякимъ, кто допускается вы пастырскому служение въ выдерляндской реформатской церкви, тёмъ веобходимёе требуется отъ проповъдниковъ, переходящихъ въ нее изъ другихъ протестинтскихъ обществъ. Вотъ его обязательство: Я нижеподписавшійся, допускаемый къ открытому евангельскому служению въ Нидерландской реформатекой церкви, искрение симъ объявляю, что, по основному началу Христіанской церкви вообще и реформатской въ особенности, отъ всего сердца принимею и искренно върую въ Святое Спово Вожіе, содержащееся въ писаніять Ветіаго и Новаго Завъта; что имию намирение и желение вирно сохранять духъи сущность ученія, заключающагося въ принятых в формулахъ единства Нидерландской реформатской церкви; что по сему буду ревностно и отъ сердца, по мъръ дарованных жив способностей, возвыщать паствы весь Совыть Вожій, особенно же благодать Его въ Імсусь Кристь, какъ единственное основание спасенія; что со всьмь усердіемь буду стараться о пресивянім ся въ познаніяхъ духовныхъ, въ христівнской въръ и жизни, и о сохранении и утверждении въ ней ипра и согласій, и что такимь образомы, съ молитвою о помощи свыше, буду ревностно пещись о благь Нидерландской реформатской церкви и по своимъ силамъ сему способствовать, -- обязываюсь сею моею подпискою къ исполнению всего вышензложеннаго, такъ что, если окажусь нарушителемъ какой нибудь части

этого объявленія и объщанія, подвергаюсь за это суд подлежащей церковной власти».

Относительно этого обязательства нужно впрочеть замътить, что оно нажется потеряло совершени свою силу и дается только для сорым. Вывають прамары, что къ проповадинческому служению допускаются люди, невърующие въ божество Інсуса Христа, въ Его воспресеніе, возмесеніе и проч.; и они дають это обязательство и при томъ въ совершенной увъренности, что ихъ образъ мыслей не противоръчить сущности втого обязалельства... Слово Вожіе, говорять они, точно содержется въ вингаль Ветхаго в Новаго Завъта, и ожи върують въ это Слово Вожіе; но это не аначить, чтобы эти писанія были Слою Боміе. Священное Писаніе принимается ими, но м потому, что она Сдово Божіе, а поколику оно есть Слово Божів. - Формулы вдинства нидерландской реоориатской церкви-ото ся символическія писанія: «Нидерландское испорадаціе вары» и «Гейдельбергскій катихизись». Но голландскіе богословы находатъ, что эти два правила пъры не совствъ согласни между собою и сверхъ того, -- такъ разсуждають они, -теперь не выражають уже болье вырованія всей нидер--он отметовые и недовы подотвировые в оного подотвине посивдней такъ, чтобы оно было согласно съ убъяденіемъ каждаго, говорять, ръщительно невозможно; вакъ будто симводическія кинги должны подділываться нь религіознымь убъщеніямь всяхь и каждаго, в не всв и каждый напротивь-сообразоваться съ принятыми симводическими книгами. Поборники такназываемой ортодовсін хотять правда чтобы синволическія писанія были постояннымъ, неизміннымъ

правиломъ въры, но, съ другой стороны, сами признаютъ решительную невозможность установить ученіе во всемр согласное ср символическими книгами нидерландской церкви и въ то же время удовлетворяющее всъхъ ревнителей ортодоксіи. Въ собраніи 17-го августа 1848 года въ Амстердамъ, послъ жаркихъ разсужденій о томъ, что въ формулахъ единства необходимо и что не необходимо, что имъетъ большую и что меньшую обязательную силу, поборники реформатской ортодоксіи пришли напротивъ къ странному и печальному результату, «что нътъ никакой возможности опредълить, въ чемъ собственно состоитъ ученіе реформатской церкви». Столь же, если не болье странно и печально ръшеніе Сунода нидерландской церкви по двлу знаменитаго голландскаго неолога, пастора Залберга, отвергающаго божество Інсуса Христа: въ 1854 году онъ ръшилъ, что «никоимъ образомъ не желаетъ связывать свободу евангельской проповъди узами символическихъ книгъ»; въ 1864 г., когда Гагская консисторія, находя яжеученіе того же проповъдника соблазнительнымъ, требовала, чтобы его удалили изъ церкви, Сунодъ, после долгаго суда, нашель, что «ученіе доктора Залберга не противно исповъданію въры нидерландской реформатской церкви!>

Прот. А. Судановъ.

#### письмо изъ нарыграда къ слъпцу г. н. ниравву, съ приложениемъ фирмана турецкаго султана ию грекоболгарскому вонросу.

#### Милостивый Государь Григорій Ивановичъ!

Хотя я не имъю счастія быть знакомымъ съ вами лично, но, зная ваши искреннія чувства къ болгарскому народу, не могу не увъдомить васъ, милостивый государь, о нашей радости по поводу разменія церковнаго вопроса.

Ваще имя знакомо почти каждому болгарину, потому что нътъ училища, гдъ бы не было экземпляра Кирилла и Менодія. Даже въ нъкоторыхъ сельскихъ церквахъ первая страница вашего дорогаго дара служитъ вмъсто образа славянскихъ просвътителей.

Мы торжествуемъ, потому что наша святая церковь возстановлена фирманомъ султана, предшественники котораго уничтожили ее тъмъ же самымъ фирманомъ. Мы желали бы, чтобы и всъ тъ, которымъ интересы славянства дороги, радовались нашему возрожденію.

Изъ прилагаемаго при семъ фирмана вы увидите, какъ ръшается распря между болгарами и греками. Такъ какъ вопросъ ръшенъ на основании проэктовъ патріарха Григорія, болгаръ и грековъ (смъщенной

коммиссіи), то всъ увърены, что царьградскій патріархъ, по выздоровленіи своемъ, поспъщить благословить болгарскую церковь на славу вселенской церкви и на зло врагамъ православія.

Пишущій эти строки есть одинь изъ техъ, которые словомъ и деломъ заботятся о сохраненіи православія и славянской народности между его соотечественниками. Я распространяль ваше великолепное изданіе между болгарами.

Съ глубовимъ почтеніемъ и таковой же преданностію имъю честь быть,

> милостивый государь, вашимъ покорнайшимъ слугою

> > Д-ръ К.

Царьградъ. 10 марта 1870 г.

#### Императорскій фирмань.

Главное жеданіе нашего императорскаго величества состоить въ томъ, чтобы всё жители и вёрные подданные, населяющіе высокославную нашу державу, стремящіеся къ безопасности и спокойствію какъ въ религіозномъ, такъ и во всёхъ другихъ отношеніяхъ, и знающіе цёну жизни во взаимной любви и добромъ согласіи, какъ подобаетъ соотечественникамъ и братьямъ; — чтобы они содъйствовали безпрестаннымъ нашимъ дарскимъ усиліямъ для достиженія нашей державой полнаго благосостоянія и успъховъ въ образованности; при этихъ добрыхъ желаніяхъ насъ огорчали тё раздоры и распри, которые съ нёкоторыхъ

поръ возникли между греческой патріархіей и православными болгарами, за степень духовной зависимости болгарскихъ митрополитовъ, епископовъ, священниковъ и церквей отъ патріарха. Повтому, послъ изслъдованія дъла и розысканія средствъ для его разръшенія, мы приняли слъдующія положенія:

- 1) Составляется особый духовный округъ (дайре). подъ названіемъ «Болгарскій экзархамъ», который долженъ обнимать нижепоименованныя митрополіи, епископіи и нікоторыя другія міста. Управленіе духовными ділами этого округа вполні возлагается на этого экзархать.
- 2) Старшій по сану изъ болгарскихъ митрополтовъ, принадлежащихъ означенному округу, носиттитулъ экзарха. Ему принадлежитъ каноническое предсъдательство на болгарскомъ сунодъ, который постоянно при немъ состоитъ.
- 3) Внутреннее духовное управленіе экзархата будеть опреділено, согласно съ основными канонами в религіозными установленіями православной церкы, въ особомъ уставів (низамнаме), который будеть прекставлень на утвержденіе и принятіе царскаго нашего правительства. Этоть уставь будеть направлень кы тому, чтобы устранить всякое непосредственное ил посредственное вмішательство патріарха въ управленіе духовными ділами, особенно же въ избраніе епископовь и экзарха; по избраніи же экзарха, болгарскій сунодь ділаеть объ этомъ представленіе патріарху, который немедленно выдаеть, согласно съ канонами, подтвердительную грамату.
- 4) Назначенный моимъ высокославнымъ бератомъ экзархъ, сообразно съ церковными правилами, обл

занъ будетъ поминать имя царьградскато патріарха. Прежде провозглашенія, совершеннаго по церковнымъ правиламъ, избранія достойной этого сана личности, оно будетъ представлено на соизволеніе и признаніе моего высокославнаго правительства.

- 5) Экзарху присвоено будеть право ходатайствовать предъ мъстными властями по дъламъ, касающимся членовъ его епархіи въ тъхъ случаяхъ, гдъ право ходатайства признано за нимъ законами и канонами; въ необходимыхъ случаяхъ онъ можетъ относиться непосредственно къ высокой нашей портъ. А бераты духовнымъ лицамъ его въдомства будутъ издаваться по его увъдомленію (инха).
- в) Въ дълахъ, касающихся православнаго въроисповъданія и требующихъ общаго совъщанія и взаимнаго содъйствія, Сунодъ означеннаго экзархата будетъ относиться къ Вселенскому (умуми) патріарху и его митрополичьему собору. А тъ съ своей стороны не замедлятъ оказать нужную помощь и приготовить необходимый отвътъ.
- 7) Сунодъ Болгарскаго экзархата будетъ получать отъ царьградскаго патріарха св. Муро, употребляемое въ церкви.
- 8) Епископы, архіепископы и митрополиты, подчивенные царыградскому патріарху, будуть безпрепятственно провзжать чрезь епархіи болгарскаго экзарката, равно какъ и болгарскіе епископы, архіепископы и митрополиты—чрезъ епархіи царыградскаго патріархата; а въ случав надобности могуть и останавливаться для пребыванія въ средоточіяхъ виляетовъ, и другихъ правительственныхъ містахъ; но за предівлами своихъ духовныхъ округовъ они не могутъ

собирать своихъ сунодовъ, мѣшаться въ дѣла хръстіанъ, не подлежащихъ ихъ духовному вѣдомству. з также и священнодъйствовать не могутъ безъ разръшенія епископа той мѣстности, гдѣ они находятся.

- 9) По образцу того, какъ іерусалимскій метоть что на Фанаръ, зависить оть патріархата іерусалимскаго, и болгарскій метохъ, въ томъ же мъсть съ прилежащею болгарскою церковію, будетъ подчинень вкзарху болгарскому. Этотъ экзархъ въ случать надобности можетъ прітвжать въ мой стольный городъ в жительствовать въ означенной метохіи, а равно в священнодъйствовать, если придется, подчиняясь ще этомъ тъмъ церковнымъ правиламъ, которымъ въ тъковыхъ же обстоятельствахъ подчинены патріархи ігрусалимскій, александрійскій и антіохійскій.
- 10) Духовный округь этой болгарской экзархи будеть обнимать митрополін: Русненскую, Силистранскую, Шумленскую, Терновскую, Софійскую, Врачанскую, Ловчанскую, Видинскую, Нишскую, Пиротскую. Кюстендилскую, Самоковскую, Велесскую и прибережи Чернаго моря от Варны до Кюстенджи, (за исключеніемъ около 20 сель, населенныхъ не болгарами). Сливненскій санджакт (кром'т города Варны и паланокъ Ахило и Мессбря), митрополію Филиппопольску (безъ собственно (нефси, й кад айтой) города Филипополя, паланки Станимаки и селъ: Кукленъ, Водинъ. Арнаудкей, Панагія, Ново-село, Лівсково, Ахлянь Вачково, Бълашица и монастырей: Бачковскій св. Безсребренники, св. Параскева и св. Георгій). Махаль (предмъстье?) св. Богородицы, что въ городъ Филиппополь, войдеть въ болгарскую экзархію; но тв изъ жителей означенной махалы, которые не пожелал

бы подчиняться Болгарской церкви и экзархіи, будуть оть этого освобождены. Подробности ихь отнощеній будуть установлены патріархатомь и экзархатомь согласно сь церковными правилами.

Кромъ исчисленныхъ и поименованныхъ мъстностей, населенныхъ православными жителями, болгарскому экзархату могутт быть подчинены въ духовныхъ дълахъ и другія мъстности, если того пожелаютъ всп, или по крайней мъръ двю трети ея жителей, если это желаніе будетъ постоянно и доказано; но поелику это можетъ быть допущено лишь по желанію и согласію всъхъ или по крайней мъръ 2/3 населенія, то законъ будетъ преслъдовать лицъ, которыя бы для этой цъли возбуждали несогласія и раздоры между жителями.

11) Управленіе монастырями, находящимися въ предълахъ болгарскаго экзархата, но, по въроисповъднымъ канонамъ, зависящими отъ патріархіи, будетъ оставаться и сохраняться въ прежнемъ положеніи.

Вышеозначенныя положенія представляются достаточными для удовлетворенія законнымъ требованіямъ объихъ сторонъ и устраненія прискорбныхъ раздоровъ и потому онъ одобрены нашимъ высокимъ правительствомъ, съ тъмъ, чтобы отнынъ они введены были въ дъйствіе и сохранялись ненарушимо. Во удостовъреніе того, что это согласно съ царской моей волею, изданъ настоящій мой импереторскій опрманъ. Писано въ осьмый день славнаго мъсяца Зилхидже, въ годъ 1286.

Съ болгарского перевель Ант. Вудиловичь

#### объявленія.

1) ОБЪ ИЗДАНІМ ПОЛНАГО СОБРАНІЯ СОЧИНЕНІЙ МИНОКЕВ-ТІЯ, АРХІЕРЧСКОРА ХЕРСОНСКАГО И ТАВРИЧЕСКАГО.

12 лътъ протекло со времени кончины знаменитаго архипастыря русской церкви, высокопреосвященнаго Инновентія, — и сочиненія его, имъвшія самый обширный кругъ читателей, давно уже всв разошлись и сдълались теперь ръдкостью. Извъстно, какъ одушевленное слово почившаго духовнаго витіи нашего восторгало многочисленныхъ слушателей его въ Петербургъ, Кіевъ, въ епархіяхъ вологодской, харьковской и херсоно-таврической. Но не въ этихъ мъстахъ его служенія гремвла слава высокода ровитаго церковнаго оратора: она разносилась по всей Россіи и проникала даже за предълы нашего отечества. Смодкли красноръчивыя уста славнаго проповъдника; но геніальный умъ, глубокая и многосторонняя его ученость, блистательный даръ слова, которыми отличаются его церковныя поученія и другія сочиненія, останутся на всегда назабвенными для Россіи и властны благотворно дъйствовать на самое отдаленное потомство. Изъ сочиненій такого знаменитаго писателя, какъ высокопреосвященный Иннокентій, читатели всякаго званія извлекутъ для себя, какъ изъ обильнаго источника, несомивниую пользу. И въ царскихъ чертогахъ, и въ палатахъ вельможъ и богачей, и въ домахъ людей средняго сословія, даже въ скромныхъ жилищахъ грамотныхъ простолюдиновъ сочиненія Иннокентія доставять чтеніе назидательное и поучительное. Какъ богословъ, историвъ, проповъднивъ, высокопреосвященный Иннокентій — одинъ изъ первыхъ современныхъ писателей нашихъ; языкъ его — образецъ русской ръчи.

Имъя въ виду восокое достоинство сочиненій высокопреосвященнаго Иннокентія и то, что новое полное изданіе ихъ въ свёть делаеть не-только честь, но есть какъ бы прямой долгь русскаго издателя, я пріобраль право издавать вса сочиненія въ собственность и вознамърился собрать въ одно полное изданіе не-только напечатанныя прежде, но и тъ, которыя остались послё него въ рукописяхъ, и рёшился дать русскому обществу такое изданіе, которое будеть соотвътствовать достоинству писателя и современному усовершенствованію типографскаго діла. Та, хотя небольшая и скромная известность, которая, какъ я смъю думать, пріобрътена мною въ Россіи издательскою дъятельностію, можеть послужить до нъкоторой степени достаточною порукою въ томъ, что, поступивъ въ мою собственность, сочиненія высокопреосвящен наго Иннокентія найдуть во мнв издателя благонадежнаго. Я не остановлюсь ни передъ какими затрудненіями этого діла, какъ бы они ведики ни были, чтобы сдълать это отечественное предпріятіе достойнымъ памятникомъ именитаго витіи.

Не смотря на то, что сочиненія Инновентія составляють мою собственность съ очень недавняго времени, мною сділаны слідующія распоряженія: 1) приглашень одинь изъ ученых архимандритовь, для приведенія въ надлежащій порядокь всіхъ сочиненій Инновентія, въ качестві редактора; 2) по указанію этого ученаго редактора и другихъ лицъ, сочувствующихъ этому предпріятію, собраны и собираются мною, по

возможности, всв сочиненія Иннокентія; 3) я совивстиль въ моемъ издательскомъ портфелв не малое количество рукописей высокопреосвященнаго, нигдъ еще не напечатанныхъ; извлеченія изъ многихъ періодическихъ изданій, въ которыхъ были помінцены річя и отрывки произведеній Иннокентія, много собственноручныхъ писемъ покойнаго, равно какъ и девять томовъ писемъ, адресованныхъ къ нему, дозволять біографу дополнить неизвъстныя черты его дъянія; 4) что касается наружнаго вида изданія, я різнился печатать его новымъ, особеннымъ, до сихъ поръ въ Ростіи неупотреблявшимся, четкимъ шрифтомъ, которыя быль изобрётень въ XVII столётіи Эльзевирами. Съ этою цълью, по моему заказу, лучшіе граверы исполнили штемпеля русскаго шрифта, и первая русках книга, которая будеть напечатана буквами этого строгаго, изящнаго стиля, будутъ сочиненія Иннокентія: 5) одновременно заказанъ мною одному изъ извъстныхъ европейскихъ граверовъ портретъ на стали Иннокентія по писанному портрету, принадлежавшему . брату покойнаго; 6) я пригласиль одного изъ извъстныхъ нашихъ историковъ, бывшаго въ близкихъ отношеніяхъ къ покойному Иннокентію, составить его жизнеописаніе, которое будеть приложено къ полному собранію его сочиненій. Имя историка, принимающаго на себя этотъ трудъ, даетъ мнъ право надъяться. что біографія сама по себъ будеть важнымъ пріобрьтеніемъ русской литературы. 7) Сочиненія Иннокентія я предполагаю выпустить въ світь одновременно въ двухъ изданіяхъ. Первое изъ нихъ будетъ состоять не менъе какъ изъ 10 томовъ. Это изданіе, которое осмъливаюсь назвать образцовымъ, будетъ исполнено

со всевозможною тщательностью и назначено иною для библіотекъ и для лицъ, имъющихъ болье обширныя средства. Но для того, чтобы сочиненія Инновентія могли проникнуть въ массу относительно бъднъйшаго класса, я выпущу второе изданіе, состоящее изъ однихъ главныхъ произведеній Инновентія, и постараюсь сдълать его по цвнъ какъ можно болье доступнымъ,

Таковы средства, которыми я располагаю, таковы мои намъренія и таковъ мой планъ, который я обязуюсь исполнить.

Но каковы бы ни были всё эти соединенныя мною усилія и средства—личныя мои и приглашеннаго мною къ редакціи изданія ученаго архимандрита, всё эти вещественныя средства одни еще не достаточны для того, чтобы предпринимаемое изданіе русскаго Златоуста вышло достойнымъ его славнаго имени и земли, которая оглашалась его вдохновеннымъ словомъ.

Въ предстоящемъ дълъ сильно чувствуется необходимость участія многихъ людей, которыхъ ни я, ни приглашенный кь приготовленію изданій ученый дъятель частью не въ силахъ отыскать, а частью оба мы лишены возможности знать ихъ. Намъ нужно содъйствіе всъхъ знавщихъ высокопреосвищеннаго Иннокентія въ ежедневной его жизни, всъхъ слушавшихъ слово его и всъхъ имъющихъ въ своихъ рукахъ какіе бы то ни было матеріалы для описанія его жизни, собственноручныя его письма или върныя записки устно-преподанныхъ имъ академическихъ лекцій и поученій. Покорно прошу этихъ лицъ заявить о томъ, адресуя въ Петербургъ на мое имя. Всякіе расходы будутъ съ благодарностью возвращены, а равно сообщенныя письма и рукописи, по снятіи копіи, немедленно обратно отосланы. Кромъ того недостаточное развитие книжной торговли, затрудняя распространение книгь внутри России, заставляеть меня просить всъхъ, кому дорого религизсное и нравственное образование народа, помочь мнъ въ распространении подписки на эти сочинения во всъхъ слояхъ общества.

Съ этимъ приглашеніемъ, я, въ качествъ издателя сочиненій высокочтимаго іерарха отечественной церви, обращаюсь ко всъмъ, до кого дойдетъ мой голосъ, и твердо убъжденъ, что настоящій мой призывъ, 
по важному значенію предпринимаемаго мною дъла, 
найдетъ повсюду на Руси и откликъ и готовность посильнаго содъйствія мнъ въ каждомъ русскомъ, радъющемъ о славъ своей Церкви и родины.

#### условія подписки.

1) Въ полное собрание сочинений его войдутъ всъ напечатанныя при жизни, а равно и всв оставшіяся въ рукописи его сочиненія и біографія, съ раздъленіемъ сихъ сочиненій на 10-ть до 15 томовъ, предположительно въ следующемъ порядке. Вз I m. будуть помъщены біографія его съ библіографическимъ указателемъ. Во II, III и IV томах: Слова и ръчи на праздники Господскіе, на дни воскресные, на праздники Богородичные, на дни святыхъ, на освящение храмовъ, на дни царскіе и на разные случаи. Вз У-VIII т.; Три Седьмицы, Бесёды на св. Четыредесятницу, о Молитет св. Ефрема Сирина, Паденіе Адамово, О гръхъ и его послъдствіяхъ, Слова и ръчи по случаю общественныхъ бъдствій и нашествія непріятелей, Слова надгробныя при погребеніи и поминовеній усопшихъ. Въ ІХ и Х т.: Последніе дни зем-

ной жизни Іисуса Христа, Жизнь Ап. Павла, св. Кипріана, Историческое обозрвніе богослужебных внигь Грекороссійской Церкви. Въ остальныхъ томахъ будутъ помъщены акаеисты и прочія сочиненія, напечатанныя въ разныхъ періодическихъ изданіяхъ, и рукописи, за исключеніемъ твиъ поученій, которыя, по сродству содержанія, войдуть въ предыдущіе томы. 2) Полное собрание сочинений Иннокентия выйдеть въ 8 долю листа на хорошей веленевой бумагь, новымъ эльзевировскимъ шрифтомъ; каждый томъ будетъ изъ 25 до 30 печатныхъ листовъ. Къ первому тому будеть приложень портреть, гравированный на стали. Изданіе всіхъ томовъ послідуєть безостановочно въ возможно скоромъ времени. Подписная цина на первые 10 томовъ полнаго собранія сочиненій Иннокентія 25 руб., ст пересылкою 28 руб. Цена эта впоследствіи будеть возвышена.

Изданіе второе будеть состоять изъ шести томовь въ 16 долю листа, отъ 400 до 500 страниць каждый, и будеть заключать въ себв: Слова и Весвды на праздинки Господскіе и Богородичные, на св. Четыредесятницу, три Седмицы, на освященіе храмовь, на царскіе дни, олова надгробими, и «Посладніе дни земной жизни Інсуса Христа». Подписная цана на избранныя сочиненія Иннокентія въ 6 томахъ 6 руб., съ пересылкою 7 руб. Подписка принимается на оба изданія въ книжныхъ магазинахъ Маврикія Осиповича Вольфа, въ С.-Истербургъ, въ Гостиномъ Дворъ, мм 18, 19 и 20, и въ Москвъ, Кузнецкій мостъ, д. Рудакова, а равно у встять благочинныхъ и протоіреевъ, которые будутъ снабжены отъ издателя подписными билетами и листами, и которымъ, за

сборъ подписки на десять экземпляровъ, въ пользу церковныхъ библіотекъ, вышлется одинъ экземпляръ втораго изданія безплатно.

Полный списокъ подписчиковъ, какъ на одно, такъ и на другое изданіе, будеть приложень при последнемъ томъ сочиненій. Потому издатель покорнъйше просить о доставленіи, при высылкі подписных списковъ и причитающихся денегъ, точнаго означенія имени и званія подписавщагося, а также и адреса, по поторому должно высыдать книги. Такъ какъ кодичество печатаемыхъ экземпляровъ изданія въ 8 д. л. довольно ограниченно, и въ случав большаго количества подписчивовъ, отпечатание новаго издания нъкоторыхъ томовъ не могдо бы последовать скоро, то издатель обязывается, въ случав невозможности доставленія экземпляровь, высылать последнимь изъ гг. подписчиковъ деньги обратно. За выходъ всъхъ томовъ обоихъ изданій ручаются внижные магазины издателя.

Книгопродавеца-издатель Макрикій Осиновичь Вольсь.

### 2) BY RHENHOMY MAIASHED ROPABLEBA H CAPAROBA BY C.-HEYERSYPPY MPOLAIOTCH CAPAYIOMIA THUFH:

Новая скрижаль или объяснение о церкви, о литургии и о всихъ службахъ и утваряхъ церковныхъ, Веніамина, архісп. нижегородскаго въ 4 частяхъ. Издание 13-е, 1870 г. съ 77-ю рисунвана. Ц. 2 руб., съ пересмиков 12 руб. 50 кои.

Бебъды на воспресные и праздничные для. Ессерія, архіепископа могилевскаго и истиславскаго. 2 т. 1870 года. Ц. 2 р. 50 к., съ пересылкою 3 руб. **Положеніе**, назначенное православной Россіи божественнымъ Провидініємъ, или призваніе Россіи въ возстановленію западной православно-касолической перави *Осербека* доктора богословія и оплососіи и профессора. Съ німецваго перевель протоієрей В. Ладинскій. Веймаръ 1870 года. Ц. 40 коп., съ пересылною 50 коп.

**Церковная исторія** Фрид. Руд. Гассе, довтора и орд. профессора въ Бонив. Переводъ съ ивмециаго подъ редакціей профессора Казанской дух. академін Н. Соколова 1 т. Казань, 1869 г. Ц. 1 руб., съ перес. 1 руб. 30 коп.

**Промехождение** славянского перевода священных книгъ Д. Прозоравскам 1869 г. Ц. 25 коп., въсов. за 1 фунтъ.

**Новый методъ въ богословіи** по поводу богословскихъ сочиненій Хомякова, изданныхъ въ Прагъ г. Самаринымъ, и изкоторыхъ другихъ произведеній современной духовной дитературы. Николая Барсова. 1870 г. Ц. 75 коп., съ пересылкою 1 руб.

**Истана и величе христіанства.** Апологетическія популярныя чтенів Ците. Переводъ со 2-го німеци. изданія А. Тачалова. Франкоуртъ-на-Майні 1869 г. Ц. 90 коп., съ, перес. 1 руб.

Доказательства истины христіанской віры. Основанныя на буквальномъ исполненіи пророчествъ, исторіи Іудеевъ и открытіяхъ новівшихъ путешественниковъ. Сочиненіе А. Кейтъ. Переводъ съ англійскаго 38-го паданія барона Отто Эльснера 1870 г. Ц. 2 руб., съ перес. 2 руб. 25 воп.

Толковое Евангеліе, внига перван: Евангеліе от Матеел, на славянскомъ и русскомъ нарачін, съ предисловіним и подребными объяснительными примъченівни архимандрита Михамла. 1870 г. Ц. 2 руб. 75 коп., съ перес. 3 руб.

О овангеліяхъ и свангельской исторів. По поводу вниги Ренана «Живнь Інсуса Христа», опыть разбора, такъ называемой, отрицательной критики еванг.

Объяснение воспресныхъ и праздничныхъ чтеній паъ Апостола, составл. смотрителемъ боровичскаго духовнаго училища Васильемъ *Николаевскимъ*. 1868 г. Ц. 50 коп., въс. 1 фунтъ.

Заковъ Божій для русскихъ народныхъ школъ. Прогоіерея Іоанима *Романова*, выпускъ 1-й, молитвы 'я главнышіе праздники; выпускъ 2-й, о церкви, какъ мъстъ общественнаго 'богослуженія, о принадлежностяхъ ел, съ 90-ю рисунками, выпускъ 3-й, священная исторія Ветхаго завык. Цвна каждому выпуску 25 коп., въсовыхъ за фунтъ.

Руководство къ номиманію правосл. богослуженія, содержащее шестопсалміе, часы и пъснопънія воспресныя, прациничныя и великопостныя, на славянскомъ языкъ съ русских переводомъ, съ приложеніемъ наставленія о молитвъ, еведневныхъ молитвъ, символа въры и заповъдей Божівхъ. Составилъ законоучитель 2-й С.-Петербургской военной гинназіи, свящевникъ-магистръ П. Лебедевъ. С.-Петерб. 1869 г. Ц. 75 коп., перес. на 1 фунтъ.

Записки по предмету Завона Божія. Протоїерея Тоалы Заркевича. 1870 г. Ц. 1 руб.

**Исаломскія вісли**, или сто питьдесять псалиовъ псалири Давида пророка и царя. Переложенныхъ въ русскую стистворную річь Иваномъ *Носовичемъ*, изданіе 1870 г. Ціля 1 руб. съ пересылкою.

#### ОПЕЧАТКА.

Въ майской книжкъ «Христіанскаго Чтенія», въ статьъ «Правида и практика древней вселенсюй церкви относительно принятія неправославныхъ священнослужителей въ православную церковь, съ повтореніемъ и безъ повторенія рукоположенія» вибсто еретиковъ «Павликіанъ» слёдуетъ читать: «Павліанъ», подъ которыми разумёются послёдователи Павла Самосатскаго.

#### OLUABUBHIE

#### первой части «христіанскаго чтенія»

#### за 1870 годъ.

|                                                        | CTRAH.                    |
|--------------------------------------------------------|---------------------------|
| Краткое изложение канонического пра-                   | UTPAE.                    |
| ва единой, святой, соборной и апостоль-                | •                         |
| ской церкви, составленное митрополитомъ                |                           |
| <del>-</del> '                                         |                           |
| православныхъ румунъ Андреемъ фонъ-                    | •                         |
| Шагуна. Переводъ съ нъмецкаго. Т. В.                   |                           |
| Барсова                                                | 3 — 25.                   |
| <b>432 — 487</b> . <b>568 — 590</b> . <b>830</b> —875. | 979—1012.                 |
| Вогомильство-болгарская ересь Х-                       |                           |
| XIV въковъ (историческій очеркъ). Свящ.                |                           |
| В. Левицкаго                                           | 26 - 62.                  |
| <b>368 — 431.</b>                                      | <b>645</b> — <b>6</b> 83. |
| О единовъріи. (По поводу современ-                     |                           |
| ныхъ толковъ литературы)                               | 63 82.                    |
| <b>257</b> — 287.                                      |                           |
| Очеркъ исторів древнихънаціональныхъ                   |                           |
| амтургій запада. А. Л. Катанскаго.                     | 83 124.                   |
| "                                                      | <b>224</b> — <b>2</b> 56. |
| Влагопромыслительное положение пра-                    | ,                         |
| вославной Россіи. Соч. І. І. Овербеда.                 |                           |
|                                                        | 495 407                   |
| Пер. Прот. Е. И. Попова                                | 140 101.                  |
| Нъчто о пресиства впостольскаго руко-                  | 400 400                   |
| подоженія възничиванской церкви. П. Е. П.              | 188 — 198.                |

|                                                                        | CTPAH.                    |
|------------------------------------------------------------------------|---------------------------|
| Годъ рождества Інсуса Христа. В. Г.                                    |                           |
| Рождественскаго                                                        | <b>205</b> — <b>223</b> . |
| Отвъты изъ Голландіи на папское                                        |                           |
| приглашение протестантовъ и другихъ не                                 |                           |
| католиковъ къ римскому, такъ называе-                                  | •                         |
| мому, всеменскому собору. Прот. А. С у-                                |                           |
| дакова                                                                 | <b>288</b> — <b>312</b> . |
| Насколько словъ по поводу адреса о папской непогращимости. Деллингера. |                           |
| Пер. И. Т. Осинина                                                     | <b>313</b> — <b>323</b> . |
| Извъстія и замътки. Н. И. Барсова.                                     |                           |
| Непограшимость римскаго папы въ                                        |                           |
| ученіи въры и нравственности христіан-                                 | •                         |
| ской предъ судомъ св. Писанія, св. пре-                                | •                         |
| данія, церковной исторіи, самихъ еписко-                               | •                         |
| повъ римскихъ, датинскихъ богослововъ,                                 | . 1.                      |
| западныхъ соооровъ и здраваго смысла.                                  |                           |
| Прот. Т. Ө. Серединскаго                                               | 488 — 524.                |
| Замътки о православномъ богослов-                                      |                           |
| скомъ факультетъ въ Пештъ. Прот. В. М.                                 |                           |
| Войтковскаго                                                           | 530 — 534.                |
| . Статистика-чадородія по метрическимъ                                 |                           |
| вингамъ. Прот., О. Гидиров, скаго.                                     | 535 - 551.                |
| Слово въ недвлю крестоповлонную и                                      |                           |
| предъ началомъ выборовъ въ дворянствъ                                  |                           |
| спетербургской губернія. Покойного                                     |                           |
| Еп. Сможенского Іовина.                                                | 561 - 567.                |
| Новый методъ въ Богословіи. Н. И.                                      |                           |
| Барсова                                                                | <b>591</b> — <b>644</b> . |
| Выль ин православными человъкомъ                                       |                           |
|                                                                        | 684 — 708.                |
| Церковный вопросъ въ Австрін. Діан.                                    |                           |
| A Kvangruere                                                           | 709 - 740                 |

|                                        | UTPAR,            |
|----------------------------------------|-------------------|
| О бракъ и безбрачіи священнослужи-     |                   |
| телей В. Голубкова                     | <b>793 — 829.</b> |
| Правила и практика древней вселен-     | ,                 |
| ской церкви относительно принятія не-  |                   |
| православныхъ священнослужителей въ    |                   |
| православную церковь-съ повтореніемъ   |                   |
| и безъ повторенія рукоположенія. Т. В. |                   |
| Барсова                                | 876 — 919.        |
| Письма о современномъ состояни ре-     | •                 |
| лигіозно-церковной жизни за границей.  |                   |
| Свящ. К. Кустодіева                    | 920 — 976.        |
| Святыя подвижницы восточной цер-       |                   |
| кви. Покойнаго Архіеписк. Чернигов-    |                   |
| скаго Филарета                         | 1013-1052.        |
| Шпенеръ и его півтистическое на-       | 2020 20021        |
| правленіе. И. Нечаева                  | 1053—1091         |
| Совершеннольтие дъвицы. Прот. І.       | 2000 - 20021      |
| Базарова                               | 10021115          |
|                                        |                   |
| Нидерландская реформатская церковь     |                   |
| въ отношении въ государству и другимъ  |                   |
| религіознымъ обществамъ. Прот. А. С у- | ,                 |
| дакова                                 | 1116—1155.        |
| Письмо изъ Царьграда въ слъпцу Г.      |                   |
| И. Ширяеву съ приложениемъ фирмана     | •                 |
| турецкаго сумтана по греко-болгарскому |                   |
| вопросу                                | 1156—1161.        |
| Объявленія и поправки                  |                   |
| * KK9 KGA 077                          |                   |

. 42.3

# XPUCTIAHCROE TEHIE,

**ИЗДАВАЕМОЕ** 

ПРИ

## САНКТПЕТЕРБУРГСКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДЕМІ-И.

**№** 1.

ЯНВАРЬ.

САНКТПЕТЕРБУРГЪ.

въ типографія департамента удъловъ (дитейный проспектъ, № 39). 1870.

Подписва на **Христіанское Чтеніє** принмается въ правленіи с.-петербургской духовной академів. **Щъна за** годовое изданіе безъ доставня **месть рублей**, съ доставною и пересылкою **месть рублей местьдесять коп**.

Въ Редакціи **Христіанскаго Чтенія** и у книгопродавца Коравика еще продаются полные экземпляры «Христіанскаго Чтенія» за прежніе годи, именно: 1822, 1823, 1824, 1826, 1827, 1833, 1836, 1839, 1840, 1843, 1844, 1845, 1846, 1847, 1848, 1849, 1850, 1851, 1852, 1853, 1854, 1855, 1856, 1857, 1868, 1859, 1860, 1861, 1862, 1863, 1864, 1865 и 1866. Каждый экземплярь отдільно за 1822—1848 гг. по 5 р. безъ пересылки, а съ пересылков во 6 р. экземпляры годовые 1849—1865 по 6 р. безъ пересылки, а съ пересылков во 6 р. экземпляры годовые 1849—1865 по 6 р. безъ пересылки, а съ пересылков во 6 р. безъ пересылки, т. е. съ 1822 по 1827, и съ 1833 по 1847 включительно, тому будеть уступленъ каждый экземпляръ одного года по 3 р. безъ пересылка, за которую нужно прилагать на 5 фунт. для каждаго экземпляра.

Бесъды св. Здатоуста въ Антіохійскому народу и Церковную истерів. Е в с в в і я, поміщенныя въ 1848 г., можно получать отдільными книгаці. Ціна каждой 2 р. и на пересылку за 2 фунта. Можно также получать въ Редакціи отдільными книгами:

- 1) Бестады св. Златоуста на псалны (въ 2-хъ томахъ), помъщенныя въ «Христ. Чт.» за 1860 г. Цена 3 p., на пересылку за 2 фунта.
- 2) Его же Бесъды на разныя мъста св. Инсанія, пом'ященныя в «Христ. Чт.» за 1861 г. Т. І. Ціна / р. 50 к., на пересынку за 2 фунта.
- 3) Его же Бесёды на разныя мъста св. Писанія. Т. П. Ціна 4 р. 80 к., на пересыну за 2 фунта.
- 4) Его же Бесъды на разныя мъста св. Писанія. Т. III. Цѣна 4 р.  $50~\kappa$ ., на пересыну за 2 фунта.
- 5) Его ж в Бесъды на Евангеліе св. ан. и еванг. Ісанна Бегослева. Въ 2-хъ томахъ (около 70 листовъ). Цёна 2 р., съ пересылкой 2 р. 50 к.
- 6) Его же Беседы на 1-е посланіе св. ап. Павла къ Кериневиче. Въ 2-хъ томахъ. Цена 4  $p.\ 50\ \kappa$ ., съ пересылкою 2 p.
- 7) Его же Бесады и слова на разные случан. Т. І. Цівна 1 р. 50 к., на пересылку за 2 фунта.
- 8) Его же Бесъды и слова на разные случан. Т. И. Цёна 1 р. 50 г., на пересылку за 2 фунта.
- Его же Письма къ разнымъ лицамъ. Цена 1 р., на пересыну за 2 фунта.
- 10) Письма св.  $\theta$ еодора Студита. Т. І. Цъна  $\ell$  p., на пересынку за 2 фунта.
  - 11) Его же Письма. Т. И. Цёна / р. 50 к., на пересылку за 2 фунта.
- 12) Указатель сочиненій, содержащихся въ 88 частяхъ «Христ. Чт.». Ціна 50 к. съ пересыякою.
- 13) Указатель сочиненій, содержащихся во всёхъ частяхъ «Христ. Чг.» съ 1843 по 1860 г. включительно. Цёна 20 к., на пересылку за 1 фунть-

#### продаются слъдующія книги:

- 1) Бегослужебные каконы на славянскомъ и русскомъ языкъ. Изданіе проф. свб. дук. акад. Е. Ловягина. Цвна 1 р., съ пересылкою 1 р. 50 к.—Тв же каноны на русскомъ языкъ. Цвна 45 к., съ пересылкою 75 к. Выписывающіе не менъе десяти экземпляровъ прямо отъ издателя за пересылку ничего не илатять.
- 2) Исторія санктистербургской дуковной академів. Соч. проф. Чистовін ча. Цівна 1 р. съ пересылкою.
- 3) Систематическое изложение Логики. Соч. проф. спб. дух. акад. Карпова. Цёна 4 р. 50 к., на пересылку за 2 фунта.
- 4) Сочненія Платона, пересыдку за 2 фунта.

  проф. спб. дух. акад. В. Карповым ъ. Въ 4-хъ частяхъ. Цёна за нихъ у книгопродавцевъ, безъ пересылки, 6 р., на пересылку прилагается за 6 фунтовъ. Но если требованія будуть поступать въ редакцію «Христ. Чт.», то всѣ четыре тома будуть отпускаеми, безъ пересылки, за 5 р., а съ пересылкою за 6 р.
- Беторія христіанской Церкви. Т. І. Соч. проф. спб. дух. акад.
   Чень пова. 1861 г. Ціна і р. 50 к.
- 6) О необходимости священства (противъ безпоповцевъ). Соч. баккал. сиб. дух. акад. А. Придтични скаго. 1865 г. Цвна t- p. съ пересыдкою.
- 7) Публичныя чтенія о невърів, преннущественно современномъ. Э. орд. проф. спб. дух. авад. А. Придтичинскаго. 1864 г. Ціна / р., съ пересылкою / р. 25 к.
- 8) Характеръ нротестантства и его историческое развитіє. Выпускъ первый. Соч. архимандрита X р и с A н е A. 1868. Цёна A p. 20  $\kappa$ . съ пересылкою.
- 9) Его жв 0 современномъ іудействъ и отношенія его къ христіанству. Цъна 50 к. съ пересылкою.
- 10) Исторія монытокъ къ соединенію церквей греческой и датинской въ первые четыре въка по ихъ раздъленіи. Соч. А. Катанскаго. 1868. Ціна 4 р. съ пересылкою.
- 11) Курсъ опытной психологів. И. Чистовича Спб. 1868 г. Цёна 4 р. 25 к.
- 12) Его ж в  $\theta$ есфанъ Проконовичъ и его время. Изд. Импер. Акад. Наукъ. Цъна 3 р.
- 13) Семейная жизнь въ русскомърасколъ. Историческій очеркъ раскольническаго ученія о бракъ. Выпускъ первый (отъ начала раскола до царстнованія императора Николая І). Соч. э. о. профессора с.—петербургской дух. академін И. Нильска го. Спб. 1869 г. Ціна безъ пересылки 4 р. 75 к., съ пересылкою 2 рубля.
- 14) Семейная жизнь върусскомъ расколь Историческій очеркъ раскольническаго ученія о бракѣ. Выпускъ второй (царствованіе императора Николая I). Соч. э. о. профессора с.-петербургской дух. академіи И. Нильска го. Спб. 1869 г. Цена безъ пересылки 1 руб., съ пересылкою 1 руб. 25 км.
- 15) Нъсколько словь о русскомъ расколъ. Соч. э. орд. проф. спб. дух. акад. И. Нильскаго. 1864 г. Цъна 75  $\kappa$ . съ пересыдкою.
- 16) 06ъ автихристъ (противъ раскольниковъ). Соч. баккал. спб. дух. акад. И. Нильскаго. Въ 2-хъ частяхъ. Цъна 2~p.  $50~\kappa$ . съ пересылкою.

Реданція покорнъйше просить гг. иногородныхъ подписчиковъ обращаться съ требованіями журнала прямо и исключительно въ Реданцію, а съ требованіями означенныхъ книгъ — прямо къ авторамъ ихъ.

Digitized by Google

#### СОДЕРЖАНІЕ № 6-го.

|                                                                                                                            | CTPAR.           |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|
| Книги св. Писанія Ветхаго Завъта въ русскомъ                                                                               |                  |
| переводъ. Т. III:                                                                                                          | 400 418          |
| Downsu Calomonory, . T. XI—XII                                                                                             | <b>139</b> – 146 |
| leal separately the                                                                                                        | 164              |
| Соб Бералатей каноническаго права, единой, свя-                                                                            | 7                |
| той, соборной и апостольской церкви, составленное ин-                                                                      |                  |
| TON, COUODHUM E GROCTUADGROUN UCPROM, COUTADACH ACCUM                                                                      |                  |
| трополитомъ православныхъ Румунъ Андреемъ фонъ-                                                                            |                  |
| Шагуна. (Внутреннее каноническое право — объ организиз                                                                     |                  |
| церяви и дичныхъ составныхъ частяхъ его. Прододжение).                                                                     | NEO 4046         |
| Hepeb. T. B. BAPCOBA                                                                                                       | 979—1012         |
| Святыя водвиживцы восточной перкви сочинение по-                                                                           |                  |
| койнаго преосвященнаго Филарета архіспископа Чер-                                                                          |                  |
| ниговскаго. (Преп. Синклитикія.—Св. Сарра.—Св. Өеодора.—                                                                   |                  |
| Ch Avercauena w Ch Hianves Ch Epanoseuis Ch. Coms.                                                                         |                  |
| нда.—Св. Тансія младшая.                                                                                                   | <b>)13</b> —105? |
| <b>Шисиеръ</b> и его піэтистическое направленіе въ проте-                                                                  |                  |
|                                                                                                                            |                  |
| стантствъ. (Эпизодъ изъ церковной исторіи ХУІІ въка.                                                                       | )53-1091         |
|                                                                                                                            |                  |
| Совершениолътіе дъвщи. Прот. І. Базарова. 10                                                                               | 197-1119         |
| Нидераандская реформатская церковь въ отношения                                                                            |                  |
| къ государству и другимъ религіознымъ обществанъ.                                                                          |                  |
| Составъ нидерландской реформатской церкви.—Ен раздъление                                                                   |                  |
| на провинціальныя и классикальныя въдоиства, съ провинціаль                                                                |                  |
| ными и классивальными управленіями.—Ея отношеніе въ госу-                                                                  |                  |
| дарству во время нидерландской республики, до политическаго                                                                |                  |
| переворота 1795 г.—Настоящее отношение из государству во-<br>обще и въ частности.—Протестантския церкви въ нидерланд-      |                  |
| ской Индіи.— Индійсная коммиссія для управленія вми.— Н'яко-                                                               |                  |
| торыя особенныя дъйствія по отношенію къ церкви.—а) Наз-                                                                   |                  |
| наченіе пасторовъ-право патронатства-и утвержденіе ихъ въ                                                                  |                  |
| должности. — б) Воспитаніе будущих в служителей Евангелін; от-                                                             |                  |
| ношеніе къ церкви профессоровь богословія; освобожденіе сту-                                                               |                  |
| дентовъ богословія отъ военной службы при изв'ястныхъ усло-                                                                |                  |
| віяхъ; стипендін имъ отъ государства.—в) Жалованье, пенсін                                                                 |                  |
| и другія выгоды пасторовъ; такъ называеныя дітскія, школь-<br>ныя и академическія деньги, выдаваеныя пропов'ядникамъ; пев- |                  |
| сін пасторскимъ вдовамъ.—г) Субсидін приходамъ на церков-                                                                  |                  |
| ныя нужды и на расходы по церковному управленію. — д) Над-                                                                 |                  |
| воръ за администрацією церковныхъ имуществъ посредствомъ                                                                   |                  |
| коллегій въ каждой провинцін. — Отношеніе нидерландской ре-                                                                |                  |
| форматской церкви из другимъ религіознымъ (протестантск.)                                                                  |                  |
| обществанъ.—а) Тузеннымъ, и б) Заграничнымъ. Прот. А.                                                                      | 40 44:           |
|                                                                                                                            | <b>16—1</b> 18   |
| Письмо изъ Царьграда къ сабицу Г. И. Ширяеву съ ири-                                                                       |                  |
| JOWCHICM'S PHOMBHA TYDEHKARO CVATAMA NO PREKO-GOAPAD-                                                                      | 4401             |
| CKOMV BOUBOCV, Hedebenehharo A. Byandorwerk & 11                                                                           | <b>56—11</b> 63  |
| Объявленія и поправка                                                                                                      | 62117/           |
| ***************************************                                                                                    |                  |

This book should be returned the Library on or before the last d stamped below.

A fine of five cents a day is incurby retaining it beyond the specitime.

Please return promptly.

FOR USE IN
BUILDING
44 337191

